

Cet Ouvrage est le derniet de M. Nicole.

Il le fit à la sollicitation de M. Bodbust

Eveque de Meanse.

Biblioteca Universitaria

GRANADA

Sala

Estante

Tabla

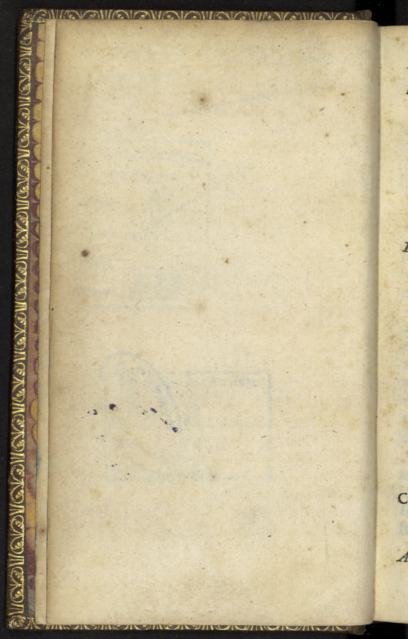
BIBLIOTE OF SOCIETAL REAL GRANADA
Sala:

Estante:

Numbero: 364

Número

ole. nº8 ON PERSON



# REFUTATION

DES PRINCIPALES

ERREURS

# DES QUIETISTES

CONTENUES

DANS LES LIVRES CENSUREZ par l'Ordonnance de Monseigneur l'Archevêque de Paris, du 16. Octobre 1694.



Chez ELIE JOSSET, rue saint Jacques, à la Fleur de lys d'or.

M. DC. XCV.

Avec Approbations, & Privilege de sa Majeste,

8478-57 DES PRINCIPALES ERRBURS



celuy qui est regardé comme l'Autheur de la Secte des Quietistes, est un certain Michel Molinos, Prestre seculier du Diocese de Sarragoce en Espagne, qui estant allé s'établir à Rome, y a vescu fort long-temps, mais avec une reputation & une fortune três-différentes: car il y a esté plusieurs années en grande reputation de pieté, honoré & consulté comme un homme três-éclairé dans la vie spirituelle.

Ensuite il y fut soupçonné & accusé de mauvaise doctrine, & d'une conduite déreglée. Ces soupçons s'estant augmentez, il fut deseré à l'Inquisition, & em-

prisonné par ordre de ce Tribunal; & ensin solennellement condamné, comme coupable & convaincu de diverses erreurs, & de divers crimes, qui sont devenus publics par l'impression qu'on a faite à Rome du Jugement rendu

contre luy.

Ce qui luy a donné le moyen de cacher long-temps la corruption de sa doctrine & de sa conduite, c'est que s'estant rempli l'esprit d'expressions & d'idées mystiques, il enveloppoit ses erreurs sous des termes peu intelligibles & peu entendus, & à l'égard desquels le commun du monde est prevenu, qu'ils renferment souvent des veritez sublimes & importantes, dont il ne faut pas juger temerairement. Mais enfin sa doctrine estant examinée avec plus de soin, & les déreglemens de sa vie qui vinrent à estre connus, y servant d'éclaireissement,

ti

la

th

qi

on commença à le connoistre à fond, & on ne crut pas pouvoir reparer autrement le scandale qu'il avoit causé, qu'en le condamnant solennellement.

Ainsi Molinos fut consideré comme le chef des Quietistes, & ses écrits comme les sources de leurs erreurs. Ce n'est pas qu'on n'en puisse trouver des semences, & même divers dogmes precis répandus en plusieurs livres, & anciens & nouveaux; & l'on ne doit point douter que les anciens Gnostiques, les Manichéens, les Priscilianistes, les Bogomiles ne fondassent leurs detestables pratiques sur des principes qui approchent fort de ceux des Quietistes.

Un sçavant Theologien m'a même averti, qu'il avoit trouvé dans la Bibliotheque des Peres un Autheur Grec de l'onziéme siecle, qui soustenoit la pluspart de leurs

ã ii

onde

du

en ippli ées

erllil'é-

onent & pas

ofin vec ens

nt,

erreurs, & qui fut condamné en ce temps-là comme Esucaste, c'est-à dire, Quietiste. Mais ces recherches sont plus propres à faire paroistre l'érudition de ceux qui les sont, qu'à découvrir les veritables sources dont cette doctrine a esté tirée en ce temps-cy.

Je ne croy pas même qu'il ait eu aucune vûë, ni de renouveller la doctrine des Illuminez d'Espagne, ni de soustenir les propositions avancées par de certains Spirituels, qui faisoient consister la plus haute perfection dans une union immediate avec Jesus-Christ, & qui tiroient de la plusieurs conclusions conformes à celles des Quietistes.

C

B

Monsieur l'Abbé Nicaise, par le zele qui le porte à favoriser toute sorte de litterature, eut la bonté de m'envoyer il y a quelque temps, un livre Espagnol, imprimé

en

te .

ces

sa

2UX

les

cob

ps\_

ait

ller

pa-

ofi-

ins

fter

une

15-

e là

mes

par

ou-

on-

que

imé

à Bruxelles l'an 1606. où l'ont trouve diverses propositions conformes aux dogmes des Quietistes, qui y sont resutées par le Pere Jerôme Gratien Carme Déchaussé, assez connu par l'histoire de cet Ordre. Mais comme on ne voit pas que Mosinos en ait jamais rien cité, je ne sçay si l'on peut dire avec verité que c'est de là qu'il a tiré sa doctrine.

Îl est donc plus seur & plus vraisemblable de croire qu'il n'a jamais pensé à autoriser ses opinions par les anciens Autheurs. Ce n'estoit point là son inclination ni sa coustume. Il n'avoit aucun commerce avec les livres d'un autre siecle que celuy où il vivoit, Sa science se bornoit à quelques Mystiques de son temps, où il avoit sû quelque passage de saint Bernard, de saint Thomas, & de l'Autheur qu'on cite ordinairement sous le nom de saint Denis;

ã inj

à la lecture de quelques Vies celebres en Espagne, d'une Françoise Lopez, d'une Mere Escobar, & de quelques écrits de sainte Therese. Il crut aussi se devoir couvrir de quelques passages de S. François de Sales, & de Madame de Cantal, c'est ainsi qu'il appelle la bienheureuse Mere de Chantail, Institutrice de l'Ordre de la Visitation. Il faisoit aussi beaucoup d'estat du mystique Falconi, comme il le témoigne luy-même, & de quelques autres livres semblables.

F

Pd

e

m

re

d

il

C'a esté avec cette legere provision de science qu'il s'est mis à composer le système du Quietisme, sans qu'il ait eu besoin pour cela d'autre secours que de la châleur de son imagination, de la consussion de son esprit, & de la corruption de son cœur.

On seroit porté à croire sur ces apparences, que des opinions

aussi bizarres que les siennes, ne pouvoient trouver d'approbateurs dans le commun de l'Eglise; mais ce n'auroit pas esté bien connoistre la foiblesse & le déreglement de l'esprit humain. Il y en a qui se piquent de trouver de la raison dans les opinions des Autheurs où il en paroist le moins, & pour qui c'est un appas qui les y attire, d'estre bizarres, extraordinaires & inconcevables.

Ainsi il y eut des personnes qui prirent goust en effet aux écrits de Molinos, & qui s'efforcerent même d'en répandre la doctrine en Italie & en France.

Ceux qui l'ont fait avec le plus d'éclat en France, ont esté premierement un homme d'esprit de Provence, nommé Malaval, qui recueillit une partie des sentimens de Molinos dans un livre auquel il donna le titre de Pratique fucile pour élever l'ame à la contemplation.

ranbar, inte

s de adaqu'il e de

rdre eauoni, me,

em-

pronis à uie-

châe la le la

fur ions

Ce livre ayant un certain feud'imagination, & estant sait par une personne qui estoit aveugle, ce qui le faisoit plus estimer, eut beaucoup de cours en divers lieux, & attacha plusieurs personnes à cette doctrine où l'on ne découvroit encore aucun venin.

Quelque temps aprês l'Abbé d'Estival en Lorraine, de l'Ordre de Premontré, três-sçavant dans la science des Autheurs mystiques, ayant fort gousté le livre de Malaval, qu'il appelle souvent, l'Eclairé Provençal, comme saint Jerôme appelloit Didime, Videntem meum, eut la hardiesse de venir faire des leçons de cette spiritualité au milieu de Paris, & les conferences qu'il y sit sur ce sujet, ont esté imprimées après son départ.

Ensin une personne assez connuë, & que ses autres qualitez rendroient estimable, s'estant te-

merairement engagée dans cette nouvelle spiritualité, l'embrassa avec tant de chaleur, qu'elle a paru se croire obligée de la répandre dans le monde, dans la creance que Dieu l'avoit destinée à en estre l'Apostre, par les lumieres qu'il luy avoit données sur ce point.

Dans ce dessein elle en a composé divers Traitez, dont les uns sont imprimez; les autres sont en-

core manuscrits.

Les imprimez sont, le Moyen court & três-facile de faire oraison, que tous peuvent pratiquer três-ai-sément, & arriver par là dans peu de temps à une haute perfection. Ce petit livre sut imprimé premierement à Grenoble, & ensuite à Lyon. On y a joint à la fin la lettre du Pere Falconi de l'Ordre de la Merci.

Le Cantique des Cantiques interpreté selon le sens mystique, & la

ã v

par eut ux,

ou-

feu

dre lans ues,

Ma-

l'Eaint denve-

les fufon

itez

0

p

n

C

n

N

1,

Er

fe

fa

M

de

Ca

m

l'e

m

10

I'E

qu

la

terieurs, est aussi un de ses stats interieurs, est aussi un de ses Traitez imprimez à Lyon, avec l'approbation des Docteurs de cette ville, qui y donnent de grands éloges. Il ne tient pas à ces Docteurs qui l'ont approuvé, qu'on ne le regarde comme un livre orthodoxe, quoiqu'il soit rempli des plus dangereuses erreurs des Quietistes.

Ils ont porté le même jugement de la Regle des Associez à l'ensance de Jesus, qui passe encore pour estre de la même personne, & qui est aussi plein de propositions fausses & erronées, tant les Quietistes commençoient alors d'estre en possession, qu'on laissaft passer leurs erreurs sans reflexion.

Le Traité des Torrens, qui contient la description des estats mystiques, sous la figure de trois sortes de torrens, n'est encore que

manuscrit. Plusieurs personnes en ont des copies, & ne doutent pas qu'il ne sorte de la même main que les Traitez imprimez.

A ne juger de tous ces écrits que par ce qui y est réellement contenu, on peut dire que les moins mauvais sont ceux du Provençal aveugle, c'est-à-dire de Malaval, & ceux de son disciple l'Abbé d'Estival; & qu'au contraire les plus remplis de mauvaises maximes, & de suppositions fausses & outrées, font le livre de Molinos, le Moyen court & facile de faire oraison. Le Cantique des Cantiques interpreté selon le sens mystique. La Regle des Associez, & l'ecrit des Torrens, & principalement la description des ames qui sont dans l'abandon parfait.

L'interest que tous les ensans de l'Eglise, & particulierement ceux qui sont appliquez à l'étude de sa doctrine, doivent prendre à ce

in. itez

ette inds

orornpli des

ge\_ z â en-

de de

on re-

onnyrois

qui la regarde, leur donnoit droit de faire une attention particulie re à ce spectacle que Dieu expo. foit à leurs yeux, & même de lire les écrits qui ont paru sur ce su. jet. Mais j'avouë que j'y ay esté encore plus porté par une raison particuliere ? C'est qu'ayant ra. massé dans les Peres, & particulierement dans faint Augustin & dans saint Bernard, les principa les maximes qu'ils ont établies touchant la priere, afin de m'instruire moy-même de ce devoir capital de la Religion chrestien. ne, & scavoir mieux à quoy il s'en falloit tenir touchant certaines maximes qui commençoient à se glisser dans les livres de spiritualité; & ayant composé de ce recueil un écrit qui a esté imprimé sous le titre de Traité de l'oraison : je fus averti par une personne qui estoit à Rome, que ce Traité estant fort opposé dans ses principes &

fes de en à c

ma lir M raple va no pr lei fal la ve

4. ve re ch

ba

fes consequences aux sentimens de Molinos, avoit esté utilement employé par quelques personnes à combattre ces erreurs, & à les faire condamner.

Cette nouvelle m'ayant esté mandée de Rome, me porta à lire les livres où les opinions de Molinos estoient soustenuës par rapport aux principes établis dans le Traité de l'oraison; & je trouvay qu'en effet plusieurs de ces nouvelles opinions y estoient expressément refutées, & principalement cette indifference pour le falut, sous pretexte d'abandon à la volonté de Dieu, que l'on trouvera amplement traitée & combattuë dans la seconde Partie de la nouvelle édition, livre 2. ch. 3. 4. 5. & l'indifference pour les vertus & les tentations interieures, dont il est parlé dans les chapitres 6. 7. & 8. du même livre, dans des principes fort diffe-

dron culiexpoe lire

e fu.
esté
aison
et raricuin &

cipa ablies m'inevoir stienls'en

t à se tualiecueil é sous

e qui

es &

rens de ceux de Molinos & des

Quietistes.

J'avouë qu'ayant esté persuadé par cet essay du danger extrême de ces erreurs, qui ébranlent tous les fondemens de la morale chre. stienne ; j'ay crû que ce pourroit estre une occupation utile à l'Eglise, de lire ces sortes de livres, qui me paroissent d'autant plus pernicieux, que malgré la condamnation qu'on en avoit faite à Rome, ils ne laissoient pas d'estre entre les mains de quantité de personnes qui les lisoient sans scrupule; sans considerer que si la défense qu'en avoit fait l'Inquisition, n'a pas de force en France, ces livres y estoient défendus par la loy naturelle, qui oblige tout le monde de s'abstenir des lectures qui peuvent corrompre la foy ou les mœurs de ceux qui les lisentsans precaution. Je fis à la verité en les lisant, quelques remarques sur les pr cc d' av

ro qu ne di fe

loi que foi un pride to face la constante la

no lei ce de

au

principales erreurs que j'y rencontray, mais sans avoir dessein d'en faire usage, & en supposant avec raison, que Dieu ne manqueroit pas d'exciter le zele de quelques-uns des Pasteurs qu'il a donnez à son Eglise, pour entreprendre d'en arracher cette pernicieufe zizanie que le demon y avoit femée.

C'est la disposition où j'estois lorsqu'il vint dans l'esprit de celuy qui a imprimé le Traité de l'oraison, d'en faire une édition dans un ordre plus commode, & de me prier, en me communiquant ce dessein, d'y ajoûter quelque chose touchant le Quietisme. J'entray facilement dans cette pensée, pour laquelle je crûs d'abord n'avoir autre chose à faire qu'à revoir les notes que j'avois faites en lisant leurs livres: mais ayant ramassé ces diverses notes dans une espece de Traité, je trouvay cette addi-

UNIVERSITARIA

z des

uadé rême tous chre. rroit

l'Eres, plus conite à

d'entité fans fila quisi-

nce. par tout

tures y ou tlans n les

ir les

tage que Monseigneur l'Arche. vêque a procuré à l'Eglise par fon Ordonnance, pour vaincre la repugnance que j'avois à donner au public ce que j'avois écrit sur cette matiere. On me fit considerer, que l'autorité de l'Eglise ayant precede, il n'estoit plus besoin de tant de force & de lumie. re dans ceux qui entreprendroient d'écrire sur ces matieres, parce que l'autorité de l'Eglise, & la docilité des peuples suppleoit à ce qui pourroit manquer au genie de ceux qui écriroient pour sa défense. Qu'aprês tout il y avoit lieu d'esperer que ce secours ne manqueroit pas à l'Eglise, & que Dieu inspireroit à quelque habile Theologien d'entreprendre quelque ouvrage important sur cette matiere, pour soustenir la cause de l'Eglise avec dignité & avec éclat; mais qu'il n'estoit pas inutile que la matiere fust au moins ebau moin qui a d'est l'Egl nanc vêqu utile tiere tées re, long atter que mên nent mefu feins plus boni eftoi raifo cher

en (

ébauchée par quelque écrit moins considerable, tel que celuy que j'avois entre les mains, qui avoit au moins cet avantage d'estre plus prest à faire voir à l'Eglise combien cette Ordon! nance de Monseigneur l'Archevêque luy estoit necessaire & utile ; qu'il est rare que les matieres ecclesiastiques soient traitées d'abord avec toute la lumiere, & toute la force qu'un plus long-temps & une plus longue attention peuvent donner: mais que ces ébauches imparfaites sont même utiles, en ce qu'elles donnent lieu de prendre mieux ses mesures, & de former des desseins de bastimens plus solides & plus reguliers. Je reconnois de bonne foy, que je trouvay qu'il estoit plus court de ceder à ces raisons, que de m'amuser à y chercher des réponses; & qu'estant en danger de me tromper en

chepar ncre donécrit

onfiglife s bemie. pient

à ce enie ir fa voit s ne

& la

que bile quel-

aufe avec inuioins

embrassant ou en rejettant de conseil, je trouvay plus de seure. té à le suivre qu'à en soustenir le refus. C'est la raison de mon consentement à l'impression de ce petit livre. Si les habiles Theolo. giens le trouvent au-dessous de l'importance de la matiere, qu'il leur serve de motif de s'appliquer à la traiter avec plus de force & d'étenduë. Je seray ravi de jouir avec l'Eglise de leurs lumieres, & je ne laisseray pas de me réjouir que ma foiblesse ait servi de quel que chose à le procurer.

CHARLE OF BURNEY CHEST

\*

DI

CHA

Quel

di

Deci

inj CHA

tr di

CHA

**表表表表表表表表表表** 

eure.

ftenir mon

de ce

us de qu'i

liquer

jouir es, &

éjouir

quel.

### TABLE

DES CHAPITRES

contenus en ce Livre.

#### LIVRE PREMIER.

CHAP. I. Q U'IL n'y a rien de plus qui infectent la priere même.

Quelques-uns de ces livres justement condamnez par Monseigneur l'Archevê que de Paris, comme renouvellant les erreurs des Begards & des Beguines, condamnées au Concile de Vienne.

Decret de Clement V. contre ces erreurs, inseré dans les Decretales. Page 1 CHAP, II. Que l'heressie de l'impeccabilité condamnée dans les Begards par Clement V. est formellement enseignée par le petit livre intitulé: Moyen court & três-facile, &c. & dans l'exposition du Cantique des Cantiques.

CHAP. III. Que cette erreur, Qu'il y

#### TABLE

CH

Con

Dej Chi ti fo

CHA do Or De De bi CHA tr

THE SHOWING HOUSE WAS THE WAY

| des personnes dans cette vie entierement                     |
|--------------------------------------------------------------|
| exemtes de tout peché, même veniel,                          |
| qui est une erreur des Pelagiens, est une                    |
| suite necessaire des principes de ces li-                    |
| vres.                                                        |
| CHAP. IV. Seconde here sie des Begards:                      |
| Que les ames parfaites ne se doivent                         |
| plus mettre en peine de jeuner ni de                         |
| prier. Que cette erreur est contenue dans                    |
| les livres condamnez par Monseigneur                         |
| l'Archevêque de Paris. 19                                    |
| CHAP. V. Que la troisième & quatrient                        |
| heresie des Begards sont contenues dans                      |
| les livres condamnez par Monseigneur                         |
| l'Archevê que de Paris. 24                                   |
| CHAP. VI. Que le dessein particulier du pe                   |
| tit livre intitulé: Moyen court & fa-                        |
| cile de faire oraison, est de décrier tou-                   |
| - te la spiritualité ancienne, comme un                      |
| monnoye fausse & dangereuse, & d'en                          |
| monnoye fausse & dangereuse, & d'en introduire une nouvelle. |
| CHAP. VII. Premier effet de ce livre.                        |
| Décry de toute la piete ancienne, & d                        |
| tous ses exercices.                                          |
| CHAP. VIII. Application des principes de                     |
| moyen court & três facile, à tout                            |
| la spiritualité des anciens, où l'on fa                      |
| voir que selon ces principes, on la doi                      |
| regarder comme toute corrompue, o                            |
| comm                                                         |
|                                                              |

DES CHAPITRES.

comme n'estant bonne qu'à estre detruite & abolie.

CHAP. IX. Second but du livre du moyen court & três-facile de faire oraison:
Substituer une nouvelle spiritualité à l'ancienne. Principe qu'on doit supposer,
Que toute oraison est réellement surnaturelle, & a besoin d'un mouvement du Saint-Esprit & d'une motion divine.

Comment certains spirituels obscurcissent & aneantissent cette verité par le moyen d'une certaine oraison qu'ils appellent de motion divine, qu'ils reconnoissent seu-

le pour surnaturelle.

Description de cette oraison.

CHAP. X. Que toute cette nouvelle spiritualité d'oraison de motion divine n'est fondée que sur une pure équivoque, sous laquelle on a renfermé diverses erreurs.

18

ement

eniel.

It une

ces li-

ards:

oivent

ni de

e dans

igneur

trieme

s dans

igneur

du pe-

& fa-

er tou-

ne une

5 d'en

re.

of di

pes du

t toute

on I fait

ta dois

e, o

commi

27

30

14

CHAP. XI. Quelle est la veritable regle des bonnes & des mauvaises actions &

oraisons.

De celles qui viennent de l'esprit de Dieu, ou qui ne naissent que de l'esprit humain.

CHAP. XII. Que c'est une règle fausse és trompeuse de juger que nos actions sont mauvaises, impures & corrompues.

100

#### TABLE

parce qu'il s'y rencontre de propres efforts, de la proprieté, de la propre action, de l'activité.

CH

1

CH

1

6

Pre

t

t

71

e

CH

Divers sens de cette maxime. 74
CHAP. XIII. Qu'il est vray qu'il y a de
l'impureté dans quelques esforts humains,
dans quelque propre activité, & dans
quelques propres actions; mais que ces
esforts ne sont mauvais & impurs, que
parce que la concupiscence & l'amour
propre s'y messent, & qu'on ne peut
blâmer sans erreur toute sorte d'activité
& d'efforts volontaires, où la concupiscence n'a point de part.

CHAP. XIV. Qu'il y a une application volontaire, une activité, un effort que la sagesse de Dieu conduit, & qu'on ne peut accuser d'aucune impureté. 90

CHAP. XV. Que ces applications volontaires ne sont point des applications purement humaines; mais que la grace les opere en nous, quoique cette grace ne soit pas sensible.

CHAP. XVI. Que cette maxime, Qu'il me faut point faire d'effort, ni s'appliquer volontairement aux objets de pieté, mais attendre que Dieu nous remue, prise dans toute son étendue, est le renversement de toutes les regles des Saints G.

#### DES CHAPITRES.

s ef-

ropre

a de

ains.

dans

te ces

que

mour

peut

tivité

upif-

n 20-

que la

on ne

olon-

s pu-

ce ne

u'il ne

liquer, mais

, prise

verfe-

us o

de tout l'ordre de la vie chrestienne, & qu'on ne la sçauroit reduire à la seule priere que par une pure phantaisie.

CHAP. XVII. Nouveau genre de penitence & de confession que cette doctrine établit dans l'Eglise.

CHAP. XVIII. Que ces Autheurs retranchent par un pur caprice de cette regle d'attendre pour se remuer & pour agir, une motion sensible de Dieu, les actions communes de la vie civile, mais qu'ils l'étendent à tous les exercices de la vie chrestienne.

Premier exemple de l'examen qui doit preceder la confession. 121

CHAP. XIX. Second exemple de la pratique de la maxime, Qu'il faut éviter toute application volontaire dans la maniere dont on prescrit aux personnes de cet ordre, de celebrer les mysteres que l'Eglise celebre le long de l'année.

CHAP. XX. Que la dostrine de ce livre touchant les mortifications fixes, est encore une suite de ce principe, Qu'il ne faut point se remuer si Dieu ne nous remue.

CHAP. XXI. L'on montre qu'on a satisfait

#### TABLE

THE VALUE OF THE V

à ce que l'on s'estoit obligé de prouver touchant le livre du moyen court & facile; Sçavoir, que ce livre rensermant le decry de tous les exercices de pieté, approuvez & pratiquez par les Saints, ne substitué en leur place qu'une três-fausse monnoye; c'est-à dire, une doctrine três-fausse, & qui mene directement à l'illusion.

CH

1

7

CH

217.6

CH

CH,

6

CO

P

CHA

po

-fin

la

CHA

#### LIVRE SECOND.

CHAP. I. N Ouvelle forme sous laquelle on representera la spiritualité des Quietistes, qui s'appellera Oraison de simple regard & contemplation acquise. Raisons de ces formes
differentes. Caractere de Molinos & de
quelques autres Autheurs. Qu'en ne
condamne point toute oraison extraordinaire, & qu'il y en a eu dans de saintes ames.

CHAP. II. De l'invention trouvée par quelques nouveaux Autheurs, pour juppléer au defaut de la contemplation infuse, ou de l'oraison passive, qui est celle qu'ils appellent la contemplation acquise, ou l'oraison de simple regard.

#### DES CHAPITRES.

wer

t &

rfer-

s de

r les

qu'-

lire,

mene

147

quel

piri-

elle-

tem-

rmes 5 de

ne ne ordi-

Cain-

150

par fup-

on in.

ii est

ation

gard.

CHAP. III. Description de la contemplation acquise, ou de l'oraison du simple regard selon ces Autheurs. 160 CHAP. IV. Qu'on n'a pas lieu d'attribuer à l'oraison de simple regard, ni une grande connoissance de Dieu, ni un haut degre d'amour. CHAP. V. Effets temerairement attribue? au simple regard par les Autheurs qui en ont traité. CHAP. VI. Que non seulement on n'a aucune raison d'attendre de plus grands effers de cette oraison qu'on appelle de simple regard, que des autres; mais qu'on a tout sujet d'en craindre de mauvais effets. CHAP. VII: Que c'est une consequence necessaire, Qu'une personne attirée au simple regard ne doit jamais s'engager dans aucune Religion. 198 CHAP. VIII. Que l'oraison de simple regard est contraire à toutes les sdées & à tous les moyens dont l'Eglise se sers pour porter les hommes à la piete. 201 CHAP. IX. Autre inconvenient de cette contemplation acquise & de l'oraison de simple regard, d'estre contraire à toute la conduite dont Dieu se sert ordinairement pour communiquer ses graces aux

e iii

TABLE

Сн

CH.

CHI S

9 d Сн*A* 

- d

MINOMINIONALINAMINION

| bonnes qu'elles paroissent, si-tost qu'on            |
|------------------------------------------------------|
| les sent naistre, pour se mettre dans                |
| Pindfference, & ne vouloir que ce que                |
| Dieu a voulu des son éternité. 357                   |
| CHAP. IV. Seconde maxime de l'aban-                  |
| don:                                                 |
| Estre indifferent à toutes choses, soit pour         |
| le corps soit pour l'ame, pour les biens             |
| temporels & éternels. 360                            |
| CHAP. V. Autres consequences de cer-                 |
| te maxime de l'abandon:                              |
| Que l'indifférence à l'égard des vertus est          |
| formellement contraire à la loy éter-                |
| nelle, qui nous commande d'aimer &                   |
| de pratiquer toutes les vertus dans cer-             |
| taines circonstances. 369                            |
| CHAP. VI. Troissème maxime de l'aban-                |
| don. 373                                             |
| CHAP. VIP. Quatrieme pratique de l'a-                |
| don. CHAP. VIP. Quatrième pratique de l'abandon. 380 |
| CHAP. VIII. Que le principe commun "                 |
| Molinos, & au moyen court & facile,                  |
| n'est qu'une équivoque groffiere sur les             |
| mois de volonté de Dieu. 3 83                        |
| CHAP. IX. Que l'amour & l'obeissance que             |
| nous devons à Dieu comme loy, comme                  |
| justice, comme regle de toutes nos actions,          |
| contient le remede & la conviction de                |
| toutes les erreurs que nous avons rappor-            |
|                                                      |
|                                                      |

qu'on

dans

e que

357

ban-

Dour

biens

3'60

cet-

us est

éter-

er or

s cer-

aban-

373

ela-

380

nun a

facile,

fur les

383

ce que

comme Etions,

ion de appor-

DES CHAPITRES. tees, & que l'on n'y tombe que par l'ignorance & le violement de cette regle. CHAP. X. Que cette maxime, de laisser faire Dieu, est un sujet d'illusion en plusieurs occasions. CHAP. XI. Que ce qui jette ces personnes dans cet abus de la soumission à la volonté de Dien, comme cause premiere de tous les évenemens, est qu'ils n'ont pas assez distingué la volonté de Dieu, à l'égard des actions dont it est la premiere cause en les appronvant, de celles qu'il ne fait que permettre en les condamnant. 408 CHAP. XII. Etrange doctrine du livre de l'exposition des Cantiques sur les épreuves que Dieu exige quelquefois des ames abandonnées. CHAP. XIII. Que les termes generaux no Suffisent point pour pouvoir soupçonner quelque un en particulier de ces horribles desordres.

CHAP. XIV. De la recompense de l'abandon que l'on fait consister dans ce que Fon appelle l'union essentielle. 426

Fin de la Table

### Approbation des Docteurs.

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

J'A y lû ce Manuscrit qui porte pour titre : Refutation des principales erreurs des Quietistes; & particulierement de celles qui sont dans les livres censurez par l'Ordonnance de Monseigneur l'Archevesque de Paris. En Socbonne le douzième May 1695.

PIROT.

## Autre Approbation.

Tous soussignez Docteurs en Theologie I de la Faculté de Paris, certifions que nous avons lû & diligemment examine le livre intitulé : Refutation des erreurs des Quietistes, & qu'aprês avoir observé que ces erreurs ont esté combattues il y a plusieurs siecles par les Theologiens mystiques qui ont acquis le plus de reputation dans le monde chrestien, particulierement par (a) Thaulere & par (b) Rufbroch, & n'y avoir rien remarqué que de três-conforme aux regles de la Religion Catholique, Apostolique & Romaine: Nous avons crû luy devoir donner nostre approbation, & affurer le public qu'il ne peut lire ce livre qu'avec édification. Fait à Paris le 3. de Juillet 1695. Signé,

BOILEAU.

Le Feuvre, Professeut du Roy en Theologie.

6a) Sermon. 2. de Dominica 1. quadragesim. page 146.
Serm. 1. de Nativit. S. Joannis Baptist. page 558.
Sermone 1. Dominic. 1. quadragesi. page 138. & 149.
8b) De ornatu spiritualium nupsiarum lib. 2. page 66
77.78. & c. edis. in fol. Colonia. 1552.

Para Confirmer Libra tation pend pter mier que

biter ou d'am faits qu'il

> Le & E

> BOS CH

## Extrait du Privilege du Roy.

Par grace & privilege de Sa Majesté, donné à Paris le 16. May 1695. Signé, Par le Roy en son Conseil , Bouchen ; il est permis au fieur. . . . de faire imprimer, vendre & debiter par tel Imprimeur ou-Libraire qu'il voudra choifit , le livre intitulé : Refutation des principales errent des Quietistes , er . & co pendant le temps de dix années consecutives , à comprer du jour qu'il sera achevé d'imprimer pour la premiere fois: avec défenfes à toutes personnes de quelque qualité qu'elles foient, Imprimeurs, Libraires, ou autres, d'imprimer, faire imprimer, vendre ni debiter ledit livre, sans le consentement de l'Exposant, ou de ses ayant cause, à peine de trois mille livres d'amende, de confiscation des exemplaires contrefaits, & de tous dépens, dommages & interests, ainsi qu'il est porté plus au long par ledit Privilege.

Registré sur le Livre de la Communauté des Imprimeurs & Libraires de Paris, le 14. Juin 1695. Signé, P. Au Boul YN, Syndic.

Ledit seur.... 2 choisi les sieurs Guillaume Desprez. Libraires pour distribuer le susdit livre.

Achevé d'imprimer pour la premiere fois le 22. Juillet. 1695.



tre :

Duie-

Cont

ce de

SOE-

ologie

s que

ne le

Quie-

es er-

rs fie-

ui ont

monde

aulere

en re-

& Ro-

donner ic qu'il



Ro

bo

0

& qu

eo ne

fer

qu

au

EOI

tal

fe

qu

de:

tre

ni

les

l'E

rap

do

8

## ORDONNANCE

DE MONSEIGNEUR

## L'ARCHEVES QUE

DE PARIS.

Portant condamnation de trois Livres; Le premier Latin intitulé; Orationis mentalis analysis, &c. Per Patrem Don, Franciscum la Combe, imprimé à Verceil en 1686. Les deux autres François & anonymes, Un intitulé; Moyen court & três facile de faire Oraison, que tous peuvent pratiquet três-aisement, & arriver par la dans peu de temps à une haute presection, imprimé d'abord à Grenoble, & depuis à Lyon en 1686. & un autre qui porte pour titre; Cantique des Cantiques de Salomon, interpreté selon le sens mystique, imprimé à Lyon en 1688.

FRANÇOIS, par la grace de Dieu & du Saint-Siege Apostolique, Archevêque de Paris, Duc & Pair de France, Commandeur des Ordres du

JE

s; Le

menDon,
mé à
autres
itulé;
faire
iquet
dans
etion,
depuis
i poriques

Dieu , Arir de es du

fens

Roy, Proviseur de la Maison de Sorbonne & Superieur de celle de Navarre : A tous ceux qui cette presente Ordonnance verront ; Salut & Benediction. Comme la priere fait l'appuy & la force des Chrestiens, il n'y a rien qui leur doive estre fi fortement recommandé. Mais plus l'usage en est necessaire, plus l'abus qui s'y peut gliffer en est dangereux. Il n'appartenoit qu'à un Dieu fait homme d'apprendre aux hommes à prier Dieu d'une maniere qui fust digne de luy. Il faur regler toutes les oraisons sur la priere qu'il a enseignée; & celle qu'on appelle Mentale, quelque interieure qu'elle soit, se doit toujours rapporter au modelle qu'il nous a prescrir. Si l'on compose des methodes pour disposer à cet entretien secret de l'ame avec Dieu, & y donner de la facilité, elles ne sont ni recevables ni utiles qu'autant qu'elles sont conformes aux maximes de l'Ecriture & aux exemples qui y font rapportez, qu'elles s'accordent avec la doctrine de l'Eglise, qui en est l'Interprete, & qu'elles sont virées des instructions & des pratiques des saints Peres & d'autres Autheurs Ecclesiastiques, si generalement approuvez, qu'on peut

seurement les prendre pour guides. S'écarter de là, c'est quitter la route & tomber dans l'égarement. On sçait que Dieu a permis de temps en temps des déreglemens sur ce sujet, pour exer. cer & pour mettre à l'épreuve les ames qui luy sont fidelles. On a vû sur cela de nos jours une grande corruption; & quoiqu'elle n'ait pas esté portée si loin dans ce Royaume que dans d'autres endroits, cependant Nous avons vû avec douleur depuis quelques années, paroiftre des Livres sur cette matiere, ou, fous ombre d'Oraison de quietude, on vouloit établir des propositions illusoires, desquelles on pourroit tirer des consequences fort opposées à la pieté.

La crainte que Nous avons eu julqu'icy, que la censure que Nous en serions ne sust suivie d'un trop grand éclat, & n'eust un évenement tout contraire à nos intentions par un esse de la malignité des hommes assez ordinaire en ces occasions, où souvent la condamnation releve ce qui tomberoit de soy-même, & revolte quelques esprits qui s'attachent opiniatrément à désendre ce qu'elle condamne, Nous a retenu dans le silence. Nous avons laif fan esp grê fer cor fire

& qui tiqui my fur qui me par

Die reg mê fait laissé passer les premiers de ces livres fans en rien marquer publiquement, esperant qu'ils ne feroient pas de progrês, ou que quelque ouvrage qui se feroit pour en combattre quelqu'un, comme il s'en est fait avec succès, suf-

firoit pour les ruiner tous.

rides.

route

scair.

emps

exer.

ames

r cela

n; &

i loin

es en-

avec

aroif-

, où,

e, on

lufoi-

r des

ieté.

a jul

en fe.

grand

tout

effet

ez or-

ent la

beroit

es el-

orité,

à de-

ous a

avons

Mais en estant depuis quelque temps tombé trois entre nos mains, le premier Latin sous le titre de Orationis mentalis analysis, &c. Per Patrem Don. Franciscum la Combe, imprimé à Verceil en 1686. Les deux autres François & anonymes , Un intitulé ; Moyen court & três-facile de faire oraison, que tous peuvent pratiquer três-aisement, & arriver par là dans peu de temps à une haute perfection, imprimé d'abord à Grenoble, & depuis à Lyon en 1686. & un autre qui porte pour titre; Cantique des Cantiques de Salomon, interpreté selon le sens mystique, imprimé à Lyon en 1688. sur ce que Nous avons esté informez que ces trois Livres, & particulierement les deux derniers, ont esté répandus en bien des endroits de nostre Diocese, même en des Communautez regulieres, Nous les avons lû nousmême três - exactement, & les avons fait lire par des personnes três-éclai-

rees, dont nous nous sommes fait rap. porter le sentiment; & aprês les avoir ainsi examinez, Nous avons trouvé qui. ils contenoient une mauvaise doctrine, condamnée en bien des chefs par les Conciles de Vienne & de Trente, & tout à fait pernicieuse; qui non seule. ment dans l'idée chimerique qu'elle se forme, de faire parvenir les ames à la perfection, va jusqu'à rendre ridicule. ment la contemplation commune à tout le monde, même aux enfans de quatre ans : mais encore donne atteinte à des veritez essentielles de la Religion; Par la confusion qu'elle fait des preceptes & des conseils Evangeliques ; Par l'extinction de la liberté dans les contemplatifs, en qui elle ne reconnoist qu'un consentement passif aux mouvemens que Dien produit en eux, quand une fois ils sont entrez en cette voye avec un consentement actif: Par l'inapplication à quoy elle porte, soit pour l'examen de conscience qui doit preceder la confession, foit pour l'acte de contrition; Par le mépris qu'elle inspire pour les mortifications exterieures & pour les austeritez reglées; Par la persuasion illusoire qu'elle établit d'un affranchisse. ment de toute regle & de tout moyen,

de bon des ne tion fero la pou gie

gie de cieu qu' une bier C H va fance

den mêr dor ce i fede fans fans vûc joui

ce a

tielli

de tout exercice de piete, &c. & d'un bonheur qu'elle suppose dans l'oubly des pechez ; Par le conseil qu'elle donne de se tenir dans une certaine situation d'indifference à l'égard de ce qui feroit le plus capable de contribuer à la fainteté & au falut ; estat qui se pourroit appeller une espece de lethargie spirituelle, puisque ( sous pretexte de ce qu'elle exprime par le nom specieux d'abandon, & qui n'est en effet qu'un desinteressement mal entendu & une fausse abnegation de foy-même, bien éloignée de celle que Jesus-CHRIST marque dans l'Evangile, ) il va à étouffer dans l'ame tout desir de sanctification en cette vie, & de beatitude en l'autre, & à l'empescher de demander à Dieu aucune grace, pas même la remission des pechez ni le don de la perseverance ; Par l'asseurance imaginaire qu'elle infinue qu'on pofsede Dieu des cette vie en luy même & fans aucun milien, qu'on l'y connoist sans especes même intellectuelles, que la vue intuitive de Dieu, dont les Saints jouissent, ne fait pas la bearitude effentielle, & ainsi qu'elle n'en est que l'accelloire, & qu'il n'y a qu'une difference accidentelle entre la beatitude de

it rapa s avoir vé qu'. ctrine, car les te, & feule-

elle se à la dicule. à tout quatre à des

ceptes r l'exntemqu'un

ns que fois vec un tion à nen de

conition; our les ur les ion il-

chisse-

l'autre vie & celle de ce monde; Enfin, pour passer beaucoup d'autres articles, que nous pourrions distinctement marquer; Par une profanation & un abus frequent qu'elle fair, pour s'autoriser de quelques textes de l'Ecriture, en les détournant de leur vray sens, & leur en donnant un tout contraire.

Et comme par la distribution qui s'el faite de ces trois Livres & d'autres semblables, qui contiennent la même doctrine, le mal est devenu trop public pour l'arrefter par la seule suppression que nous en pourrions ordonner, ou par la refutation que des particuliens en auroient pû faire; & que d'ailleurs les Autheurs y declarent affez qu'ils font estat de répandre leurs visions dans le monde, & mettent en cela la gloire de ce qu'ils appellent une fecondité qui met par estat dans la vie Apostolique; Nous avons crû n'y pouvoit apporter un remede convenable que par une condamnation expresse que Nous en ferions.

A CES CAUSES, Nous condamnons ces trois Livres. Le premier; Orationis mentalis analysis, & c. Per Patrem Don. Franciscum la Combe; Le second; Moyen court & três-facile, & c. Le troifien mon autre ne nan fauf fie, pab fent

teni visico trav dans tes l'inperfeur missi perfeur de 1 liere

blab auta fans tée, ciel Enfin, ticles, t mar. n abus torifer en les & leur

ui s'eft

autres

même public reffion er, ou culiers illeurs qu'ils vifrom cela la fecon-

; Ora-Patrem cond; e trois

e que

e que

sième ; Cantique des Cantiques de Salomon, interprete selon le sens mystique, & autres semblables où la même doctrine seroit renfermée, comme contenans des propositions respectivement fausses, erronées, tendantes à l'heresie, contraires à la parole de Dieu, capables de scandaliser les fidelles, d'offenser les oreilles pieuses, & d'entretenir les ames dans une vanité toute visionnaire, & qui empesche qu'on ne travaille pour s'avancer à la perfection, dans une oisiveté qui donne lieu à toutes les tentations, & dans une fausse supposition qu'on peut vivre en grande seureté sans demander à Dieu ni la remission des pechez, ni la grace de la perseverance dans le bien, & sans aucune application à l'œuvre du salut, & qu'on peut se croire affranchi de tout assijettissement aux exercices de pieté. Défendons à toutes personnes de nostre Diocese, seculieres & regulieres, de lire & retenir à l'avenir aucun de ces trois Livres, & autres semblables, les exhortant en même-temps, autant que nous le pouvons, de prier fans intermission chacun selon sa portée, & selon les graces qu'il recevra du ciel, & de le faire dans l'esprit de l'E-

glife, & d'une maniere folide, prifed l'Ecriture & de la Tradition & sousse nue des secours de livres universelle ment approuvez, & d'avis de person nes experimentées, qui soient instru tes de ces regles, & qui en tirent les conduite. Voulons que nostre present Ordonnance soit envoyée à tous le Superieurs des Eglises de nostre Dio. cese, qu'elle soit publiée par les Cure aux Prônes de leurs Paroisses, que le Predicateurs en instruisent le peuple à le dissuadent de lire ces Livres ; qu'el soit lûc par les Superieurs dans le assemblées des Communautez seculie res & regulieres de l'un & de l'autu sexe. Et mandons aux Officiers ne no stre Cour d'Eglise, de tenir la main l'execution des Presentes, & de la faire afficher à toutes les portes de Eglises, & par tout où besoin sen dans l'étendue de nostre Diocese. Don NE à Paris en nostre Palais Archie piscopal le sixième jour d'Octobre mi fix cens quatre-vingt-quatorze. Signe, FRANCOIS, Archevêque de Pa ris; Et plus bas, Par Monseigneur, WILBAULT.

REFU

li

77

in

tes q

prifede foufte erfelle perfor inftrument les

ous le e Dio s Cure que le

euple à qu'ell ans la feculie

l'auta ne no main de le tes de

. Dow Archiebre mi

Signé, de Paigneur,

LEFU



# REFUTATION

DES ERREURS

# DES QUIETISTES.

LIVRE PREMIER.

### CHAPITRE PREMIER.

Qu'il n'y a rien de plus dangereux que les livres qui infectent la priere même.

Quelques-uns de ces livres justement condamnez par Monseigneur l'Archevê que de Paris, comme renouvellant les erreurs des Begards & des Beguines, condamnées au Concile de Vienne.

Decret de Clement V. contre ces erreurs; inseré dans les Decretales.

L n'y a gueres d'erreurs qui CHAP! fecondent mieux les desirs du demon, & qui entrent davantage dans ses desseins, que cel-

les qui vont à infecter les prieres chres-

A

2 Refutation des principales erreurs

CHAP. tiennes, & à empoisonner par de fausse.

I. spiritualitez ce canal sacré de toutes les graces que Dieu répand sur les hommes.

SAME OF THE PROPERTY OF THE PR

Car si l'on fait ensorte que l'homme se souille même en priant, & qu'il contracte de nouvelles maladies par les moyens mêmes qui sont destinez à l'en guerir, quel moyen luy restera-t-il de se soustraire à l'empire du demon, & de se delivrer de ses liens? Il a mille adresses pour empescher les hommes de prier, il employe pour les détourner de ce saint exercice les charmes de toute les creatures, qui les rabbaissant vers terre, les rendent incapables de s'éleve vers le ciel. Mais lors même qu'il n peut reiissir dans ce dessein, sa dernien ressource, & la plus dangereuse de tou tes, est de corrompre la priere même & d'y faire trouver la mort quand of s'efforce d'y trouver la vie.

Par ce moyen il retient sous sa domi nation ceux d'entre les pecheurs qui voudroient luy échapper; & il dres même des pieges dangereux aux am pures & saintes, qui sont le principa objet de sa haine, en trouvant moye de les attirer à luy par ces fausses spin tual tre tain les noie res me

d'un en ofecte mé M leme bre, fa do dus.

pas repar non fine le l'effer abbre tulé:

des Quietistes. Livre I. 3
tualitez, dont elles ne tirent point d'au-CHAF.
tre fruit que celuy que tiroient cer- I.

tre fruit que celuy que tiroient certains Gentils, qui estant gagnez par les instructions des Pharisiens, devenoient par leur doctrine beaucoup pires qu'ils n'estoient auparavant, comme Jesus-Christ même le leur re-

proche.

fauffer

toutes

hom.

omme

l con-

par les

à l'en

t-il de

on, &

a mile

mes de

rner de

touta

versh

'élever

nu'il m

ernien

de tou

même

and o

a dom

eurs qu

il drell

ix amt

rincipa

moya

les spith

C'est justement ce qu'on peut dire d'une secte qui a fait beaucoup de bruit en ce temps, & que l'on appelle la secte des Quietistes, dont le chef nommé Molinos, a esté condamné solennellement à Rome par un jugement celebre, & tous les livres qui favorisoient sa doctrine ont esté proscrits & défendus.

Mais comme la pluspart de ces livres estoient en une langue étrangere; & que le Tribunal qui les a slestris n'est pas reconnu dans ce Royaume, cela n'a pas empesché qu'on n'y ait debité & répandu des libelles qui en contenoient non seulement les semences, mais même les principaux dogmes qui en sont l'essence. C'est ce que l'on peut dire en abbregé d'un petit livre ou traité intitulé: Moyen court & facile de saire oraison, que tous peuvent pratiquer três-aise

A ij

CHAP. ment, & arriver par là dans peu de I. temps à une haute perfection.

EVENIONE MENTION CONTROLLEN

Ce livre imprimé premierement à Grenoble, & ensuite reimprimé à Lyon, fut mis d'abord entre les mains de personnes qui n'en connurent pas le venin, & qui se laisserent surprendre par le titre, & par l'esperance que le sivre donne de conduire sans peine les ames à une éminente perfection. Mais estant venu ensuite à la connoissance de Monseigneur l'Archevêque de Paris, aprês l'avoir lû & examiné, il a crû en devoir interdire la lecture, & le flestrit, même avec tous les livres qui contiennent la même doctrine, par une Ordon. nance dont tout le monde a admiré la moderation & la sagesse.

Ordonnance, Qu'il a trouvé dans cette Ordonnance, Qu'il a trouvé dans ces livres une mauvaise doctrine, condamnéen bien des chefs dans les Conciles de Vienne de Trente, de tout-à-fait pernicieuse & cette ouverture nous donne lieu de commencer ce que nous dirons dans livre, en faisant voir qu'ils contiennen un renouvellement formel de plusieur heresies condamnées par le Pape Cle-

me de

le r ver me Pap con la t

d'he

ten

que minimen fide élev T10 de l dan

tes.
Il ticul rapp font cond vêqu

cent

des Quietistes. Livre I. 5 ment V. avec l'approbation du Concile CHAP. de Vienne: Sacro approbante Concilio. I.

Il ne faut pour s'en asseurer qu'ouvrir le recueil des Decretales, & l'on y trouvera dans celles que l'on appelle Clementines, publiées aprês la mort de ce Pape par Jean XXII. son successeur, comme il paroist par la lettre qui est à la teste, qu'au livre 5. tit. 3. c. 3. Clement parle en ces termes, d'une secte d'heretiques qui s'estoit élevée de son temps en Allemagne.

C'est, dit-il, avec une extrême douleur que nous avons appris qu'une sette abominable d'hommes corrompus, vulgairement appelle? Begards, & de semmes insidelles, que l'on appelle Beguines, s'est élevée en Allemagne POUR LA DAMNATION DE PLUSIEURS, par les suggestions de l'autheur de tous les maux, & que dans leur DOCTRINE SACRILEGE ils avancent & soustiennent les erreurs suivan-

tes.

75

nent à

imé à

mains

ent pas

rendre

que le

ine les

. Mais

ance de

Paris,

crû en

flestrir,

ontien-

Ordon-

lmiré la

is cette

ns ces li

amneen

e Vienn nicieuse:

lieu dt

dans

s dans a

tiennen

olusieur

pe Cle

Il rapporte ensuite huit erreurs particulieres, dont je me contenteray d'en rapporter icy quatre, parce qu'elles sont aussi enseignées dans ces livres condamnez par Monseigneur l'Archevêque de Paris, & que ce sont celles

A iij

6 Refutation des principales erreurs CHAP, qu'il paroist avoir eu particulierement Len vûë.

Premierement, le Pape Clement V. attribuë aux Begards d'enseigner, Que l'homme dans cette vie peut acquerir un tel & si haut degré de perfection, qu'il deviendra entierement impeccable, & ne

eri

111

ta

de

ne

Pa

in

eff

ce

de

D

pourra plus croistre en grace.

Secondement, qu'aprês que quelqu'un est parvenu à ce haut degré de perfection, il ne faut plus qu'il se mette en peine me de jeûner, ni de prier; parce qu'alors la sensualité est se parfaitement assujettie à l'esprit & à la raison, que l'homme peut librement accorder à son corps tout ce qu'il desire.

Il les accuse de même de soustenir, Qu'il n'appartient qu'à l'homme imparfait de s'exercer dans les vertus, mais qu'unt ame parfaite cesse de les pratiquer. Licentiat à se virtutes. C'est la sixième erreut dans le catalogue qu'en fait ce Pape.

Une autre erreur que ce Pape leur impute encore, est, Que l'homme des cette vie presente peut posseder la beatitude de l'autre vie dans tous les degrez de perfection qu'elle renserme, & la posseder austipleinement qu'elle sera possedée dans l'autre.

Ce Pape ajoûte encore quatre autres Chape erreurs qu'il attribuë à cette secte; mais tomme elles sont plus embarassées, je me rensermeray dans celles que j'ay rapportées, pour faire voir qu'il est facile de les trouver dans les livres condamnez par Monseigneur l'Archevêque de Paris, & particulierement dans le livre intitulé: Moyen court & três-facile de faire oraison: & dans l'explication du Cantique des Cantiques. C'est ce qu'il est aisé de prouver.

### CHAPITRE II.

Que l'heresse de l'impeccabilité condamnée dans les Begards par Clement V. est formellement enseignée par le petit livre intitulé: Moyen court & três-facile, &c. & dans l'exposition du Cansique des Cantiques.

CETTE erreur se peut entendre en CAAP.

deux manieres: L'une n'iroit à II.

exemter ceux qui seroient parvenus à
ce degré chimerique de persection, que
des pechez qui sont perdre la grace de
Dieu; & en ce sens cette erreur seroit

A iiij

ment

nt V.
Que
ir un
qu'il

ection, ine ni ors la ettie à

e peut e qu'il tenir,

arfan gu'une Licenerreur

e leut lês cetatitude le perer aussi

s l'ave

8 Refutation des principales erreurs CHAP, proprement celle des Calvinistes, que la justice est inamissible, condamnée aussi formellement par le Concile de Trente. session 6. chap. 23. Ce qui a fait dire à Monseigneur l'Archevêque de Paris, que ces erreurs estoient condamnées par

qu

da

ta

tol

DH

de

pa

pe.

cer

94

ari

ble

co fag

un

ge

ce dre

CO

à

de

mi

qu

mo

La seconde maniere & le second sens. est d'exemter entierement ces pretendus parfaits de tout peché, même veniel; & ce seroit proprement une des erreurs des Pelagiens, condamnée foranni.418. mellement par faint Augustin, & par

les Conciles de Vienne & de Trente.

6 an. 7. le Concile de Carthage. 8.9.

Concil.

plen. Carthag.

TO SHOW TO THE TOTAL SHOWS THE

Mais de quelque maniere qu'on l'entende, il est facile de faire voir qu'elle est expressément enseignée dans ces livres défendus par l'Ordonnance de

Monseigneur l'Archevêque.

Premierement, pour ce qui regarde le principe de l'erreur des Begards, qui est que l'ame dans cette vie peut parvenir à une pureté parfaite; il ne faut pour en estre convaincu, que lire ce qui est dit dans le livre intitulé : Moyen court & três-facile de faire oraison, &c. page 126.

On y voit une comparaison entre la purification que Dieu fait de l'ame par des Quietistes. Livre 1. 9
sa sagesse jointe à sa justice, avec celle Chap.
qu'un Orsevre fait de l'or par le seu II.
dans un creuset. L'or, dit-on, est mis
tant & tant de sois au seu, qu'il y perd
toute impureté, & toute disposition à estre
purissé. L'Orsevre ne pouvant plus trouver
de messange à cause qu'il est venu à sa
parfaire pureté & simplicité, le seu ne
peut plus agir sur cet or, & il y seroit
cent ans qu'il ne seroit pas plus pur, &
qu'il ne diminueroit pas.

que

aussi

nte,

dire

aris,

s par

fens,

eten-

e ve-

e des

for-

e par

l'en-

u'elle

es li-

e de

garde

, qui

par-

faut

e qui

Loyen

, &c.

tre la

ne par

Le livre ne dit cela de l'or que pour faire comprendre que la même chose arrive dans l'ame. Ainsi il est impossible que l'esprit ne conçoive par cette comparaison, que l'ame éprouvée par la sagesse de Dieu, parvient de même à une parfaite pureté, & à un estat où elle ne peut plus estre purissée davantage, & l'on ne doit point douter qu'en cet estat elle ne soit incapable de perdre la justice, & de déchoir de la grace.

Cependant, dira ton, ce livre reconnoist encore dans cet or purifié, & à proportion dans cette ame purifiée, des saletez. Mais c'est ce qui prouve mieux l'incapacité où l'on pretend qu'elle soit de perdre la grace, en commettant des pechez mortels: car ces

Ay

10 Refutation des principales erreurs

CHAP. impuretez, selon ce livre, ne peuvem

II. estre que superficielles, & par consequent incapables de la souister dans le fond, ni de la faire déchoir de la justice. Si cet or, dit ce livre, est impur dans la suite, je dis que ce sont des sale tez contractées de nouveau par le commerce des corps étrangers. Mais il y a cette différence, que cette impureté n'est QUE SUPERFICIELLE; au-lieu que l'aun impureté estoit cachée dans le fond, & comme identissée avec la nature.

Ce livre ne reconnoist donc de même dans l'ame que des impuretez superficielles, ce qui ne se peut entendre de pechez mortels qui sont perdre la grace; car ce seroient des impuretes les moins superficielles qu'on pût concevoir: & par consequent il pretend que l'ame designée par cet or, est incapable de pechez mortels, & que sa pu-

reté est inamissible.

Mais afin qu'on ne dife pas que cette parfaite purification de l'ame, par laquelle Dieu la porte à la pureté de fa creation, n'a lieu que dans l'autre vie, l'autheur exclut formellement ce sens, en marquant qu'il faut parvenir à cet estat dans cette vie même, & se

plaint de ceux qui ne sçauroient ap- CHAP. prouver cette doctrine.

L'ame, dit-on, page 125.ne peut estre unie à Dieu qu'elle ne soit dans un repos central & dans la pureté de sa creation. Mais quand peut-on acquerir cette pureté ? C'est une chose étrange, dit-on, page 134. que n'ignorant pas que l'on n'est creé que pour cela, & que toute ame qui ne parviendra pas DES CETTE VIE à l'union divine & à la pureté de sa creation, doit brûler long-temps dans le purgatoire pour acquerir cette purete, l'on ne puisse neanmoins souffrir que Dieu y conduise DES CETTE VIE. C'est donc des cette vie que Dieu, selon ce livre, conduit les ames à la pureté de la creation, & c'est à quoy on entreprend de les élever, c'est ce que l'on trouve étrange que l'on ne puisse souffrir.

Non seulement c'est des cetre vie que l'on parvient, selon ce livre, à la puteté de sa creation, mais l'on pretend même que cela se fait en peu de temps. C'est encore ce que l'on a eu soin de marquer en termes precis & formels. Car parlant dans le chapitre 2 p. de cette douce dépendance de l'Esprit de Dieu, par laquelle on se la procure, il

A vj

uvent confeans le justi-

impures falee comil y a N'EST l'autre

d , 6

même uperfidre de dre la ouretez ât conoretend ft incae fa pu-

ue cet le, par reté de l'autre ment ce arvenir , & le CHAP. dit page 84. que cet Esprit fait que l'ame,
II. EN PEU DE TEMPS, parvient à la simplicité & unité dans laquelle elle a esté
creée. Voilà donc cette perfection chimerique des Begards établie DES CETTE
VIE MESME, ET EN PEU DE TEMPS.

Mais enfin, dira-t-on, on ne voit pas clairement & en termes precis, que l'effet de cette pureté parfaite de la creation soit de rendre les ames incapables de pecher, & de les asseurer de ne

perdre jamais la grace de Dieu.

Il y a encore moyen de contenter les gens sur ce point, & de leur faire voir dans ces livres les propres termes qu'ils demandent. Il n'y a pour cela qu'à consulter l'explication du Cantique des Cantiques. On y pretend que les proprietez de cette pureté parfaite, qu'il est possible d'acquerir dans cette vie, sont décrits dans l'Epouse. Or voicy ce qu'on luy fait dire, page 176.

Mon Bien-aime m'a changée en luymême, ensorte qu'il ne sçauroit plus me rejetter. Aussi je ne crains plus d'estre separée de luy. O amour, vous ne rejette? plus une telle ame, & l'on peut dire qu'elle EST POUR TOUJOURS CONFIRME'E EN AMOUR. Le Bien-aime ne voyant plus de co. de pr

di ne est

veft mi

m

pa po un de ve

for

des Quietistes. Livre I. 13 rien en son Epouse qui ne soit de luy, n'en CHAP. détourne plus ses regards & son amour, comme il ne peut jamais cesser de se regarder & de s'aimer soy même. Et des le premier chapitre, l'Epouse parlant de la perfection où elle esperoit d'arriver, dit: Je seray là en toute asseurance, je ne me pourray plus tromper; & ce qui est encore plus, je ne pourray plus pe- Page 246

Voilà donc cette impeccabilité en termes formels que l'on demandoit. Voilà cet estat où l'ame ne peut plus estre rejettée de Dieu, oil elle est confirmie en amour ; c'est-à-dire , en grace & en justice. En un mot, voilà l'heresie de la justice inamissible condamnée par le Concile de Trente, soustenuë en termes formels.

ame,

apli-

esté

chi-

TTE

t pas

l'ef-

reaapa-

e ne

nter

faire

rmes

cela

anti-

que

aite,

cette

voi-

luy-

e re-

re se-

plus

FLLE

E EN

plus

Il ne faut pas que l'on dise, que ce n'est qu'une esperance qu'on attribuë à l'Epouse, & qu'on ne marque pas pour quel temps on la luy attribuë, pour cette vie ou pour l'autre. C'est une regle generale de cette explication des Cantiques, qui peut même avoir sa verité, Que toutes les perfections que l'Epouse espere ou qu'elle s'attribue, sont des perfections que Dieu donne

CHAP. des cette vie aux ames parfaites. Ainsi II. en faisant dire à l'Epouse, qu'elle ne pourra plus pecher, qu'elle sera consirmée en amour, & qu'elle sera asseurée de n'estre plus rejettée, c'est la même chose que si elle avoit dit: Une ame parfaite ne peche plus, ne peut plus estre rejettée, & elle est consirmée en grace, & c'est une perfection où Dieu éleve les ames des cette vie.

WANTED TO THE WORLD WITH THE STATE OF THE ST

### CHAPITRE III.

Ì

Que cette erreur, Qu'il y a des personnes dans cette vie enticrement exemtes de tout peché, même veniel, qui est une erreur des Pelagiens, est une suite neces saire des principes de ces livres.

CHAP. MA 18 au moins, dira-t-on, on ne III. Me peut imputer à ces livres la feconde maniere d'impeccabilité, qui est une exemption entiere de tout peché, même veniel, ce qui seroit une erreut des Pelagiens; car comme on l'a avoué, le moyen court & três facile, & c. reconnoist formellement dans ces ames parfaites & parfaitement purisiées, des

des Quietistes. Livre I. 15
impuretez superficielles. Que ce ne soient CHAP.
pas, si l'on veut, des pechez mortels, III.
elles ne sçauroient moins estre que des

pechez veniels. Il n'a donc point voulu enseigner une impeccabilité entiere-

Quoique cela paroisse specieux, les principes de ces livres font neanmoins si clairement opposez à reconnoistre aucune sorte de peché dans ces ames parfaites, que je ne craindray pas de dire que ce ne peut estre là le sens de ces impuretez superficielles, que le moyen court & três-facile semble y reconnoistre. Car premierement tout veniels que soient les pechez, ils défigurent toûjours un peu l'entiere pureté de l'ame, ils la souillent, ils sont une matiere de penitence. Or la pureté de la creation, & l'innocence d'Adam à laquelle ils pretendent qu'elle est parvenue, ne souffre pas cela.

Adam & Eve ne commettoient point de pechez veniels, comme les Theologiens l'enseignent communément; & par consequent ces ames parfaites estant dans l'estat d'Adam, n'en peuvent aussi commettre. Si l'on doute que cette pureté de la creation soit la pureté & l'innocence d'Adam & d'Eve, on le peut

Connes tes de ine er-

necef

3

Ainfi

e ne

nfir-

eurée

nême

ame

estre

gra-

Dieu

on ne la fequi est eché, erreut

c. reames CHAP apprendre de cet endroit de l'exposition III. du Cantique des Cantiques, page 109. Toutes les operations de Dieu dans l'ame ne tendent qu'à deux choses: L'une de la délivrer de la malice actuelle & de la malignité de la nature corrompue: L'autre de la rendre à son Dieu aussi pure qu'elle l'estoit avant qu'Eve se fust laisse selle se laissa aucune proprieté; mais elle se laissa violer en se reivant de son Dieu pour se prostituer au demon: de sorte que nous avons tous participé au mal-

beur de cette prostitution. Mais Dieu, dira-t-on, rétablit - il les ames dans cet estat? L'exposition des Cantiques nous en asseure expressément. Quoique les enfans, dit-on, page 191. soient legitimez par le Baptesine, ils ne laissent pas de tenir quelque chose de cette malheureuse fornication. Il leur en reste une qualité maligne & opposée à Dieu, jusqu'à ce que Dieu, par de longues, fortes & frequentes operations, ait osté cette qualité maligne, tirant l'ame d'elle-même, luy oftant toute son infection, luy REDONNANT UNE GRACE D'INNOCENCE, & la perdant en luy. C'est ce qu'il appelle la refsusciter innocente du même lieu on sa mere, qui ron ce té che rée pa

pa op fç de inc d'i

gn per con a l

for po fe

pu rit pa en des Quietistes. Livre I. 17 qui est la nature humaine, avoit esté cor-CHAP: rompue. Voilà donc la grace d'innocen- III.

ce redonnée à ces ames; voilà la qualité maligne qui leur estoit restée du peché d'Adam, & qui leur estoit demeurée aprês le Baptesme, pleinement ostée par de longues, fortes & frequentes operations de Dieu; aprês quoy on ne scauroit plus reconnoistre dans ces ames de pechez veniels, tant parce qu'ils sont incompatibles avec l'estat de cette grace d'innocence, selon le sentiment commun des Theologiens, que parce qu'ils ne naissent que de cette qualité maligne qui est ostée à ces ames, & ainsi ces pechez veniels ne peuvent plus se rencontrer dans ces ames, parce qu'il n'y a plus de cause qui les y puisse produire.

ion

09.

ame le la

e la

elle

Se-

erte-

nais

fon

for-

mal-

lles

des

ent.

91.

s ne

cet= reste

jus-

alité

y 0/-

per-

ref-

nere,

Mais que deviendront donc ces impurerez superficielles, admises par le moyen court & três-aisé de faire oraison, &c. dans les ames parfaites?

Ce même livre nous fournit une réponse sur ce point, mais aussi pernicieuse que l'erreur même. C'est que ces impuretez ne sont pas pechez réels & veritables; mais seulement des pechez apparens, & qui paroissent tels à ceux qui en jugent mal. 18 Refutation des principales erreurs

EHAP. Ce qui seroit, dit on, page 123. un III. defaut à une ame vivante à elle-même, ne l'est plus à cause de la pureté qu'elle a contractée des qu'elle a perdu ses proprietez qui causoient la dissemblance entre Dieu & elle. Cette ame qui a perdu ces proprietez, c'est cette ame purisée. Ot ce qui seroit un defaut dans les autres ne l'est plus dans cette ame: ce n'est donc

qu'un defaut apparent.

SIND SIND IN THE RESIDENCE OF THE SECOND

Voilà ce que c'est que ces desauts superficiels. Ce ne sont pas des desauts & des pechez ni mortels ni veniels: ils l'auroient pû estre dans une ame non purisée, mais ce n'en sone plus dans une ame purisée, & qui a acquis une parsaite pureté. Ce ne sont des pechez qu'au jugement de ceux qui en jugent mal. Les personnes, dit-on, page 127. qui ne s'y connoissent pas, voyant un or épuré couvert de crasse au dehors, en seront moins de cas que d'un or grosser dont le dehors sera poli.

Te

fu

P

9

n

p

P

C'est ce qu'il faut entendre par ces defauts superficiels des ames parfaites, des defauts apparens au jugement de ceux qui ignorent en quoy conssste la veritable pureté de l'ame, & non des pe-

chez réels.

ime,

pro-

entre

1 ces

Or

es ne

donc

fauts

de-

ve-

une

plus

cquis

es pe-

ai en

page

oyant

hors,

grof-

es de-

s, des

ceux

a ve-

es pe-

#### CHAPITRE IV.

Seconde heresse des Begards: Que les ames parfaites ne se doivent plus mettre en peine de jeûner ni de prier. Que cette erreur est contenuë dans les livres condamne par Monseigneur l'Archevê que de Paris.

L'Afeconde heresie de Begards & des CHAP.
Beguines, marquée par Clement V. IV.
& condammée dans le Concile de Vienne, est, qu'Une ame après estre parvenue
à ce degré de perfection, ne doit plus se
mettre en peine de jeunerni de prier, parce que la sensualité est si parfaitement afsujettie à l'esprit & à la raison, qu'elle
peut librement accorder à son corps tout ce
qu'il desire.

C'est la consequence que ces heretiques tiroient de cette perfection imaginaire, où ils croyoient qu'on pouvoit parvenir en cette vie; & l'on ne la tire pas moins naturellement & necessairement de la spiritualité enseignée dans

ces livres dont il s'agit.

Car premierement le jeune estant

20 Refutation des principales erreurs

MENSHIP IS MENSHIP AS THE ASSURE

CHAP. une action de penitence, & ayant pour fin d'affoiblir la concupiscence, & d'empescher, comme dit saint Paul, qu'on ne soit du nombre des reprouvez après avoir pratiqué quantité de bonnes œuvres : Castigo corpus meum & in servitutem redigo, ne cum aliis pradicavero ipse reprobus efficiar, ne peut estre pratiqué par une personne agissant dans les principes du moyen court & facile de faire oraison; & elle auroit bien peu d'esprit si elle ne tiroit cette consequence: L'ame peut estre rétablie dans l'estat d'innocence & de sa premiere creation, & Dieu m'a fait cette grace d'estre remise dans l'estat d'Adam & d'Eve: or Adam & Eve n'auroient point jeûné & n'auroient point pensé à faire penitence. Cela n'eust point convenu à leur estat : par consequent il ne convient point au mien. Les personnes instruites dans cette spiritualité peuvent ajoûter, Qu'il ne leur convient pas davantage de prier, & de reciter le modelle que Jesus-CHRIST même nous en a donné. Car attribuant une exemption entiere de pechez à ces ames pretendues parfaites, ils ne leur peuvent pas permettre de faire à Dieu une priere, où l'on luy de ch be vi co

> le te te

de m

C

al

to

de de ne le

demande qu'il nous pardonne nos pe- CHAP. chez, qu'il ne nous laisse pas succomber à la tentation, & qu'il nous delivre du mal. Car elles ne peuvent reconnoistre dans ces ames ni peché, ni tentation, ni mal. Ainsi l'Oraison que le Seigneur nous a apprise leur est interdite, & elles ne la pourroient reciter sans mensonge & sans peché.

- Et bien, dira-t-on, pour éviter ce peché elles ne feront point à Dieu les dernieres demandes de cette Oraison, mais elles feront les premieres; que son regne arrive, que sa volonté soit faite, qu'il nous donne nostre pain de tous les jours : & ainsi il ne sera pas exactement vray de ces nouveaux spirituels, comme le Pape Clement le reproche aux Begards, qu'ils enseignent qu'il ne faut point prier.

· Mais on ne garantira pas par là cette nouvelle spiritualité d'une entiere conformité en ce point avec les Begards. Car si l'on examine les principes de ces gens, ils ne sont pas plus capables de faire à Dieu les premieres demandes que les dernieres, C'est une suite necessaire de ce qui est enseigné dans le livre du moyen court & très-facile,

pour

emu'on aprês œuervi-1vero pra-

is les e faid'efence: 'estat tion, e re-

né & nitenleur vient ruites

e: or

oûter, ge de ESUS-. Car re de

arfainettre on luy 21 Refutation des principales erreurs
CHAP. & c. page 28. Il faut, dit-on, page 26.
IV. estre indifferent à toutes choses, soit pour le corps, soit pour l'ame, pour les biens temporels & éternels, laisser le passé dans

ENDINE IN THE MENT OF THE PARTY OF THE PARTY

Poubli, l'avenir à la providence.

On croiroit peut-estre qu'on pourroit au moins se servir de la demande de la jouissance de Dieu, mais cela n'est pas; il faudroit pour cela avoir plus de penchant pour le paradis que pour l'enfer, & c'est ce qui est indigne d'une ame parfaite. L'indifference de cette amante, dit l'exposition du Cantique des Cantiques, est telle qu'elle ne peut pencher, ni du costé de la jouissance de Dieu, ni du costé de la privation de Dieu. La mort & la vie luy sont égales; & quoique son amour soit incomparablement plus fort qu'il n'a esté, elle ne peut neanmoins desirer le paradis, parce qu'elle est entre les mains de son Epoux comme les choses qui ne sont point.

Elle n'a pas neanmoins toûjours esté dans cet estat. Il y a eu un temps où elle se faisoit une vertu de desirer la possession de Dieu, mais c'estoit le temps où elle estoit encore imparfaite, & une marque de son imperfection. C'estoit, dit-on, page 207. une perfection qu'elle

cet nece à la fecti Bio

Procest cetter re ver tes bie

ofe lum ind à c re ; auc elle

mo

qu' gue ses des Quietistes. Livre I. 23
avoit autrefois que de desirer ardemment CHAP.

cette charmante possession, car cela estoit IV. necessaire pour la faire marcher & aller à luy; mais maintenant c'est une imperfection qu'elle ne doit point admettre, son Bien-aimé la possedant parfaitement dans son essence & dans ses puissances. Ainsi il va bien de l'apparence, que lorsque le Prestre demande à Dieu à l'Autel d'estre compté au nombre des élûs, une ame de cette sorte, pour ne démentir pas son estat, desavoue expressement cette priere, en disant: Qu'il demande cela s'ib veut pour luy & pour les ames imparfaites, mais que pour elle, elle se gardera bien de faire cette priere, & encore moins toutes les autres, par lesquelles il ose prier Dieu pro spe salutis & incolumitatis sue, qui sont des prieres trêsindignes de l'élevation d'une telle ame, à qui il faudroit une liturgie particuliere, celle de l'Eglise ne luy convenant aucunement. C'est pourquoy, dit-on, elle témoigne à son Epoux qu'elle est bien contente qu'il aille où il luy plaira, qu'il visite d'autres cœurs, qu'il en purifie, qu'il en consume dans toutes les montagnes & collines de l'Eglise, qu'il prenne ses delices dans toutes les ames aromati-

26.

pour biens dans

our.

n'est is de l'en-

ame inte, anti-

La quoi-

plus noins entre cho-

s esté os où er la emps

toit,

24 Refutation des principales erreurs CHAP.ques embaûmées de graces & de vertus; IV. mais que pour elle elle ne sçauroit plus luy rien demander ni rien desirer de luy.

Peut - on congedier toutes les demandes, toutes les prieres, toutes les vertus plus solennellement & avec plus de ceremonies qu'elle le fait, & accomplir plus parfaitement ce que le Pape Clement reproche aux Begards comme une heresie? Perfetta anima licentiat à se virtutes.

#### CHAPITRE V.

Que la troissème & quatrième heresie des Begards sont contenues dans les livres condamnez par Monseigneur l'Archevêque de Paris.

CHAP. JE n'ay plus besoin de le montrer de V. Celle que j'ay rapportée comme la troisième, quoiqu'elle soit la sixième dans le catalogue qu'en fait Clement V. aussi bien que dans celuy d'Alvarez Pelagius, celebre Religieux de saint François: car tout ce que je viens de dire dans le chapitre precedent, contient la preuve, Que la doctrine de ces livres

Pay Que fair

de té, de l'est

gar n'a ne o S. A fopl cett emp

elle des Die quei elle tude

posse

des Quietistes. Livre I. 25 livres est três-conforme à celle que ce CHAP. Pape impute à ces heretiques: Sçavoir, V. Que c'est le propred'un homme encore imparfait de s'exercer dans les actes des vertus,

fait de s'exercer dans les actes des vertus, és qu'une ame parfaite leur donne congé: PERFECTA ANIMA LICENTIAT A SE VIRTUTES. Et ce que nous dirons dans le chapitre où nous prouverons que la doctrine de ces livres est un décry general de toutes les anciennes pratiques de pieté, en contiendra encore grand nombre

de preuves.

Je ne m'arresteray donc icy qu'à faire voir que la quatriéme erreur des Begards, toute bisarre & insensée qu'ellesoit, n'a pas laissé d'estre suivie par la personne qui a composé ces livres : car quoique S. Augustin se soit mocqué de ces Philolophes qui ont cherché la beatitude dans cette region de mort, cela ne l'a pas empeschée de l'y chercher, & même de soustenir qu'on l'y trouve. Quoy, ditelle dans son exposition du Cantique des Cantiques page 5. que la vue de Dieu soit un avantage de la gloire, lequel est necessaire pour sa consommation, elle n'est pas neanmoins l'essentielle beatitude; puisque l'on est heureux des que l'on possede le bien souverain, & que l'on peut

rer de

73

rtus;

us luy

de.

es les

e plus

com-

Pape

mme

iat a

se des

livres

Arche-

xiéme ement 'Alvae faint ens de

conde ces livres 26 Refutation des principales erreurs
CHAP. en jouir & le posseder sans le voir. L'on
V. en jouit icy dans la nuit de la foy, où l'on
a le bonheur de la jouissance sans avoir le
plaisir de la vûë; au-lieu que dans l'autre l'on aura la claire vision de Dieu avec
le bonheur de le posseder: mais cet aveuglement n'empesche ni la vraye jouissance, m
LA TRES-REELLE POSSESSION DE L'OBJET,
ni la consommation du mariage divin.

Sur quoy, afin que personne n'en puisse douter, elle ajoûte la preuve d'experience. Cecy est três-réel, dit-elle, & sera avoué de toutes les personnes d'experience. On voit bien que tout cela n'est qu'un jargon, dont le sens se reduiroit, si elle s'expliquoit davantage, à quelque chose de três-ordinaire; mais c'est un ragoust pour ces personnes de parler d'une maniere extraordinaire & mysterieuse, sans craindre d'imiter le langage & les expressions des hereiques, ni la conformité avec leurs sentimens.

l

gi mi

(F43)

# CHAPITRE VI.

Que le dessein particulier du petit livre intitulé: Moyen court & facile de faire oraison, est de décrier toute la spiritualité ancienne, comme une monnoye fausse & dangereuse, & d'en introduire une nouvelle.

TL paroist par tout ce que nous avons CHAP. dit des erreurs contenues dans les livres censurez par l'Ordonnance de Monseigneur l'Archevêque de Paris, qu'elles ont comme celles des Begards, leur source & leur origine dans cette pretendué pureté parfaite, où ils enseignent que les ames peuvent parvenir dans cette vie ; car c'est de là qu'ils concluent, Qu'une ame élevée à cette per- « fection est entierement impeccable, ... qu'elle ne sçauroit déchoir de la grace & « de la justice, qu'elle ne peut estre rejet- « tée de Dieu, qu'elle n'a plus rien à crain- es dre, & qu'elle est entierement confirmée co en grace. C'est de là qu'ils concluent « qu'elle n'a plus besoin de jeunes, de pe- « nitence, de prieres, qu'elle peut se pas-

n'en e d'exle, &

L'on

voir le

u avec

eugle-

oce, NI

BJET,

n.

d'ex-

nes de aire & iter le nerenrs fen28 Refutation des principales erreurs

til

m

re

ne

re

da

c'c

ce

m

011

d'i

dr

qu

tuc

mo

ma tal

tou

per

qui dar

de

poi

glil

CHAP. ser de tous les exercices de vertu; & enfin, que dans cette vie même elle enso tre en jouissance de la beatitude que

» nous n'esperons qu'en l'autre.

CASHIC ISHIC ISHIP

Des promesses si avantageuses estoient d'elles-mêmes assez capables de flatter le fond d'orgueil & d'ambition qui reste toûjours dans les hommes, & qui peut aussi bien estre attiré par l'esperance des grandeurs spirituelles que par celle des temporelles. Mais comme il estoit neanmoins à craindre que le monde ne se rebutast par l'absurdité même de ces promesses, on a voulu remedier à cet inconvenient, & c'est à quoy on destine le livre intitule: Moyen court & tres-facile de faire oraison, qui tend à nous faire regarder cette haute perfection comme três-facile à acquerir.

Il est vray qu'il falloit faire pour cela deux choses assez étranges. Il falloit renverser toutes les idées de la pieté qui estoient reçues dans l'Eglise : car tandis que ces idées y regneront & y auront quelque credit, il n'auroit pas esté alle de persuader le monde de la facilité de la pieté & du salut. Il falloit donc pour décrediter tous ces exercices, les faire regarder comme des exercices inte

des Quietistes. Livre 1. 29 tiles, suspects, corrompus, infectez, & CHAP. même dignes de punition, & non de VI.

recompense.

Il falloit de plus substituer en leur place d'autres exercices, que la personne qui a composé ce livre croit apparemment três-bons, mais qui ne sont dans la verité que de pures illusions; c'est-à-dire en un mot, que l'estet de ce livre est de décrier toute la bonne monnoye par laquelle tous les Saints on acheté le ciel, & de remplir l'Eglise d'une fausse monnoye qui ne peut estre d'aucun usage, comme qui entreprendroit de décrier toute la bonne monnoye qui a cours dans un Estat, & d'en substituer de fausse, ce qui seroit un grand moyen de le renverser.

Cette comparaison est un peu forte, mais on la trouvera exactement veritable. J'avertis seulement que je ne touche point aux intentions de cette personne, & que je ne represente icy que les essets naturels de ses livres condamnez par Monseigneur l'Archevêque de Paris, que je reduits à ces deux points. Le premier, de décrier toute la bonne monnoye qui a cours dans l'Esslife; s'est-à-dire, toute la doctrine an-

die Build and Buil

u;& een-

oient

latter i reste i peut ce des le des nean-se re-

et inlestine res-fanous

ir cela it renté qui tandis auront fté aile facilité rt donc es , les

es inu

cienne touchant l'exercice des vertus; qui s'enseigne & se pratique dans l'Eglise. Le second, à y répandre une sausse monnoye, c'est-à-dire, une três-sausse doctrine touchant la pratique de l'oraison & des vertus chrestiennes. Tout ce que je diray dans la suite sera la preuve de ces deux points.

#### CHAPITRE VII.

Premier effet de ce livre. Décry de toute la pieté ancienne, & de tous ses exercices.

CHAP. O N ne doit pas, ce me semble, de-VII. O mander de moy que je justifie qu'on se soit servi dans ces livres de ces termes & de ce langage. Cela seroit contraire à la fin qu'on s'y propose, qui est d'inspirer doucement ces sentimens, & d'en prevenir peu à peu les esprits. Ce procedé n'auroit fait au contraire que les choquer inutilement, & l'on peut dire qu'il seroit contraire aux interests, & même à l'inclination de la personne qui l'a fait, qui est fort éloignée d'un pareil emportement. Mais c'est faire la même ch co gn pr les de

m va

qui ja

le ne d'i

C

qu ex qu uf

qu

eft ne pio des Quietistes. Livre I. 31 chose d'une maniere plus adroite & plus CHAP. conforme à son humeur, que de témoi-VII. gner simplement d'une part, qu'on n'approuve pas ces exercices, & qu'on ne

les conseille pas, & d'établir de l'autre des principes, dont il s'ensuit clairement & necessairement qu'ils sont mauvais, pernicieux, corrompus & infectez de peché, & qu'ils ne sont bons qu'à attirer des punitions de Dieu, & en ce monde & en l'autre. C'est par là que l'on doit juger si c'est à tort que j'ay dit, que ce livre est un décry de toute la spiritualité des Péres & des Saints, comme d'une fausse monnoye. Car une monnoye destinée à acheter le ciel, qui bien soin d'y pouvoir servir ne seroit pleine que de corruption & d'infection, seroit sans doute une trèsfausse monnoye.

C'est neanmoins en cette maniere que l'on y porte à regarder tous les exercices que les Saints ont pratiquez, que les Fondateurs d'Ordres ont mis en usage dans les Maisons religieuses qu'ils ont établies, & qui ont même esté reçuës dans la pratique commune de l'Eglise, par toutes les personnes

pieules.

rtus.

s l'E.

faulle

fausse

orai-

Tour

ra la

o do

e, de-

ustifie

de ces

con-

ui est

ns, &

s. Ce

ue les

it dire

ts, &

ne qui

pareil

B iiij

32 Refutation des principales erreurs

CHAP. Il n'y a point, par exemple, d'exer.
VII. cice plus celebre, ni plus communément pratiqué que la recitation des prieres vocales & la pfalmodie. On y a vû autrefois non seulement les Ecclessiastiques & les Religieux occupez, mais aussi les laïques, les Princes, les Grands & les Gentilshommes: & la fondation de tant d'Eglises collegiales en sont encore une preuve illustre. Cependant le livre du moyen court & facile nous declare nettement ses sentimens sur ce point.

L'ame, dit-il, page 67. n'est pas plutost appellée au silence interieur qu'elle ne doit pas se charger de prieres vocales, mais en dire peu; & lorsqu'elle les dit, si elle y trouve quelque dissiculté, & qu'elle se sente attitée au silence, qu'elle demeure & qu'elle ne se fasse point d'essort, à moins que les prieres ne sussent d'obliga-

C'est une juste précaution que l'on prend en ce lieu, asin qu'on ne semble pas dispenser les gens du Breviaire; mais on ne sçauroit empescher qu'on ne concluë de ce qu'on y dit, que c'est une grande imprudence que de s'en charger, puisque c'est un empeschement

à un A

one de fieu cour positions qui le tre to

near

gu'in fican felon mais dit point mais en s

tion.
tes l
fiftor
tifica

des Quietistes. Livre I. 33 CHAP.

Aprês les prieres vocales, la mortifi- VII. cation & la penitence ont fait de même une partie três-importante de l'ancienne devotion, & elles en comprenent plufieurs exercices. Le petit livre du moyen court & três-facile n'en approuve aucun positivement. Il propose même des raisons generales pour les rejetter tous, qui font, comme il le pretend page. 38. qu'ils irritent les passions, & que tout le travail qui se fait par le dehots, porte toujours l'ame plus au-dehors. On dit neanmoins qu'on n'entend pas par là, qu'il ne faille pas se mortifier; que la mortification doit toujours accompagner l'oraison, selon les forces & l'estat d'un chacun; mais il faut que ce soient des mortifications qui se font sans y penser. Je dis, dit le livre page 40. qu'il ne se faut point FIXER à telles & telles austeritez, mais suivre seulement l'attrait interieur, en s'occupant de la presence de Dien, sans penser en particulier à la mortification. C'est rejetter três-expressement toutes les prariques anciennes, qui conlistoient particulierement en ces mortifications fixes, en jeunes, veilles, & autres macerations. On pretend chan-

3 exeruné\_ des

n y cclemais ands ation

t enntle s der ce

plule ne ales, it, f n'elle neure

ligal'on nble aire; u'on

c'est s'en ment CHAP. ger tout cela en une autre conduite, que VII. l'on soustient avoir bien plus d'avantages, comme on le dit expressement dans

> la page 41. Il ne faut plus parler non plus de ces exercices violents pour se separer des creatures, qui ont fait dire à Jesus-CHRIST, que les violens ravissent les cieux; ni de ces fruits dignes de penitence, que saint Jean juge si necessai. res qu'il les prescrit aux Juifs comme indispensables. Tout cela n'est plus ne cessaire, selon ces nouvelles regles de spiritualité. Le seul exercice, dit ce petit livre page 43. que la creature peut & doit faire avec la grace, c'est de se faire effort pour se tourner & ramasser au-dedans, après quoy il n'y a plus rien à faire que de demeurer tournée du costi de Dieu dans une adherence continuelle. Ce qui donne lieu de conclure, qu'on a fort inutilement effrayé le monde par tant de Canons penitentiaux, au-lieu de traiter les ames doucement par la methode que ce livit leur enseigne. Et de peur qu'on n'y trouve encore quelque disficulté, le livre nous affure que cette maniere de se tourner au dedans est très-aisee, & avan

ce l' parc doni que ne, tifica glée

Il de l tous teno Ord ame

dan

faute de la faute ouble de s'e ouble la faute ouble la faute ouble la faute ouble la faute ouble de la

degr

pour

cona

des Quietistes. Livre I. 35 ce l'ame sans effort & tout naturellement, CHAP. parce Dieu est nostre centre. Ce qui a VII. donné lieu à Monseigneur l'Archevêque de Paris de condamner cette doctrine, comme inspirant le mépris des mortistications exterieures & des austeritez reglées.

Il en est de même de la componction, de la confession, & generalement de tous les exercices anciens de la penitence, par lesquels les Fondateurs des Ordres Religieux ont voulu élever les

ames à Dieu.

Il n'est plus mention de tout cela dans cette nouvelle spiritualité. Il ne faut point d'autre examen pour une ame de cet ordre, que de s'exposer devant Dieu qui ne manquera pas de l'éclairer, & de luy faire connoistre la nature de ses fautes. On avoue neanmoins que l'ame oubliera ses defauts, & qu'eile aura peine à s'en souvenir; mais il ne faut pas, diton, qu'elle s'en fasse aucune peine pour deux raisons. La premiere, parce que cet oubli est une marque de la purification de la faute, & que c'est le meilleur dans ce degré, d'oublier tout ce qui nous concerne, pour ne se souvenir que de Dieu. La seconde raison est, que Dieu ne manque

Bvj

, que anta-

le ces er des sus-

issentiale pecessaiomme

les de ce pece peu
de se
masser

us rien u costiconticlure, nyé le

s doulivre on n'y , le lire de se

avan

36 Refutation des principales erreurs CHAP. point lorsqu'il se faut confesser, de faire VII. voir à l'ame ses plus grandes fautes; car alors il fait luy même son examen, & elle verra qu'elle en viendra mieux à bout de cette sorte que par tous ses pro-

> pres efforts. Ces raisons seroient en effet demonstratives, si elles estoient appuyées de quelque bonne revelation autorifee par l'Ecriture, ou par la Tradition, ou par des miracles certains & visibles; mais n'ayant point d'autre garand que la temerité de ce petit livre, & estant condamnée par la pratique de tous les Saints qui ont suivi cette maxime de David : Je rappelleray à mon souvenir toutes les années de ma vie dans l'amertume de mon ame. RECOGITABO tibi omnes annos meos in amaritudine anime mea, il y a sujet de croire qu'on trouvera plus de seureté à suivre l'Ordonnance de Monseigneur l'Archevêque de Paris, qui a crû devoir expressement condamner cette doctrine, à cause de l'inapplication où elle porte, soit pour lexamen de conscience qui doit preceder la confession, & d'un bonheur qu'elle suppose dans l'oubli des pechez.

Pour la contrition & la compone-

tior la n dan pas par elle che

qu' reribie cor les

fon

form only vra act. plu ceu ils i ani

me con

tiq

des Quietistes. Livre I. 37

3

faire

ites;

nen.

ux à

pro-

non-

s de

rifée

, ou

oles;

que

Stant

is les

e de

venir

amer-

i om-

inima

trou-

don-

ne de

ment

ise de

ur le-

der la

appose

oonc-

tion dont les anciens ont tant exageré CHAP. la necessité, les ames qui seront entrées VII. dans cette nouvelle spiritualité, n'ont pas sujet de s'en soucier beaucoup, parce qu'on seur promet que sorsqu'- elles commenceront à dire seurs pechez, au-sieu de regret & d'un acte de contrition, elles seront souvent étonnées qu'un amour doux & tranquille s'emparera de seur cœur. Cela est sans doute bien plus commode que toutes ces componctions & ces contritions dont les anciens effrayent les ames.

Cependant, dit-on, p. 63. ceux qui ne sont pas instruits, veulent se tirer de la pour former un acte de contrition, parce qu'ils ont ouy dire que cela est necessaire, & il est vray: mais ils ne voyent pas qu'ils ont un acte éminent qui comprend les autres avec plus de perfection, quoiqu'ils n'ayent pas ceux-cy comme distincts & multiplie7: Qu'ils ne se mettent donc pas en peine de faire autre chose lorsque Dieu agit plus excellem-

ment en eux & avec eux.

Enfin, pour congedier plus nettement tous les exercices de vertu si recommandez par les anciens, on soûtient formellement que pour bien pratiquer la vertu, il ne faut penser à au38 Refutation des principales erreurs CHAP. cune en particulier. De toutes les ames, VII. dit-on, page 36. il n'y en a point qui

pratiquent plus fortement la vertu que celles-cy; c'est-à-dire, celles qui se tien. nent en repos devant Dieu, quoiqu'elles ne pensent point à la vertu en particulier. Cela fait voir en passant avec combien de fondement le Pape Clement a reproché cette erreur à ces pretenduës ames parfaites, qu'elles congedient toutes les vertus : Perfecta anima licentiat à se virtutes, & qu'il n'appartient qu'aux ames imparfaites de s'y exercer; c'est à dire, d'y penser en particulier. Ces pretendues ames parfaites y substituent pour tout exercice ce silence & ce repos, qu'ils pretendent contenir éminemment toutes les vertus, sans penser à aucune.

Tout cela prouve fort bien, dira-ton, que le petit livre du moyen court & três facile de faire oraison, fait peu de cas de toute la spiritualité des anciens, & qu'il veut y en substituer une autre infiniment plus utile & plus capable d'avancer les ames dans la perfection, & c'est aussi ce que le livre même contlut en termes formels: O si l'on pouvoit, dit-on, page 37. apprendre cette

meth tous comment form caul & do eft co do affer dre

mal

dans
M
qu'i
com
me
cuéc
évit
ce q
pas
com
tes
de
étab
il n'

des Quietistes. Livre I. 39
methode si facile, qu'elle est propre pour CHAP.
tous, pour les plus grossiers & ignorans VII.
comme pour les plus doctes; combien aisément toute l'Eglise de Dieu seroit-elle reformée! De sorte que, selon ce livre, la
cause de tous les desordres de l'Eglise
& du déreglement qu'on y remarque,
est que l'on y est encore attaché à la
doctrine des anciens, & qu'on n'a pas
asserte de soin de pratiquer & d'apprendre cette nouvelle methode. Voilà le
mal unique que ces spirituels trouvent
dans l'Eglise.

les,

qui

que

en-

el-

ar-

vec

le-

ces

011-

ma

ar-

s'y

ar.

ites

ent

us,

-1-

0

de

elis.

tre

ble

on,

Mais cela ne prouve point, dira-t-on, qu'ils en regardent toutes les pratiques comme infectées & corrompues, comme devant necessairement estre évacuées, changées, détruites, si l'on veut éviter la punition de Dieu. C'est aussi ce que nous avons dit qu'on n'avance pas expressement; mais l'on le laisse à conclure par des consequences si claites, qu'il n'y a personne qui ne les tire de soy-même des principes que l'on établit. Nous les avons déja rapportez,

il n'y a plus qu'à les appliquer.

(E+3)

#### CHAPITRE VIII.

Application des principes du moyen court & très facile, à toute la spiritualité des anciens, où l'on fait voir que selon ces principes, on la doit regarder comme toute corrompue, & comme n'estant bonne qu'à estre détruise o abolie.

CHAP. IL y a une corruption de l'homme VIII. Ltrês-marquée dans l'Ecriture, & trêsconnue par les Peres. C'est celle qu'on appelle la concupiscence, que S. Pierre ordonne aux Chrestiens d'éviter : Fu-2. Petr. gientes ejus que in mundo est concupiscen-1. 4. iia corruptionem, & que faint Jean nous décrit, comme comprenant tous les déreglemens du monde. Tout ce qui est Foan. z. dans le monde, dit-il, est ou concupifcence de la chair, ou concupiscence des yeux, ou orgueil de la vie. On auroit sujet de croire que cette cause generale de tous les desordres, & de tous les pechez du monde, n'est pas inconnuc à

des gens qui nous veulent conduire à

une pureté parfaite ; neanmoins la ve-

rité que poin

M des p par d'un incor prete toute & de cause

appe Ri de fa a Di lignit comm

H mais une : Phon impur propr ce qui rete, effenti

estant

des Quietistes. Livre I. 41 rité est qu'ils n'en parlent jamais, &CHAP. que l'on diroit qu'ils ne la connoissent VIII.

point.

Mais au-lieu de cette cause generale des pechez, marquée par l'Ecriture & par tous les Peres, ils nous parlent d'une autre qui leur a esté absolument inconune, & que ces nouveaux spirituels pretendent neanmoins estre la source de toute la corruption, de toute la malice, & de toute l'impureté de l'homme. Cette cause consiste, selon eux, en ce qu'ils appellent proprieté & assivité.

Rien, dit le moyen court & três-facile de faire oraison, page 122. n'est opposé à Dieu que la proprieté, & toute la malignité de l'homme est dans cette proprieté

comme dans la source de sa malice.

Il ne parle là que de la proprieté; mais il marque dans le même chapitre une autre source de la corruption de l'homme, qui s'appelle activité. Cette impureré, dit-il, si opposée à l'union, est la proprieté & l'activité; la proprieté, parce qu'elle est la source de la réelle impureré, qui ne peut estre alliée avec la pureté essentelle; l'activité, parce que Diene estant dans un repos insini, il fait que

yen birivoir

recom-

rêsi on erre

ous déest pifdes

cen-

des roit les les

e a ve42 Refutation des principales erreurs CHAP. l'ame pour estre unie à luy, participe à son VIII, repos, sans quoy il ne peut y avoir d'union à cause de la dissemblance.

C'est pourquoy dans la suite du livre, lorsqu'il parle de la purification de l'ame, il la fait toûjours consister dans la tres

cher

il y

qui

de l

mot

Ain

des

fes,

la c

obje

que

cruc

con

fuan

Cent le

les c

deri

mor

don

gue

tain

loix

J

destruction de ses proprietez.

La sagesse de Dien, dit-on, page 129, accompagnée de la justice divine, comme un feu impitoyable & devorant, oste à l'ame tout ce qu'elle a de proprieté. Et pout montrer ce qu'il entend par cette proprieté, il dit, page 131. Que Dieu purisse l'ame de toutes operations propres, distinctes, appercenes & multipliées. Ce qu'il appelle donc proprieté n'est autre chose que les operations propres, distinctes, appercenes, multipliées.

On croiroit peut-estre que ce ne sont que d'autres termes, par lesquels ce livre n'a pretendu exprimer que ce que l'Ecriture & les Péres appellent concupiscence; mais c'est ce qu'on ne peut dire; car outre que les termes ne donnent aucune idée de concupiscence, & que ce seroit toûjours une grande imprudence de substituer à des termes connus, autorisez, intelligibles, d'au-

des Quietistes. Livre I.

tres termes inconnus qui nous les ca- CHAP.

chent au-lieu de nous les faire entendre; VIII.

qui les distinguent.

La concupiscence, selon la doctrine de l'Eglise, n'est autre chose que l'amour des creatures & de soy-même. Ainsi l'amour des corps, de la chair & des plaisirs, des honneurs, des richesses, de la curiosité, sont des parties de la concupiscence, parce que tous ces objets sont des creatures; par consequent je sçay que tous les Saints ont crucisé leur chair avec ses vices & ses concupiscences. Qui Christi sunt, carnem Gal. se sum cracifixerunt cum vivis & concupis-

Je sçay qu'ils n'ont point accompli les desirs de leur chair, & qu'ils ont observé ce precepte de l'Apostre, & desi-

deria ejus non perficietis.

Je sçay qu'ils n'ont point aimé le monde ni les choses qui sont dans le monde, comme saint Jean le leur ordonne. Nolite diligere mundum, neque ea que in mundo sunt. Tout cela est certain & par l'attache qu'ils ont euë aux loix de Dieu, & par l'histoire de leur

à son d'u-

livre, l'a-

Pour pro-

pres, s. Ce it au-

e font

e que oncupeut donce, & e im-

ermes

d'au-

44 Refutation des principales erreurs

VIII.

CHAP. vie qui ne rapporte rien plus frequem. ment que les exemples de leur peniten. ce, de leurs mortifications, de leurs jeunes, de leur détachement des plaifirs, des honneurs & des richesses. Tout cela prouve três-bien qu'ils n'ont point esté dominez par la concupiscence, & qu'ils n'ont point aimé le monde; mais nullement qu'ils n'ayent point eu de propres operations ni d'activitez. C'est pourquoy, sil'on demande si ces Saints ont mené une vie charnelle, & s'ils ont esté conduits selon la chair, c'est-a-dire, selon la concupiscence: on répont avec asseurance que non , & qu'au contraire ils ont toujours vescu selon l'esprit, qui est le contraire de la vie de la chair: Mais si l'on demande s'ils ont eu de propres operations & des activitez, on est obligé, si on ne veut pas eftre temeraire, de répondre au moins que l'on n'en scait rien, que les autheurs de leur vie n'en parlent point. Ainsi, dire que toute la malignité de l'homme confiste dans cette proprieté ou ces operations propres, ou dans cette activité, c'est dire que toute la vertu & la sainteté des Saints est incertaine, douteule,

mal fure poil del C'e ce o c'ell

te, nu puil de o con ne i n'y

pec ince

mo 2007 prin qu'i infe Car cile

mê

mal fondée, & qu'on n'en peut rien af- CHAP.
furer que temerairement; puifqu'on n'est VIII.
point asseuré qu'ils ayent esté exemts
de la source de l'impureré de l'homme.
C'est donc couvrir d'un voile noir tout
ce qu'il y a d'édifiant dans leur vie;
c'est décrier leur morale & leur conduite, & pretendre qu'ils n'ont jamais con-

nu l'essence de la vertu chrestienne; puisqu'ils n'ont point connu l'exemption de ce defaut, en quoy l'on pretend que consiste toute la pureté de l'ame; qu'ils ne se sont amusez qu'à des choses qui n'y appartenoient point, & qu'ils n'ont jamais songé à ce qui les pouvoit réellement garantir de la corruption du

peché.

75

uem.

niten-

leurs

plai-

Tout

point

ce, &

mais

eu de

C'elt

Saints

Isont

a-di-

pond

Con-

n l'ef-

vie de

Is ont

Ctivi-

it pas

moins

heurs

ısı, di-

omme

s ope-

tivite,

fain-

teule,

Il ne suffit pas de dire que cela rend la vertu de tous les Saints douteuse, incertaine, suspecte, ce qui suffit néanmoins pour la décrier comme une fausse monnoye: il faut dire de plus que ce principe suffit pour nous faire conclure qu'elle est certainement corrompue & infectée de la malignité de l'homme. Car si selon le moyen court & três facile de faire oraison, la meditation, & même les affections, c'est-à dire, l'oraison

CHAP. affective & toute oraison discursive son VIII. des actions vivantes, c'est-à dire, selon discursive son Dictionnaire de ce livre, vivantes de la su d'Adam pecheur, & infectées de proprie té, & par consequent corrompues; qu doit dire la même chose de tout ce qu a composé la vie des Saints; c'est-à

doit dire la même chose de tout ce qua composé la vie des Saints; c'estadire, de leurs jeûnes, de leurs psalmo dies, de leurs lectures, de leurs travaux, & de tout ce qui remplit, paexemple, la vie des Religieux de la Trape. Tout cela est actif, tout cele est plein de propre operation, & paeconsequent insecté de la source de la malignité de l'homme.

gidi

pr

& fo

q

li

no fa

da

at

ne

ce

cr

la

Ve

do

ci

no

fa

di

Je dis plus, que tout cela n'est propu qu'à estre l'aliment des flammes di purgatoire, car ces œuvres souillées de proprieté empeschent l'union avec Din & la pureté de la creature, selon la do ctrine de ce livre.

Or toute ame, dit-on, page 134. 90 ne parviendra pas dês cette vie à l'unité divine & à la pureté de sa creation, du brûler long-temps dans le purgatoire. Ainsi l'on ne peut mieux définir toute ces longues psalmodies, ces longues lectures, ces longs travaux, ces longues lectures, ces longues proposet lectures.

des Quietistes. Livre I.

gues abstinences des Religieux, qu'en CHAP. disant que ce sont des matières três- VIII, propres à brûler long-temps dans le feu

du purgatoire.

On pourroit même passer plus avant, & pretendre que, selon ce livre, il est fort douteux si cela ne passe point jus-

qu'au peché mortel,

Car enfin nous prouverons dans le chapitre suivant, que l'oraison que ce livre substitue à tous ces exercices, & qu'il appelle l'oraison de Motion divine, est necessaire, qu'on n'est point enfant de Dieu sans la pratiquer. Cependant il paroist clair que ces Saints l'ont absolument ignorée, & ainsi leur salut ne peut estre que fort douteux, selon les principes de ce livre. Mais il est trêscertain au moins, que ces principes décrient, détruisent & aneantissent toute la spiritualité des Saints, & qu'ils prouveroient parfaitement s'ils estoient solides & vrais, que toutes les œuvres dont ils se sont servis pour acheter le ciel, ne sont qu'une três-fausse monnoye. Il est important presentement de faire voir quelle est la valeur & la solidité de ce qu'ils ont substitué en sa place,

eurs
live for
felonia

de la vi proprie ues; on t ce qu c'est-a. psalmo

urs traolit, pa ex de la out cela , & pa ee de la

t propu mes di illées de rec Dia n la do-

34.90 a l'union, dois rgatoin. I toute longue ces lon-

48 Refutation des principales erreurs ce qui dépend de quelques principes que nous allons premierement supposer.

### CHAPITRE IX.

Second but du livre du Moyen com & três-facile de faire oraison: Substituer une nouvelle spiritualité à l'ancien. ne. Principe qu'on doit supposer, Qui toute oraison est réellement surnaturelle, & a besoin d'un mouvement du Saint-Esprit & d'une motion divine.

Comment certains spirituels obscurcisses es aneantissent cette verité par le moya d'une certaine oraison qu'ils appellem de motion divine, qu'ils reconnoisses seule pour surnaturelle.

Description de cette oraison.

CHAP. To o s ceux qui ont quelque connoissance de la doctrine de l'Egle

IX. se demeurent d'accord qu'il n'y a point de priere qui soit de quelque merite de vant Dieu, qui ne soit surnaturelle; c'est-à-dire, qui ne soit produite dans l'ame par une inspiration surnaturelle, une motion divine & un mouvement de

de ten pol est NE Spi fon enfe

fon enf noi Seig spir Esp

pric

desi en c sees Aug ralit lont de s

d'ave fée: tare fuffici clut, don lonté pes que

Substinaturelnaturelnent da

ivine.
curciffen
le moya
appellen
nnoissen

a point erite de turelle; iite dans natureldes Quietistes. Livre I. 49
de l'esprit de Dieu. C'est ce qui est net- Chap.
tement decidé par ces paroles de l'A- 1X.
postre: Personne ne peut dire que Jesus. Cor.
est le Seigneur, que par le Saint Esprit. 12.5.
Nemo posest dicere, Dominus Jesus, nisi in
Spiritu sancto. Car toute oraison estant
fondée sur le merite de Jesus-Christ,
enserme expressement l'aveu & la connoissance que Jesus-Christ est le
Seigneur. Elle a donc besoin d'une inspiration & d'une motion du SaintEsprit.

Cela ne s'entend pas seulement de la priere, entant qu'elle enferme de saints desirs & de bonnes volontez; mais aussi en ce qu'elle renferme de saintes penfées, par la surnaturalité desquelles saint Augustin a souvent prouvé la surnaturalité des bons desirs & des bonnes volontez. Car établissant pour sondement de sa doctrine ce que l'Apostre enseigne, Que nous ne sommes pas capables d'avoir de nous-mêmes ancune bonne pensee: Non quasi sufficientes simus cogi- 2. Contare aliquid à nobis quasi ex nobis, sed 3.5.

see: Non quasi sufficientes simus cogi- 2. co tare aliquid à nobis quasi ex nobis, sed 3.5. sufficientia nostra ex Deo est; il en conclut, que la pensée même du bien est un don de Dieu; à plus forte raison la volonté & le desir du bien qui sont plus

50 Refutation des principales erreurs

CHAP. confiderables que les pensées, ne peu.

1X. vent estre en nous que par la grace de
Dieu. C'est ce qu'on peut voir dans le
livre 2. à Boniface chap. 8. & dans le
livre du don de la perseverance chap. 8.

C'est ce qui est aussi expressément de sini par le Concile d'Orange canon 19. Divini est muneris cum & rette cogitamu, & pedes nostros à falsitate & injustitu continemus; quoties enim bene agimu, Deus in nobis atque nobiscum ut open.

mur, operatur.

Et l'Epistre synodique des Evêques d'Afrique exilez en Sardaigne, n'est pas moins formelle sur ce point. A Du est omnis gratia boni sermonis & opera, à quo nobis etiam ipsius cogitationis bom manifestum est sufficientiam tribui:

De toutes ces autoritez l'on don conclure, Que les bonnes pensées & la bonnes volontez, qui entrent dans le prieres des Chrestiens, & qui sont mi me la source de toutes les bonnes œuvres, ne peuvent avoir une autre caus & une autre source que la grace d' LESUS-CHRIST & le Saint-Esprit.

Mais comme les plus certaines vertez sont capables d'estre obscurcies pa

des vé que glif d'or mar en

par pur des de l dina Chr

quie vier cone dans oper cipe

les!

actic l'am l'esta où el d'un & qu

rent

des Quienftes. Livre I. 51 des principes de phantaisie, il s'est trou- CHAP.

vé des gens en ce temps, qui sans atta- IX. quer directement cette doctrine de l'Eglise, ne donnent effectivement le nom d'oraifon surnaturelle qu'à certaines manieres extraordinaires dont l'ame agit en certains estats, & trouvent moyen par là de faire passer pour des actions purement naturelles, ou même pour des actions corrompues & infectées de la malignité d'Adam, les oraisons ordinaires, & les œuvres communes des Chrestiens, par lesquelles presque tous les Saints se sont sanctifiez & ont acquis la gloire du ciel.

Pour comprendre de quelle sorte ils viennent à bout de tirer de si étranges conclusions, il faut sçavoir que l'ame, dans les actions mêmes que la grace opere dans elle, & dont elle est le principe, agit en deux manières fort diffe-

urs

e pen-

ace de

dans le

dans le

hap. 8.

ent dé.

on 19

itamus,

njusticia

egimus,

t opere.

vêques

eft pas

A Da

opens,

nis bom

on don

es & la

dans lo

ont mi

nes au

re caul

race d

Esprit.

nes ven

rcies pal

rentes. It and all renign La premiere est si semblable aux actions communes & ordinaires, que l'ame ne distingue point sensiblement l'estat où elle est dans la priere, de celuy où elle est hors de la priere; c'est-à-dire, d'un estat qui seroit purement naturel & qui n'auroit rien que d'humain.

52 Refutation des principales erreurs

CHAP. Mais la seconde manière d'agir met IX. l'esprit dans un estat fort different de celuy-là. L'ame s'y trouve dans une disposition qu'elle sent bien qu'elle ne se peut procurer quand elle veut. Elle en est surprise elle-même, & elle luy paroist fort éloignée de ses actions ordinaires.

Cela supposé, les nouveaux spirituels, & sur tout le livre intitulé: Moyen court ét três facile de faire oraison, s'attachant au second genre d'actions, ne reconnoissent dans le premier rien que de naturel & d'humain; & c'est au second esta qu'ils attribuent toutes les actions vraiment surnaturelles & divines. Aussi ils donnent au second genre d'actions la motion divine pour principe, mais ils ne la donnent point au premier.

Pour faire mieux concevoir ces actions, qui sont selon eux, les seules aufquelles on doit aspirer, ils les décrivent en diverses manieres & les marquent par differens caracteres. Je rapporteray pour les mieux faire entendre, les termes d'un de ces livres, c'est le moyes court & três-facile pour faire oraison.

Page 80. Saint Paul, dit-il, veut que nous nous laissions mouvoir par l'esprit de Dies. L'e ma ver du pri tio

dai le c

fian men d'a ce

cet fe a Die afin acti plei mên

men elle lorsa de l

poin

des Quietistes. Livre I. 53

L'on ne dit pas qu'il ne faut point agir; CHAP.
mais qu'il faut agir par dépendance du mouvement de la grace. Agir par dépendance
du mouvement de la grace est donc le
principal caractère de ces fortes d'actions. Mais qu'est-ce qu'agir par dépen-

dance du mouvement de la grace? On le comprendra par les passages suivans.

L'ame, dit-on, page 81. doit se lais-page 81. ser mouvoir & porter par l'esprit vivi-fiant qui est en elle, en suivant le mouve-ment de son action, & n'en suivant point d'autre. Agir par dépendance de la grace, c'est donc se laisser porter, se laisser mouvoir.

Mais quelles sont les qualitez de cette action de l'ame lorsqu'elle se laisse sainsi porter & remuer par l'esprit de Dieu: Voicy comment on les décrit, asin qu'on ne s'y méprenne pas: Cette thid, action de l'ame, dit-on, est une action pleine de repos: lorsqu'elle agit par ellemême, elle agit avec essort s'estpourquoy elle distingue mieux alors son action: mais lorsqu'elle agit par dépendance de l'esprit de la grace, son action est si libre, si aisée d'si naturelle, qu'il semble qu'elle n'agisse point.

C'est une action, dit-on encore, mais page 82.

Ciij

ent de ent de elle ne

elle ne Elle luy ons or-

achant onnoife natuid eftat as vrai-Auffi ils

ions la

mais ils

ces acles aufecrivent arquent orteray les tere moyen

ison. ious nous de Dies.

54 Refutation des principales erreurs CHAP, une action si noble, si paisible, si tran-1X. quille, qu'il semble à l'ame qu'elle n'agu pas. Budgob induca. Sours in the

Mais comment faut-il faire pour s'y disposer? Voicy de quelle sorte on s'en

lons, Mais qu'alt ce qu'agir p supilque Page 87. Noftre action, dit-on, doit eftre de souffir l'action de Dieu, & de donner lien au Verbe de retracer en nous son image. Une image qui se remue empescheroit le Peintre de contretirer un tableau sur elle. Tous les mouvemens que nous faisons par nostre propre esprit, empeschent cet admirable Peintre de travailler & font faire de faux traits. Il faut donc demeurer en paix & en repos, & ne nous mouvoir que lorfqu'il nous meut. Mais que faut-il faire pour arriver à cet estat?

Pour arriver à cette motion divine, il faut perdre nostre propre action, & mourir à la propre action, c'est ce qu'on

appelle évacuer l'esprit d' Adam. Page 89. Le Verbe, dit-on, a la vie en luy, 6 comme il est communicatif de sa nature il desire de se communiquer aux hommes. Il faut donc donner lieu à cette vie de s'ecouler en nous, ce qui ne se peut faire que par l'évacuation & la perte de la vie d' Adam.

Et par l propri foit fi

Cel Mart La

de Di l'activ dit-or (es ; 7 propri prit: o in Mais

part: pos. se lais CHR ceffair pres p

voicy

M

Iln la ne de cer opera

HA le ne des Quietistes. Livre I.

Et plus bas: Cela ne se peut faire que CHAP. par la mort de nous-mêmes & de nostre 1 X. propre action, asin que l'action de Dieu 16id. soit substituée en sa place.

Cela s'explique aussi par l'exemple de

Marthe & de Marie.

La part de Marie estant cette motion de Dieu tranquille, & Marthe signifiant l'activité & l'esprit humain. Marthe, page 90: dit-on, page 90: faisoit de bonnes cho-ses; mais parce qu'elle les faisoit par son propre esprit, Jesus Christ l'en reprit: L'esprit de l'homme est turbulent & inquiet. C'est pourquoy il fait peu. Mais quelle sera la part de Marie? La voicy:

Marie, dit-on, a choist la meilleure Page 91.

part: La paix, la tranquillité & le repos. Elle cesse d'agir en apparence pour
se laisser mouvoir par l'esprit de JesusCHRIST: & c'est pourquoy il est necessire de renoncer à ses operations propres pour suivre Jesus-Christ.

Il n'y a plus qu'à nous dire quelle est la necessité de cette motion divine & de cet estat où l'on renonce à sa propre

operation.

Il semble, selon ces spirituels, qu'elle ne peut estre plus grande, puisque C iii

r s'y a s'en

ran-

'agit

re de r lien nage. ois le elle.

miraire de paix e lorf-

vine; on,& qu'on

faire

y, 6 ture il nes. Il de s'éire que la vie CHAP. sans cela on n'est point à Jesus. IX. Christ.

Faze 92. Il faut, dit-on, necessairement entre dans cette voye, qui est la motion divine & l'esprit de Jesus-Christ. Saint Paul dit que personne n'est à Jesus-Christ s'il n'a son esprit. Pour estre donc à Jesus-Christ, il faut nous laisser remplir de l'esprit de Jesus-Christ & nous vuider du nostre.

I'ho

8

for

d'A

act

pre

lefe

me

Die

en.

pou

n'y

y a

Or

les:

de l

infe

eft,

lice

ter o

des

ces

Dien

vres

0

On le prouve encore dans le même endroit par un passage qui s'entend de tous les justes. Saint Paul, dit-on, dans le même endroit nous prouve la necessité de Page 93. cette motion divine. Tous ceux, dit-il, qui sont pousses, de l'esprit de Dieu sont ensans

sont poussez de l'esprit de Dieu sont enfant de Dieu; c'est-à-dire nettement, que qui n'est point dans cette oraison surnaturelle, n'est ni juste ni enfant de Dieu.

Voilà donc les caracteres de cet estate, de motion divine: Paix, repos, transquillité, cessation de propre action, respondement à sa propre operation, ne se point remuer que Dieu ne remue l'ame, agir d'une maniere si aisée, si libre & se naturelle, qu'à peine l'ame s'apperçoit-elle pu'è agisse. Agit ainsi, c'est soussire.

P. 87. " l'action de Dieu, & donner lieu au Ver » be de retracer son image en nous. des Quietistes. Livre I.

Ouelles seront donc les autres actions CHAP.

oui ne sont pas faites par cette motion? IX. Ce seront des actions dans lesquelles l'homme messera ses propres operations, & ne renoncera pas à ses propres efforts. Ce seront des actions où la vie d'Adam est messée, & dont la propre activité n'est pas évacuée, où la propre operation n'est pas détruite, dans lesquelles on n'est pas mort à soy-même & à sa propre action. L'action de Dieu n'est point pleinement substituée en la place de la nostre. La grace y a pourtant part quelquefois, mais elle n'y a pas toute la part qu'elle devroit y avoir, afin que l'action fust divine. Or comme selon ces spirituels, toutes les actions messées de la vie d'Adam, de la propre action, sont corrompues & infectées de proprieté & d'activité, qui est, selon ce livre, la source de la malice des hommes, il ne faut point douter qu'elles ne soient toutes du nombre des pechez.

Ce sont donc ces sortes d'œuvres & ces sortes d'oraisons dont il est dit, que Dieu jugera nos justices, & que nos œu- P. 128. vres seront éprouvées comme par le feu.

Or selon eux, ce feu peut estre double.

223 SUS.

entrer divine Saint SUSr estre

t nous SUSre. même

end de , dans Mité de il , 911 enfans

, que n fur-Dieu. t estat tran-

12, 18ne so l'ame,

e & 6 coit-elle Souffrir

u Ver

58 Refutation des principales erreurs

CHAP. Car dans ce monde ce feu, n'est auIX. tre chose que la sagesse de Dieu accompagnée de la divine justice, qui comme
u n feu impitoyable oste à l'ame tout
ce qu'elle a de proprieté, de terrestre,
de charnel & de propre activité. Mais
dans l'autre monde c'est le feu du purgatoire, par lequel les ames acquereront cette pureté. Voilà le rang où ce
livre donne lieu de mettre toutes les
actions des Saints.

## CHAPITRE X.

Que toute cette nouvelle spiritualité d'oraison de motion divine n'est sondée que sur une pure équivoque, sous laquelle on a renfermé diverses erreurs.

CHAP.

X. Ces spirituels pretendent substituer
à tous les exercices approuvez & pratiquez par les Saints; & ce secret consiste dans l'abus qu'on fait d'un terme
équivoque, qui estant pris en un sens,
les propositions où il entre sont véritables, & estant pris en un autre, elles
sont três-fausses,

qui qui ral cul il c Die des

cat pre ext fac que pro

pur que & cer lé d me gen

la j clui just Die sup de l

Ce terme est celuy de motion divine, CHAP. qui est réellement équivoque, parce X. qu'il peut estre pris dans un sens general & étendu, ou dans un sens particulier & restreint. Dans le sens general, il comprend tous les mouvemens que Dien forme par son esprit dans le cœur des hommes, ordinaires & extraordinaires, sensibles & insensibles, perceptibles & imperceptibles. Mais dans la fignification restreinte & particuliere, il ne se prend que pour certains mouvemens extraordinares dans leur douceur, leur facilité, leur tranquillité, leur repos & que l'on voit bien que l'on ne se peut procurer quand on le veut. Or c'est une pure phantaisie de ne prendre ce terme que dans cette fignification restreinte, & c'est une source d'erreur d'appliquer cette idée à tous les lieux où il est parlé de motion divine. Tous les mouvemens de Dieu ont bien cette qualité generale, qu'ils portent à la verité & à la justice, & ce seroit fort bien conclure, que ce qui nous porteroit à l'injustice & à la fausseté n'est point de Dieu; mais c'est une fausse regle de supposer que tout mouvement penible de l'ame, auquel elle se porte avec ef-i

d'o-

quelle

au-

-mc

nme

tout

tre,

Mais

pur-

ere-

ù ce

s les

que tituer praticon-

fens, éritaelles

Cvj

60 Refutation des principales erreurs

CHAP, fort ne soit point de Dieu. Il est très-X. faux qu'il soit necessaire de sentir en tout mouvement de Dieu cette facilité, cette douceur, ce repos qui ne fatigue point. Ce sont des marques & des caracteres de phantaisse, sans aucune autorité & sans raison; ce qui sussit pour les rejetter. Et l'on les resutera de plus dans la suite par divers passages des Peres & par diverses raisons.

Mais il suffit de dire icy que ces caracteres que l'on donne aux mouvemens de la grace, sont absolument arbitraires, & ne sont que de pures sictions de l'esprit & de l'imagination.

Cependant il est clair que cette idée arbitraire des mouvemens de la grace a des consequences theologiques d'une terrible consequence, & qui sont des erreurs três-réelles: car c'est par une suite de cette doctrine, qu'on ne reconnoist point pour surnaturels & pour divins tous les mouvemens qui ne sont point revestus de ces qualitez extrardinaires, & qui ne se distinguent point par là sensiblement & perceptiblement des mouvemens ordinaires.

C'est par une consequence de cette idée arbitraire qu'on condamne les mouvem à la ne i qu'c enfin me Chri tion d'un nair

qu'o font de treir au c

moti est t doit vine la ne estan actio puiso fister

Ma

vemens ordinaires, quoique conformes CHAP. à la verité & à la justice, d'une certai- X. ne impureté inconnue à tous les Péres. qu'on appelle proprieté & activité. C'est enfin par une consequence de ce même principe, qu'on pretend obliger les Chrestiens à n'agir jamais que leur action ne soit precedée du mouvement d'une grace particuliere & extraordinaire.

C'est faute de distinguer ces deux sens, qu'on avance plusieurs propositions qui sont très-fausses, en prenant les termes de motion divine dans le sens restreint auquel on les prend, qui seroient au contraire três-veritables en les prenant dans le sens general & étendu.

Sil'on prend, par exemple, le mot de motion divine dans le sens general, il est três - vray que toute bonne action doit estre precedée par une motion divine; car ce ne sera que la doctrine de la necessité de la grace prevenante, qui estant principe de toutes les bonnes actions, les previent en quelque sorte, puisqu'on peut n'y consentir pas & y refifter.

Mais si l'on prend ce mot dans une notion particulière & restreinte, pour ne

en ité. gue caau-

·ês-

our plus Peca-

Ives fi-1.200 idée

race une une -110 di-

font rdioint nent

ette 1011 CHAP. signifier qu'un mouvement où l'on X. éprouve un certain repos & une certaine facilité extraordinaire, il est três faux que toute bonne action doive estre precedée par cette sorte de mouvement de grace: & il est au contraite três - vray que la pluspart des bonnes

SHE SHE IN

pagnées par ces sortes de mouvemens. Si l'on le prend dans le premier-sens, qui est le sens general, il est três-vray que ceux qui ne sont point poussez par l'esprit de Dieu, ne sont point ensans de Dieu. Cela est vray non seulement affirmativement: Qui spiritu Dei aguntur, hi sunt silii Dei; mais aussi negativement: Qui spiritu Dei non aguntur,

actions ne sont ni prevenues, ni accom.

non sunt filii Dei.

Mais si l'on prend ce terme de motion divine dans le sens restreint, & qu'on ne l'entende que des motions extraordinaires, il sera vray au contraire, que ceux qui ne seront pas poulsez par l'esprit de Dieu, sont quelquefois des enfans de Dieu; parce qu'il est três-faux que cette motion extraordinaire soit necessaire, ni pour estre enfans de Dieu, ni pour faire de bonnes actions. rem fpiri à ce fifte car n'est raise core fens peri

aux mai tion cett qu' ceff dan oral don que app

& r

de

abu

con
Sain
elle

Mais pour marquer encore plus clai- CHAP. rement en quoy consiste cette nouvelle X. spiritualité que l'on a voulu substituer à celle des anciens Peres, elle ne confifte ni dans le mot de motion divine. car il n'a point d'autre defaut que de n'estre pas françois; ni dans celuy d'oraison de motion divine, qui n'a encore que le même defaut ; ni dans le sens qu'on donne à ces mots : car il est permis de donner quel fens on veut aux mots, pourvû que l'on en avertiffe; mais elle confiste en certaines propositions temerairement avancées touchant cette oraifon, qui font, non seulement qu'elle est bonne, mais qu'elle est necessaire à tout le monde. Elle consiste dans la condamnation de toute autre oraifon. Elle confifte dans les principes dont on se sert pour l'établir, qui sont, que toute activité de l'homme, & toute application volontaire sont corrompues & mauvaises.

Ainsi la seule oraison qu'on appelle de motion divine, ne seroit point un abus par elle-même; & il paroist au contraire que Dieu a conduit plusieurs Saints & Saintes par cette voye, mais elle n'estoit point jointe en eux avec

urs

l Pon e cert três. doive

mou. ntraite connes

r-fens, s-vray

enfans ement agunnega-

le mo-

octions i cons poulielque-

u'il el caorditre enbonnes 64 Refutation des principales erreurs CHAP. cette fausse spiritualité qu'on y a jointe

THE PROPERTY OF

Ils n'ont jamais pense à condamner tous les mouvemens ordinaires & infenfibles du Saint-Esprit. Ils n'ont jamais pretendu que leurs mouvemens extraordinaires fussent necessaires. Ils n'ont jamais pense aux principes chimeriques, sur lesquels on établit le prix & l'excellence de cette oraison. Enfin ils ont évité tous les autres abus que l'on a joints à cette oraison, comme de prendre pour lumiere & pour mouve. ment de Dieu, tout ce qui vient dans l'esprit ensuite du silence qu'on a pratiqué pour entrer dans cette oraison: de sorte que cette fausse spiritualité consiste proprement, ou dans la fausleté de ces propositions, ou dans les mouvemens mêmes joints à ces fausses propositions. Car encore que ces mouvemens soient bons en eux-mêmes, ils deviennent neanmoins três - fuspects estant joints à toutes ces fausses doctrines dont on les accompagne & fur lelquelles on pretend qu'est fondée l'excellence qu'on leur attribue.

lu

fpi

gn

ma

l'u

qu

the Resailto (193) ce voye, and the cle n'effoir point source ca ear eyes

elles jointe. ertous

nfenfijamais

is ex-

S. Ile

es chi-

le prix

Enfin us que

nne de

nouve.

t dans

a pra-

aifon:

tualité

fausse.

ns les

fausses

111011

nes, ils

ispects

doctri-

fur les.

e l'ex-

## CHAPITRE XI.

Quelle est la veritable regle des bonnes & des mauvaises actions & oraisons. De celles qui viennent de l'esprit de Dien , on qui ne naissent que de l'esprit humain.

D Our démesser les illusions & les er- CHAP. reurs de la doctrine que l'on vient XI. de rapporter, il faut supposer que la grace & la motion divine n'est autre, selon tous les Theologiens, qu'une lumiere qui éclaire l'entendement, & qui luy fait connoistre le bien, & une inspiration de charité qui nous fait faire avec amour le bien qui a esté proposé à l'esprit. Inspiratio dilectionis, qua cognità, sancto amore faciamus. Or comme nous l'avons déja remarqué, cette inspiration de dilection opere en deux manieres dans le cœur de l'homme: l'une extraordinaire, l'autre ordinai-

L'extraordinaire est, quand la grace met l'ame dans une certaine disposition, qu'elle voit clairement qu'elle ne se

66 Refutation des principales erreurs CHAP, peut pas procurer quand elle le veut,

Elle jouit alors d'une certaine paix, d'un certain recueillement, d'une certaine douceur : elle ne sent aucun tumulte de pensées qui troublent son imagination, & qui la dissipent : elle aime avec facilité & sans effort : elle ne se lasse point de son action, & elle n'a aucune peine à la continuer tant qu'elle veut.

A la verité elle ne sent pas distinctement si cet estat est surnaturel. Elle peut douter s'il ne vient point de quelque disposition corporelle, & de quelque mouvement des esprits dans le cerveau : car il y a des actions toutes naturelles qui y sont assez semblables, & qu'on ne se peut pas procurer quand

on le veut.

Le demon peut aussi remuer nostre imagination d'une maniere extraordinaire, & nous procurer des estats où l'ame ne se met pas toutes les sois qu'elle veut. On peut donc douter de la surnaturalité de ces actions; mais on ne peut pas douter que cet estat ne soit assez different de l'estat commun où l'on est hors de l'oraison, & quand on agit dans les occupations ordinaires de la vie.

con fieu trac mui qu'e voit des peu ve co pro

les de de vec nier

de don leur dro effe nes leur gro

ces mu

On ne peut nier, comme on l'a re- CHAP. connu, que Dieu n'air fait passer plufieurs ames faintes par ces estats extraordinaires & differens de l'estat commun. Et quand elles y estoient, ou lorsqu'elles en estoient sorties, elles pouvoient bien douter si ce n'estoient point des effets de leur imagination, la vapeur jointe aux dispositions qu'elle trouve dans le cerveau, estant capable d'y produire des estats & des mouvemens furprenans : mais, comme j'ay dit, elles ne peuvent douter de la difference de ces estats & de ces mouvemens, d'avec l'estat ordinaire.

On n'est donc pas asseuré que ces manieres extraordinaires d'agir de l'ame ayent Dieu pour principe. On le croit de celles qui se trouvent dans des ames, dont la vertu paroist éminente dans leurs autres actions; mais on a tout droit de les soupçonner d'estre de purs effets de l'imagination dans les personnes, qui paroissant fort temeraires dans leurs jugemens, & pleines d'erreurs groffieres, ne laissent pas de se rendre temoignage, qu'elles sont souvent dans ces dispositions éloignées de l'estat commun.

eut. paix. cer-

ı tufon elle elle

elle tant

icte-Elle quelquele cer-

s na-3,8 uand

offre

ordies où fois er de ais on e foit

n où id on es de 68 Refutation des principales erreurs

CHAP. On ne nie donc pas qu'il n'y ait es. XI. fectivement de ces estats extraordinaires, que tout le monde ne se peut pas

procurer quand il veut.

On ne nie pas que dans plusieurs faintes ames on n'ait sujet de les attribuer à l'esprit de Dieu & aux mouvemens de sa grace; mais c'est une illusion dangereuse, & une fausseté contraire à la doctrine de l'Eglise, de ne connoistre pour operation divine, & pour action exemte d'impureté & de peché, que ces actions faciles & tranquilles où l'ame ne fait aucun essort, où elle ne se remué point, & où elle se laisse doucement porter au mouvement qu'elle ressent.

Jamais les Peres n'ont eu égard à ces conditions imaginaires. Ils ont distingué les bonnes actions des mauvaises par deux qualitez & deux caracteres certains. Ces qualitez sont toutes deux exprimées par ce passage de saint Bernard.

Bern. de prac. & dispen. cap. 14.

Afin que l'œil interieur soit vraiment simple, je croy qu'il a besoin de deux choses: De la verité dans le choix qu'il fait, & de la charité dans l'intention qui le fait agir: car s'il aime le bien, mais

que veri qui voy la f de l

ensi pro tien ino de pro

agi

dui

de imp d'en dan me des turi Off

off the qu' culp pur ce

des Quietistes. Livre I. 69
que son choix ne soit pas reglé par la CHAP.
verité, il a le zele de Dieu, mais un zele XI.
qui n'est pas selon la science, & je ne
voy pas comment une simplicité jointe à
la fausseté, peut estre vraye au jugement
de la verité.

Quand donc nos actions sont tout ensemble conduites par la verité, & produites par la charité, elles sont entierement pures & saintes. Et il est inouy que les Péres ayent examiné de plus s'il n'y estoit point entré de

propre action ou d'activité.

l'ose même dire, que si l'homme agissant par luy-même pouvoit se conduire par la verité, & agir par l'amour de Dieu, ses actions n'auroient aucune impureté, & n'auroient point besoin d'en estre purisiées, ni dans cette vie ni dans l'autre : car l'impureté de l'homme ne consiste nullement à agir, à faire des efforts; mais à agir pour la creature & pour l'amour de soy-même. Ostez ce rapport & cet amour, Dieu ne haïra rien dans nos actions, parce qu'il ne hait rien que la cupidité. Non culpat nisi cupiditatem. Et les actions purement humaines, aufquelles la grace n'a point de part, ne sont corrom-

e illué conde ne ne, & de

eurs

air ef.

dinai-

ut pas

ulieurs

s attri-

effort, où elle nouve-

l à ces distinavaises acteres es deux at Ber-

e deux x qu'il tion qui

70 Refutation des principales erreurs CHAP. pues que parce que la cupidité y do. mine, selon saint Augustin : Regnat XI. enim carnalis cupiditas ubi non est Do caritas.

> Pour scavoir donc si une action es bonne ou mauvaise, pure ou impure, il ne faut point examiner si elle vient de Dieu ou de l'homme : car nous n'en avons point de marques sensibles; mais il faut examiner seulement ces dem

Si on y a suivi la lumiere de la ve. rité:

Si elles font faites par un mouvement de charité & d'amour de Dieu; c'est-à-dire, si la verité en a esté la regle, & la charité le motif & le prin-

cipe.

Voilà les seuls moyens pour connoistre si nos actions & nos oraisons font pures ou impures, bonnes ou mauvaises. On ne connoist pas qu'elles font bonnes, parce qu'elles viennent de Dieu; mais on connoist qu'elles viennent de Dieu, parce qu'elles sont bonnes, tout ce qui est bon venant de Jacob. r. Dieu, selon saint Jacques: Omne datum optimum, & omne bonum perfectum, de sursum est, descendens à patre luminum.

SHOUS HOUSE

nan bor sar eft àI d'el

pro mai obj

corp de : lac la c t115

201 pro ave fees

tion nent gna

tant

C'est pourquoy saint Bernard appre-Chap, nant à ses Religieux à discerner les XI. bonnes & les mauvaises pensées, ne De div. s'amuse pas à leur dire: Vostre pensée ser. 2) est bonne, si vous vous laissez remuer à Dieu, si vous agissez doucement & tranquillement, si vous ne faites point d'esforts, si vous ne messez point de propre operation, de propre activité; mais il apprend à les distinguer par les objets qu'elles regardent.

Toutes les fois, dit-il, qu'il vous vient une pensée salutaire de la mortification du corps, de l'humiliation de l'esprit, du soin de maintenir l'unité, de la pratique de la charité fraternelle, de l'acquisition, de la conservation, de l'augmentation des vertus, c'est asseurément l'esprit de Dieu qui

vous parle.

Et c'est pourquoy sans examiner s'il s'y est messé de propres essorts ni de propre activité, il veut qu'on reçoive avec toute sorte de devotion ces pensées de verité & de justice, & qu'on en rende graces à Dieu. Eas verò cogitationes qua justitia & veritatis nos admonent, totà devotione suscipientes, divina dignationi gratiam habeamus, ne aliquando tanta benignitati inveniamur ingratis,

y do. Regnas

ion eff opure, e vient us n'en

la ve.

s deux

Dieu; esté la e prin-

r conraifons u mauqu'elles ennent qu'elles es font nant de

e datum em , deinum.

Refutation des principales erreurs CHAP. quoniam ipse est qui loquitur juftitiam

XI. cuius sermo veritas est.

Voilà la regle unique des bonnes pensées, toutes les autres sont fausses. trompeuses, temeraires. Les penses de verité & de justice, soit faciles, soit difficiles, soit penibles, soit aisees, som des pensées qui viennent de Dieu. Les pensées fausses, & qui tendent à nous seduire, & qui nous portent à aimerla creature, ont pour principe ou le demon, ou l'aveuglement & la corruption de la nature.

Il en est de même des mouvemens du cœur. Ils ne se distinguent aussi que par les objets. S'ils nous portent vers Dieu & vers la justice, ils sont bons; s'ils nous portent vers nous-mêmes & vers les creatures, ils sont mauvais; s'ils nous portent vers Dieu, ils viennent de Dieu, parce que la charité vient de Dieu: Caritas ex Deo est; & s'ils nous portent vers le monde & vers nousmêmes, ils naissent de la cupidité qui ne vient pas de Dieu, mais du monde, selon saint Jean : Que non ex Deo, sed ex mundo est. Nous ne connoissons pas qu'ils sont bons, parce qu'ils ont Dien pour principe; mais nous connoissons qu'ils

k. Foan.

n'or qui 2022

> dant exhc la c qu'il

mare

qu'u

eu

for

80

pol

VO

fi e

CI

rec joig

fen

hor

rité

in c

nici

re à

bre

eurs Aitiam, qu'ils

bonnes fausses, pensées es, son u. Les à nous

imerla le deruption

vemens

nt vers t bons; emes & ais; s'ils iennent ient de ils nous s nous-

dité qui monde, leo, sed ons pas nt Dieu

qu'ils

des Quietisses. Livre I. 73 qu'ils ont Dieu pour principe, parce Chap. qu'ils sont bons, & qu'ils nous portent XI. à l'aimer.

En un mot, la verité & la charité font les seules regles de nos actions, & les seuls moyens que nous ayons pour les discerner. Ce sont les seules voyes que nous ayons pour connoistre si elles viennent de l'esprit de Jesus-Christ, ou de nostre propre esprit.

Et c'est pourquoy les Apostres ne nous recommandent que ces deux regles, les joignant quelquefois toutes deux ensemble, comme quand saint Paul exhorte les Ephesiens de pratiquer la verité dans la charité : Veritatem facientes Ephes. 40 in caritate; ou qu'il dit aux Thessalo- 15. niciens, de ceux qui se laisseront seduire à l'Antechrist, qu'ils sont du nombre de ceux qui perissent, parce qu'ils n'ont pas reçu la charité de la verité: lis 2. Theff. qui pereunt, eò quòd caritatem veritatis 2.10. non receperunt. Tantost ne marquant qu'une de ces veritez, en sous-entendant l'autre, comme quand saint Jean exhorte les fidelles de marcher dans la charité: Ambulate in dilectione; ou qu'il se réjouit de les avoir trouvé marcher dans la verité: Gavisus sum 2. Toan

D

74 Refutation des principales erreurs valde, quoniam inveni de filiis tuis ambulantes in veritate.

Et c'est-là ce que l'Apostre appelle marcher dans l'esprit : Si spiritu vivimus, spiritu ambulemus, & le contraire de ce qu'il appelle marcher selon l'homme : Secundum hominem ambulatis, & marcher selon la chair : Qui non secundum carnem ambulamus, sed secundum spiritum.

Gal. S.

v. Cor.

2 . 3 .

Rom. 8.

.25.

## CHAPITRE XII.

Que c'est une regle fausse & trompeus de juger que nos actions sont mauvaisses, impures & corrompues, para qu'il s'y rencontre de propres effons, de la proprieté, de la propre action, de l'activité.

Divers sens de cette maxime.

CHAP. I fussivité pour resuter cette sault XII. I regle, qui pretend bannir de nos attions toute activité, toute application volontaire, & tout effort, à moins qui ne soit precedé par un mouvement est traordinaire de Dieu, de represente simplement qu'elle est nouvelle & sau

l'a l'or l'or que dre ple

ple tique leur tiré fair

ainf troc mou fpire pliq exci mes nuë elle

mun dive d'en tant de di doni

Pexp

des Quietistes. Livre I. 75
autorité; que Jesus-Christne nous Char.
l'a point enseignée; que les Apostres ne XII.
l'ont point prescrite; que les Peres ne l'ont ni connue ni laissée à l'Eslise &

тренз

mbu

pelle

vivi-

traire

hom-

is , &

Secun-

endum

parci parci efforts, action,

nosacilication ins quil ins quil ient exelentes

l'ont point prescrite; que les Peres ne l'ont ni connuë ni laissée à l'Eglise, & que tous les faints Fondateurs des Ordres Religieux ont instruit leurs disciples dans des maximes & dans des pratiques toutes opposées à celles-là, ne leur ayant rien recommandé davantage, que d'appliquer continuellement leur esprit à quelques saintes pensées tirées de l'Ecriture: ce qui ne se peut faire sans activité & sans effort. Qu'ainsi cette spiritualité qu'on pretend introduire, & qui conssiste à attendre le mouvement de Dieu, & qu'il nous inspire de bonnes pensées, sans nous appliquer à rien qui soit capable de ses exciter, de crainte d'agir de nous-mêmes, est une nouvelle découverte inconnue à tous les Anciens. Mais comme elle ne laisse pas de se rendre fort commune, & qu'elle trouve de l'entrée en divers esprits qui ne sont pas capables d'en découvrir l'illusion ; il est important de l'examiner à fond, & pour cela de distinguer les divers sens qu'on peur donner aux paroles par lesquelles on l'exprime.

76 Refutation des principales erreurs

CHAP.

PREMIER. SENS.

On dit que nostre propre action, nos propres efforts, l'activité de la volonté, sont la source de l'impureté de l'homme ; que l'ame pour estre pure, doit y renoncer & y mourir, & substituer en la place de l'action de l'homme, l'action & le mouvement de l'esprit de Dieu. Ce sont des paroles; mais je demande quel en est le sens, & quelle idée elles nous doivent faire concevoir? Est-ce qu'il faut que les lumiéres que nous recevons de Dieu, & les mouvemens qu'il nous donne soient tellement de Dieu, que pour ne les pas corrompre & infecter, nous n'y cooperions en aucune sorte, & n'y joignions aucune activité de la volonté, de peur d'alterer leur pureté? Ainsi, selon @ sens, cette activité, cette action propre ne sera autre chose que la cooperation de la volonté aux actions de la grace, & retrancher l'activité, sera se donner de garde de cooperer à la grace.

Il pourroit sembler que c'est par cette raison, qu'on pretend que la meditation & l'oraison affective sont des actions vivantes, c'est-à-dire, impures,

p. 122.

in do du ce a c

les per luy che per un tâc afir

le I est con Car ther fion bitri coop voca

grati quod Paffi des Quietistes. Livre f.

incapables de nous unir à Dieu, qui CHAP. doivent estre expiées par les flammes XII. du purgatoire, ou estre détruites dans cette vie, parce qu'on suppose qu'il y a de l'activité jointe à la grace; c'està-dire, felon ce sens, parce que l'homme y coopere, & qu'il n'y a ainsi que les actions aufquelles l'homme ne coopere point, & que Dieu seul opere sans luy, qui soient pures & exemtes de peche; & l'on concluera de là, que la cooperation de la volonté à la grace, est un objet de renoncement qu'il faut tacher de détruire & de faire mourir, afin qu'il n'y ait que l'esprit de Jesus-CHRIST qui agiffe en nous.

tion,

2 VO-

té de

oure,

ubsti-

nme.

esprit

ais je

quelle

evoir

es que

ouve-

ement

rrom-

erions

is au-

e peur

on ce

propre

ration

grace,

donner

r cette

les ac

pures,

Si c'est-là le sens de cette spiritualité, le seul jugement qu'on en peut porter est que c'est une erreur formellement condamnée par le Concile de Trente. Car c'est proprement ce qui est anathematisé par le Canon 4. de la 6. session: Si quis dixerit liberum hominis arbirium à Deo motum & excitatum nihil cooperari assentiendo Deo excitanti, de vocanti, quo ad obtinendam justificationis gratiam se disponat; sed velut inanime quoddam nihil omninò agere, mereque

Passive se habere, anathema sit.

Diij

78 Refutation des principales erreurs

XII.

Car les heretiques que ce Canon condamne, ne disoient pas qu'il ne sust pas au pouvoir de l'homme de joindre une mauvaise cooperation aux mouvemens de la grace. Les Lutheriens n'en doutoient pas, & les Calvinistes condamnent même de peché toutes les actions les plus faintes, à cause de la part qu'ils pretendent que la volonté y a. Mais le Concile pretend établir ce qui estoit nié par ces heretiques ; que l'homme a le pouvoir de cooperer saintement aux mouvemens de Dieu, ensorte que de l'action de Dieu, & de celle de l'homme, il se fasse une action commune à Dieu & à l'homme, mais pure & exemte de peché.

C'est aussi ce qu'il a formellement decidé par deux autres Canons, en condamnant ceux qui diroient que toutes les œuvres qui precedent la justification ou qui la suivent, sont mauvaises & infestées de peché. Car les heretiques qu'il condamne, ne pretendoient que ces actions sussent mauvaises qu'à cause du messange de l'activité de l'homme; & par consequent le Concile en établissant que ces actions ne sont pas toûjours mauvaises, établit en même.

de l vaile ché.

Le mé e opera cumq odium

Et quoli liter Il

Canc aux b les re quen coop fecté

Sec Que I

Me droies noissa fifter des Quietiftes. Livre I. 79 temps que l'activité & la cooperation CHAP. de l'homme n'est pas toûjours mau- XII. vaise ni infectée d'impureté & de peché.

Le premier de ces Canons est exprimé en ces termes: Si quis dixerit omnia conc. opera que ante justificationem siunt, quasesse cumque ratione siant, vera esse peccata, & Can. 7. odium Dei mereri, anathema sit.

Et le fecond en ceux-cy: Si quis in Ibid. quolibet opere bono justum saltem venia- Can 25.

liter peccare dixerit, anathema sit.

Il s'ensuit de l'un & de l'autre de ces Canons, que la part que l'homme a aux bonnes œuvres dont il est parlé, ne les rend pas mauvaises; & par consequent que toute activité prise pour la cooperation de l'homme, n'est pas insectée de peché & d'impureté.

SECOND SENS DE CETTE MAXIME.

Que l'activité & la propre operation de l'homme, est toûjours impure & infectée de peché

Mais peut-estre que ceux qui voudroient désendre cette maxime, reconnoissant aisément qu'elle ne peut pas subsister en prenant cette activité pour D iiij

pas ine ens

-110

ons u'ils is le

stoit nme nent

que de mu-

ment con-

ation in-

cause nme; état pas

ême.

80 Refutation des principales erreurs

CHAP, la fimple cooperation de l'homme aux XII. mouvemens de la grace, pretendront que ce n'est pas en ce sens qu'ils la prennent, ni qu'il la faut prendre; & que par cette activité & cette propte operation, il faut entendre non la cooperation de la volonté aux mouvemens de la grace, mais des actions purement humaines, qui previennent les mouvemens de Dieu, & qui naissent de l'impatience de la volonté de l'homme qui veut agir d'elle-même, & qui n'aime pas à ne faire que suivre l'impression de Dieu. Or l'on ne peut nier que les propres efforts qui previennent la grace estant ainsi purement humains, ne foient mauvais & corrompus, & que la Religion chrestienne n'oblige à renoncer à cet effort prevenant, & à attendre la motion & l'impression de Dieu pour agir.

Ce que j'ay à dire sur cette explication de l'activité & de la propre operation, est premierement qu'elle es contraire aux termes precis du livre dont cette doctrine est tirée. Les propres actions qui previennent la grace ne sont pas faites avec la grace. Or, selon ce livre, cette activité & cette pro non acti ee.

rend qu'o vert la g livre faite divi dire & 1 actio pech

lon

exer

men

Par par caufé nent hum de l'i fes f

pre :

des Quietistes. Livre I. 81 propre operation à laquelle on doit re- CHAP. noncer, se rencontre même dans les XII. actions qui font faites avec la gra-

ce.

Cela paroist clairement par la diffe- Voice rence que l'on y met, entre les actions page 88. qu'on appelle divines, & les actions vertueuses, que l'on dit estre faites avec la grace : car selon la doctrine de ce livre, il n'y a que les actions qui sont faites dans la dépendance de la morion divine, dont l'esprit d'Adam, c'est-àdire, la propre operation soit evacuée; & par consequent il n'y a que ces actions divines qui soient exemtes de peché & d'impureté. Ainfi celles que l'on appelle vertueuses n'en sont pas exemtes. Cependant il est dit expressement, que ces actions vertueuses sont faites avec la grace.

Par consequent on ne peut entendre par ces actions infectées de peché à cause de l'activité, celles qui previennent la grace, & qui sont purement humaines, puisque l'on reconnoist icy de l'impureté dans des actions vertueuses faites avec la grace, & qui ne la previennent pas. Ainsi le mot de propre action ne peut signifier que la sim-

751 e aux drone

'ils la re; & ropic

1 COO. emens ement

ouvel'imne qui

n'aime effion que les a gra-

ns , no & que à reca aton de

xplica re opeelle eft a livre es proa grace e. Or,

3c cette

82 Refutation des principales erreurs
CHAP. ple cooperation au mouvement de la
XII. grace. De forte que comme l'on y
condamne toute propre operation, il
est clair, comme j'ay dit, qu'on y condamne toute cooperation à la grace,
ce qui est une erreur Lutherienne.

Mais je veux bien même supposer que par ces efforts, cette activité, cette proprieté, cette propre action, dont il est tant parlé dans ces livres, & que l'on y represente comme la source de toute la corruption de l'homme, & qu'il faut tâcher de faire mourir par l'esprit de JESUS-CHRIST, il ne faut pas entendre la cooperation de la volonté aux graces de Dieu, mais des recherches humaines, des applications, des efforts de l'esprit que l'on pretend forvir d'obstacle à la grace. Je ne laisse pas de soustenir que cette doctrine joinre à la conclusion qu'on en tire, qui est qu'il faut demeurer en repos, & attendre que Dieu nous remuë, afin d'agir avec dépendance de la grace, est une source d'illusion. Mais comme il el facile de s'y méprendre, il faut tâcher de démesser nettement ce qu'il y ? d'obscur & d'embarrasse dans cette ma tiese.

Qu'i

91 no 91 5 sa

d'abo certa tains piete non des a ce que mou s'y p

Oi & le d'am

## CHAPITRE XIII.

e la n y

On-

ace,

oser

ette

nt il

que

e de , &

r par faut

1 VO-

s des

tions,

etend laille

join-

, qui

15, & , afin

e, elt

eilel

tacher

ly a

te ma

Qu'il est vray qu'il y a de l'impureté dans quelques efforts humains, dans quelque propre activité, & dans quelques propres actions; mais que ces efforts ne sont mauvais & impurs, que parce que la concupiscence & l'amour propre s'y mestent, & gu'on ne peut blamer sans erreur toute sorte d'activité & d'efforts volontaires où la concupiscence n'a point de part.

DOUR ne confondre donc pas sur ce CHAP. l'sujet la verité avec l'erreur, il faut XIII. d'abord demeurer d'accord qu'il y a certaines activitez humaines, & certains efforts à l'égard des objets de pieté, qui sont impurs & corrompus, non parce que ce sont des efforts & des applications volontaires; mais parce qu'il y en a qui ont l'erreur & l'amour propre pour principe, & que l'on y porte par un motif de presomption & d'orgueil.

On peut desirer les lumieres de Dieu, & les oraisons affectives par un motif d'amour propre. C'est un estat qui flat-

S4 Refutation des principales erreurs CHAP, te la vanité de l'homme, que d'avoir XIII, l'esprit rempli de saintes pensées & de

8

rie

ba

tro

re

pi

OII

211

de

blo

lu

pr

po

ret

no ce

me

qui

faintes affections, & ainfi on peut faire des efforts humains dans le des sein de s'y élever. L'orgueil de l'hom. me veut reiissir en tout; & quand il se mesle de spiritualité il y veut excellet, On y peut reissir comme dans un autre employ, & par ce desir secret de se plaire à soy-même dans ces actions, on peut faire des efforts tout humains pour pratiquer ces exercices de la maniere que l'on trouve la plus estimée & la plus approuvée dans les livres qui en traitent : & Dieu veuille que ce ne foit point par certe seduction secrette que plusieurs personnes s'engagent dans ces raffinemens de spiritualité.

On s'y peut même proposer des sins encore plus basses: car combien y atil, par exemple, de Predicateurs qui se plaisent dans les pensées dont ils s'entretiennent, dans la priere & dans les reslexions qu'ils sont sur l'Ecriture, par le desir secret de les faire entrer dans leurs sermons, & de s'en servir pour attirer les applaudissemens du monde?

Il y a une certaine image de stupidité à se trouver devant Dieu sans penses & sans mouvement, qui peut exciter CHAP.
dans le cœur de l'homme une impa-XIII.
tience d'orgueil de sortir de cet estat.
On ne veut pas sentir si long-temps sa
basselse & son neant, & ainsi l'on peut
faire des efforts tout humains pour
trouver des pensées, & exciter en soy
des affections; & l'on peut de même
rechercher des lumieres dans les lectures, & se porter aux autres actions de
pieté par de semblables activitez, qui
ont pour source l'amour propre & la
concupiscence.

On a une honte humaine de paroistre devant Dieu dans un estat qui ressemble à celuy des bestes. On a peine à luy dire dans la priere: J'ay paru devant vous comme une beste de charge, privée de raison: UT jumentum factus sum

apud te.

urs

l'avoir

s & de

n peut

e des

l'hom-

nd il fe

celler.

n autre

de fe

Ctions,

amains

la maestimée

res qui

e ce ne

ecrette

nt dans

les fins

y a-t-

ls s'enans les

re, par

er dans

r pour

upidité

penfees

Il y a de même des efforts qui ont pour principe la presomption & l'erreur. On s'imagine que la multitude de nos pensées nous fera obtenir de Dieu ce que nous luy demandons, comme les payens croyoient estre plus facilement exaucez à proportion de la multitude de leurs paroles: Putant enim quia in multiloquio suo exaudiantur, ce

86 Refutation des principales erreurs

CHAP, qui renferme une fausse idée de Diet. XIII. D'autres se peuvent porter à saire des efforts humains, par une confiance en leurs lumieres, & faute d'estre assez convaincus que si Dieu ne les éclaire, ils ne peuvent que s'égarer par tous les efforts de l'esprit humain. D'autres prennent une vaine confiance dans les pensées de leur esprit, & s'imaginant que les pensées d'amour de Dieu sont l'amour même de Dieu, & que des pensées d'humilité sont l'humilité effective; ils font des efforts pour produire ces actes, dans le dessein secret de juger d'eux-mêmes par ce qu'ils trouvent sur la surface de leur esprit, ce qui est une illusion dangereuse.

Enfin, il y en a qui se portent à ces efforts par imprudence, & qui font de grandes contentions d'esprit qui leur nuisent, & qui les rendent ensuite incapables de s'appliquer à Dieu, faute de considerer que Dieu veut qu'ils menagent leur foiblesse, & qu'ils s'appliquent tellement à ce qui les peut porter à Dieu, qu'ils ne mettent pas leur consiance dans ces pensées, mais dans l'amour sincere que Dieu forme dans le cœur. Il faut pour attirer les graces

de la fine fise vio ne hur tes

tes riei & trêi

pas elle dar act vie vai d'A

poi tio effi lité fen che de Dieu, pratiquer les moyens humains, CHAP. afin d'éviter de tenter Dieu; mais il XIII. ne faut pas croire que ces moyens suffisent; & c'est ce que marqueroient ces violentes contentions d'esprit. Si l'on ne condamnoit que ces sortes d'esforts humains, ces sortes d'activitez, ces sortes de propres actions, il n'y auroit rien de blâmable dans cette doctrine, & l'on devroit au contraire la juger três-pure & três-orthodoxe.

Mais le mal est que l'on condamne toute activité, & toutes sortes d'efforts sans distinction. On ne les condamne pas à cause du mauvais principe dont elles peuvent naistre, mais on les condamne parce qu'on suppose que toute activité & tous les efforts naissent du vieil homme, c'est-à dire, d'un mauvais principe, & que c'est une action d'Adam qui doit estre détruite par l'es-

prit de Jesus-Christ.

On ne reconnoist pour pensées & pour mouvemens produits par la motion divine, que ceux qui sont sans effort, qui sont accompagnez de facilité, de joye, de repos, où s'on ne se sent pas agir, & qui se sont sans recherche & sans application. L'on yeur

re des ace en assez claire,

Diet.

autres autres ans les ginant a font

r profecret qu'ils esprit,

à ces ont de il leur ite infaute lls meappliit poris dans e dans

graces

33 Refutation des principales erreurs

qu'

net

ter

do

pli

mo

gé

ces

qu

fer

les

qu

D

m

vi

di

re

ď

tr

pe

91

re

ŧi.

CHAP, que l'on demeure en repos & que l'on XIII. ne se remuë pas jusqu'à ce que Dieusor. me luy-même les pensées & les mouve. mens, sans que nous y employions au cun effort.

SIND IN THE IS

Enfin, on ne reconnoist qu'un seul genre d'action qui foit exemt d'impureté, & ce sont les actions ausquelles on ne se porte point par une application volontaire, les actions qui se font sans effort, avec facilité, avec plaisit & qui surprennent l'ame par le repos qu'elle y ressent, sans qu'elle s'y soit portée par aucun destr. Toutes les autres actions qui se font par dessein & par déliberation, toutes celles aufquelles on se prepare; toutes ces actions, dis-je, sont selon ces spirituels, infectées de proprieté & d'activité, & ont besoin-d'estre purifiées ou dans ce monde par la destruction penible de cette activité, ou dans l'autre par les flammes du purgatoire.

Toutes ces actions sont des actions vivantes, c'est-à-dire selon leur langage, des actions produites par la vie d'Adam & par la nature corrompue; ce sont des actions infectées de la corruption & de la malice de l'homme,

qu'il faut faire mourir, évacuer & dé- CHAP, truire par l'esprit de Dieu. XIII.

C'est ce me semble l'idée la plus nette & la plus favorable en mêmetemps que l'on puisse former de cette doctrine. Mais quoiqu'on ne puisse expliquer cette maxime d'une maniere moins mauvaise, on est neanmoins obligé de dire que cette doctrine reduite à ces termes, est pleine d'illusion, qu'elle est contraire à la Tradition de l'Eglise, & à la doctrine & à la pratique de tous les Saints, dont Dieu s'est fervi pour conduire les fidelles dans les voyes de la perfection chrestienne: que c'est une voye de tentation de Dieu, & dans laquelle on neglige les moyens ordinaires dont Dieu s'est servi pour la sanctification de ses élûs, afin d'en substituer une autre extraordinai-

Or comme cette matiere est d'une extrême consequence, pour éviter les tromperies des nouvelles spiritualitez de ceux qu'on appelle Quietistes, il est necessaire de la traiter avec quelque soin, & d'établir pour cela diverses propositions.

re, dangereuse & sujette à toute sorte

ue l'on eu for. nouve.

in feul 'impuquelles pplicale font plaisit repos y foit les aulein & ufquel-Ctions, s, inité, & dans ce de cet-

actions ur lanla vie ompue; la coromme,

es flam-

d'illusion.

## CHAPITRE XIV.

Qu'il y a une application volontaire, une activité, un effort que la sagesse de Dieu conduit, & qu'on ne peut accuser d'aucune impureté.

CHAP. P O UR mieux penetrer le fond decet-XIV. P te question, il est utile de la déterminer par une espece precise & particuliere.

La nouvelle spiritualité pretend, qu'aprês s'estre mis en la presence de Dieu, il faut pour éviter toute impureté & tout peché, se tenir en repos sans se remuer, en attendant que Dieu nous remuë & qu'il excite en nous, s'il luy plaist, de bonnes pensées & de bons mouvemens, ausquels il faut, dit-on, se laisser aller. Qu'on reconnoist que ces mouvemens sont de Dieu par la facilité, la joye, la paix que l'esprit ressent, & que tout effort que l'on peut faire, tout mouvement qu'on peut exciter en soy infecte l'ame d'impureté & de peché, & empêche l'operation de Dieu.

Je pretends au contraire qu'aprês s'eltre mis en la presence de Dieu, c'est une faint volo dera en n mên peut & co

ne in vû c la c conc Il

CV-C

chol fçav char regl duit ne. don regl

> mai pre dui

rax

nem

des Quietistes. Livre 1. 91 fainte pratique d'appliquer son esprit CHAP. volontairement & de dessein à la consi- XIV. deration des veritez capables d'exciter en nous de saints mouvemens ; que c'est même la voye ordinaire, & qu'on ne

peut blamer sans erreur cette pratique & cette application volontaire, d'aucune impureté ni d'aucun peché, pourvû qu'il ne s'y mesle aucun amour de la creature ni aucun mouvement de

concupiscence auquel on consente.

Il ne faut point d'autre preuve de cette proposition, que le principe établi cy dessus, qui est qu'il ne faut que deux choses pour rendre une action sainte; scavoir, la verité dans l'élection, & la charité dans l'intention. Toute action reglée uniquement par la verité & produite uniquement par la charité est bonne. Or il n'y a que cela dans l'action dont il s'agit. Dieu nous commande de regler nos actions par la verité. Ante Eccli. 37. omnia, dit l'Ecclesiastique, verbum ve- 20.

rax pracedat te, & ante omnem actionem consilium stabile.

Et David instruisant Salomon de la maniere dont il se devoit conduire, luy prescrit entre autres choses, de se conduire en tout par la lumiere de l'in-

Wrs

re, une resse de t accu-

de cetdéterparti-

tend:

nce de

impurepos e Dien us, s'il e bons it-on, que ces

acilité, nt, & e, tout en foy ché,&

ês s'el est une

92 Refutation des principales erreurs CHAP. telligence: Ut intelligas universa qui XIV. agis.

commandé à Josué, en l'établissant le chef de son peuple en la place de Moi.

chef de son peuple en la place de Moi. se: Ne declines ab ea lege ad dexterm vel ad sinistram, ut intelligas cunsta qui

agis.

C'est donc obeir à Dieu que de cher. cher cette lumiere, de la defirer, dela demander. Car le precepte, selon la doc trine des Peres, nous avertit de ceque nous devons demander à Dieu. Il estencore juste de chercher cette verité dans l'Ecriture, selon qu'il est dit : Et confe lium meum justificationes tue. Il est bon de la mediter en demandant à Dieu la lumiere, selon qu'il est dit : Revela ocu los meos, & considerabo mirabilia de lege tua. Il n'y a rien en tout cela que de reglé par la verité, rien qui ne se puil fe faire par une intention três-droite& três-pure. Quelle raison & quel pretexte peut-on donc avoir de condamner ces actions d'impureté & de peché?

Aussi c'est en cette maniere que l'Eglise a entendu ces preceptes. C'est la regle qu'elle prescrit à ses enfans, & qu'elle suit elle-même, Ensin, c'est ce qu'el temp par ci tions fance inten elle loue

fa v
veut
obje
& di
prin
ction
paro
qu'il
tach
mou

moy dans de l'Test vescile d'a po

cent

des Quietistes. Livre 1. 93 qu'elle a toûjours pratiqué dans tous les CHAP. temps. Elle demande le secours de Dieu XIV.

par ces paroles, qui sont des protestations de nostre impuissance & de la puifsance de Dieu: Deus in adjutorium meum intende. Mais sans attendre davantage, elle applique ensuite volontairement à louer & à glorifier Dieu, son esprit, sa volonté & sa langue même. Elle veut que ses enfans se representent les objets les plus capables de les toucher & de les instruire. Elle veut qu'ils s'impriment l'idée de plusieurs saintes affections. Elle veut qu'ils s'appliquent aux paroles qu'elle leur fait prononcer, qu'ils en conçoivent le sens, & qu'ils tâchent de former dans leur cœur des mouvemens semblables à ceux qui sont exprimez par ces paroles qu'ils prononcent.

L'Eglife ne s'est pas servie de ce moyen dans un certain temps, mais dans tous les temps. Elle a commencé de l'employer dês celuy de l'ancien Testament en faveur de ceux qui y ont vescu, & c'a esté sa conduite universelle dans le Nouveau; ensorte qu'il n'y a point eu d'Eglise, point de Monastete, point de sainte societé qui n'ait prate.

rreurs rsa qui

oit auffi Mant le Moiexteran

le cher.

, de la

n la doc

e ce que

l est en

ité dans

Et consi

est bon

que de lege que de fe puil. roite & pretex-damner

Dieu la

hé? que l'E-C'est la ans, &

94 Refutation des principales erreurs CHAP. tiqué cet exercice de reciter les Pfean XIV. mes, de lire l'Ecriture & de s'y appli. quer volontairement & à dessein. Elle en a fait la devotion & des Religieur Cenobites & des Anachorettes; & elle ne l'a pas seulement proposée, conseil. lée, commandée à ceux qui commencent la vie chrestienne, mais elle en 1 fait la pratique universelle & continue le de tous les fidelles dans tous les temps, & n'en a dispense que ceux que leur ignorance en rendoit incapables, comme les Freres convers, en leur prescivant en même-temps d'autres exercica semblables, fondez sur le même prin-

cipe.
On peut donc dire que ce moyen & cet exercice est un moyen institué de Dieu, & une pratique universelle proposée par l'Eglise à tous ses enfans, pour attirer l'esprit de Dieu dans leurs cœus, pour leur apprendre la voye par laquelle l'esprit de priere leur est donné, & par

lequel on le peut obtenir.

On ne doit pas distinguer de a moyen ce qu'on appelle oraison memble, car elle est de même composée d'idées de saints objets, de veritez édifiantes & de saints mouvemens vers ces

objet pour objet arrel la pr aulq vemo

> de fi n'a ou i pure cont Car que la fe foien Dieu donn

> mué que O l'acti

> fi D

temp

expo

que recit hous des Quietistes: Livre I. 95 objets & ces veritez. Et ce n'est que CHAP. pour s'appliquer plus fortement à ces XIV. objets & à ces mouvemens, & pour s'y

objets & a ces mouvemens, & pour s y arrefter davantage, qu'on en retranche la prononciation exterieure des paroles aufquelles on attache l'idée de ces mouyemens & des idées qui les produisent.

L'Eglise en embrassant cette voye de frapper l'imagination par ces idées, n'a point supposé que ces actions ou interieures ou exterieures fussent purement humaines. Elle a supposé au contraire que Dieu y joint sa grace. Car elle est bien eloignée de croire que la seule proposition des objets, ou la seule idée de mouvemens d'amour soient capables de produire l'amour de Dieu dans le cœur, sans que Dieu le donne par sa grace. Elle sçait trop que h Dieu ne remuë le cœur en mêmetemps que ces objets & ces idées sont exposees à l'esprit, ou il n'est point remué du tout, ou il ne sçauroit ressentir que des mouvemens humains.

On ne sçauroit nier qu'il n'y ait de l'activité & de l'effort dans cette voye que l'Eglise suit. On n'attend point à reciter des Pseaumes que l'esprit de Dieu hous remuë, on s'applique volontaire-

Pfeau, appli.

t. Elle ligieur & elle onfeil.

e en a tinueltemps, ne leur

ercices prin-

le procœurs, laquel-

de ce mentafée d'iez édiyers ces

96 Refutation des principales erreurs CHAP, ment à les reciter. On n'attend point XIV. qu'il nous excite à en comprendre le sens, on tâche de le comprendre. On n'attend point qu'il excite des mouvemens, on s'y excite par l'idée que l'on en conçoit. On se conduit par cettelu. miere generale, qu'il est bon de medite ces veritez, que Dieu & l'Eglise nous les conseillent & nous déterminent à les mediter. On se conduit par cette verité generale, qu'il faut tâcher d'entrer dans les sentimens exprimez dans les paro. les de l'Ecriture; & sur cela on s'y applique, on tâche d'en former l'idee dans son esprit, & l'on desire que Dieu l'imprime dans nostre cœur. On seregle par ces paroles de saint Augustin: Si le Pseaume prie priez avec le Pseau-Aug. in me, s'il gemit gemissez avec luy, s'il espere esperez, s'il craint craignez aussi: car tout ce qui est écrit est comme un mi-

roir auguel nostre ame doit se conformer. On se regle sur ces paroles de saint Bernard: On sent le goust des alimens dans la bouche, mais le goust d'un Pseau me se sent dans le cœur: il faut seulement qu'une ame fidelle & sage ne neglige par d'en broyer les paroles avec les dents de l'intelligence, de peur qu'en l'avalant sous

entier

entier

fire o

corde

gliga

dam

te int

tretu

quer

ferm

de te

temp

pliqu

atter

qui 1

l'on

l'on

vie

Chre

rir d

yoca

catio

parti

tie.

preso

befoi

dans

les pa

mine

Pf. 30.

des Quietistes. Livre 1. 97
entier elle ne se prive du goust qu'elle de- Chap,
sire de senir. Cibus in ore, psalmus in XIV.
corde sapit, tantum illum terere non negligat sidelis & prudens anima quibusdam denibus intelligentia sua, ne si fortè integrum glutiat & non mansum, frustretur palatum sapore desiderato.

Or comme il est permis de s'appliquer à l'Ecriture & au sens qu'elle renferme, & que ç'a esté l'exercice general de tous les Chrestiens dans tous les temps de l'Eglise, il est permis de s'appliquer aux veritez qu'elle contient, sans attendre des mouvemens particuliers qui nous y appliquent, & c'est ce que l'on fait dans l'oraison mentale, & que l'on fait dans tous les exercices de la vie religieuse & chrestienne. Tout Chrestien doit avoir soin de se nourrir de la verité. Il n'a point besoin de vocation particuliere pour cela. La vocation generale des Chrestiens, l'ordre particulier de la societé dont il fait partie, le reglement de vie qu'il s'est prescrit, s'il n'est joint à personne, le beloin qu'il a de lumiere & de conduite dans les rencontres & mille autres caules particulieres, suffisent pour le déterminer à s'y appliquer, à chercher les

E

urs

point dre le On

ouvee l'on

editer

t à les verité r dans

paroy apl'idee Dieu

se reustin: Psean-

s'il efaussi; in mimer.

limens
Pfeau
lement
ge pas

nts de nt sout entier

98 Refutation des principales erreurs CHAP. lumieres dont il a besoin, à les deman-XIV. der à Dieu. Enfin la sagesse même suf. fit pour l'y déterminer, parce qu'autrement il ne sçauroit éviter que sa vie ne soit une pure bizarerie, en faisant de. pendre sa conduite de mouvemens extraordinaires. Il n'y a donc aucun lieu de condamner de peché des actions auf. quelles la sagesse nous engage & nous détermine, & qui ne sont meslées d'elles mêmes d'aucune mauvaise intention, & par consequent ce ne peut estre que par temerité qu'on condamne & qu'on rejette sans distinction toute activité & tout effort.

# CHAPITRE XV.

colement of the contract of th

Que ces applications volontaires ne sont point des applications purement humaines; mais que la grace les opere en nous, quoique cette grase ne soit pas sensible.

CHAP. O N dira peut-estre que ces applica-XV. actions volontaires sont de pute actions de l'esprit humain, qu'ainsi le essent qu'il fait pour les produire no peu feque des mên pas prev puif qu'o qu'o

nou

Je

appl mou fent femi mên tion prev reco faire guer

ye od'aurile ac Car

& qu

peuvent estre qu'humains, & par con- Char. sequent impurs & corrompus, n'y ayant XV.

que la grace qui puisse produire en nous des actions entierement pures; que c'est même une marque certaine qu'ils n'ont pas la grace pour principe, de ce qu'ils previennent le mouvement de la grace, puisqu'on suppose qu'on ne l'attend pas, qu'on la previent, qu'on se remué & qu'on se porte à agir sans que la grace

nous y porte.

nan-

fuf.

tre-

e ne

ex.

lieu

auf-

nous d'el-

ten-

effre

ie &

acti-

font

urnaj.

mous,

fen-

plica

pures

nfi les

re ne

Je réponds, qu'il est três-faux que ces applications volontaires previennent les mouvemens de toute grace & ne naifsent pas de l'esprit de Dieu, quoiqu'il semble que la volonté s'y porte d'ellemême. Car il est bien vray que ces actions, ces efforts & ces applications previennent les mouvemens sensibles & reconnoissables de la grace; & il se peut faire même qu'ils ne se puissent distinguer sensiblement des mouvemens naturels: mais il est três-faux qu'on doive conclure de là qu'ils n'ont point d'autre principe que la nature, & la seule activité toute humaine de la volonté. Car c'est une illusion de s'imaginer que tout mouvement de grace soit sensible, & que l'ame ait des marques grossieres

E ij

CHAP. pour les discerner des operations qui XV. n'ont que la nature pour principe.

Ces mouvemens même qu'on pretend discerner de ceux de la nature parce qu'ils sont doux, tranquilles, faciles, sans effort, ne se doivent point discerner par là. Car il peut y avoir des mouvemens tout semblables, qui ne seroient des effets que d'une imagination échaussée. Ce peuvent estre aussi des mouvemens excitez par le demon transsiguré en Ange de lumiere, & qui remue nostre esprit d'une maniere extraordinaire.

On distingue donc bien à l'égard de ces sortes de mouvemens qu'ils sont extraordinaires, mais on ne distingue pas qu'ils soient divins; & si on les appelle surnaturels, c'est par une consequence peu seure que l'on tire de ce qu'ils sont differens des mouvemens ordinaires de la nature.

Ils peuvent estre en effet surnaturels, mais on ne connoist point clairement, pour ainsi dire, leur surnaturalité. On sent & on discerne qu'ils sont extraordinaires, & de là on conclut qu'ils sont surnaturels, mais par une conclusion qui n'est pas absolument évidente.

caraci porto ble n n'a p qui r a, did de la né pa qui e geffe

que l'

ala le

c'eff

posan sent à

vole

re.

gle

ne c

fent

natu

prit

conc

8011

clure

Diet

des Quietistes. Livre I. 101

Il en est de même de ces applications CHAP. volontaires à la meditation de l'Ecritu- XV. re, ou des veritez qui servent de regle à nos actions, on sent & on discerne qu'elles font ordinaires; mais on ne fent & on ne discerne pas qu'elles soient naturelles, & qu'elles n'ayent pas l'efprit de Dieu pour principe. Si l'on le conclut, on le conclut temerairement, & l'on a tout sujet au contraire de conclure qu'elles naissent de l'esprit de Dieu. Car toute action de la volonté reglée par la verité, & qui tend à l'execution de ce qu'elle prescrit, porte les caracteres de l'esprit de Dieu. Il n'importe que la charité n'y soit pas sensible ni tendre; car il y a une charité qui n'a point ces tendresses & ces gousts, & qui ne laisse pas d'estre veritable. Il y a, dit saint Bernard, un amour qui naist aBern. de la chair & un amour qui est gouver- "in Cant. né par la raison; il y a un autre amour « qui est acccompagné du goust de la fa- « gesse; c'est de la premiere forte d'amour " que l'Apostre dit: Qu'il n'est point soumis « ala loy de Dieu & qu'il ne le peut estre; « c'est de la seconde qu'il est dit, en l'op-ce posant à cet amour charnel, Qu'il con- « lent à la loy de Dieu & qu'il l'approu-«

Eiii

uri s qui

prefacifaciir des ne fegina -

e aussi emon & qui e ex-

ard de nt exue pas ppelle quence ls font res de

ment, é. On etraorls font on qui 102 Refutation des principales erreurs CH. » ve comme bonne. La troisième enfin XV. » differente de ces deux, est celle par

» laquelle on gouste & l'on sent que le » Seigneur est doux. Dieu bannit la pre-« miere & recompense la seconde.

» Le premieramour est doux, mais ilest » honreux. Le second est sec, mais il est » esticace. Le troisième est doux & plein » d'onction. C'est donc le second amour » qui est le principe des bonnes œuvres, » & dans cet amour reside la charité, » non cette charité tendre & onctueuse, » dans laquelle on sent le goust de la sa- » gesse, & qui remplit le cœur d'une gran- » de abondance de douceur; mais une » autre charité qu'on peut appeller esse, » ctive, qui ne fait pas sentir à l'ame cet- » te douceur de l'amour dont nous avons » parlé, mais qui luy donne neanmoins » un desir essectif de cet amour.

Lors donc que l'ame par une vûe droite & juste se porte à la recherche de la verité dans la meditation ou dans la lecture de l'Ecriture, & qu'elle y cherche sa nourriture & sa lumiere, on n'a nul sujet d'attribuer ce mouvement à la nature & à un effet purement humain: car toute action volontaire vient de quelque amour; & par consequent

a l'ég qu'il une la produ pas fi verité veut amou l'uniq l'ame la lect tation

Esprit tre le rité, qui na vons. avec qu'il par la ou de

verité des ac doux ce au borier & fi a

preter

des Quietistes. Livre I. 103 à l'égard de cette application, il faut CHAP. qu'il y ait dans l'esprit, non seulement XV. une lumiere, mais une affection qui la produise & dont elle naisse. Or on n'a pas sujet d'attribuer l'application à la verité à un mauvais amour. La raison vent donc qu'on l'attribuë au bon amour, & comme l'esprit de Dieu est l'unique principe de son amour dans l'ame, cette recherche de la verité dans la lecture de l'Ecrirure & dans la meditation, doit estre attribuée au Saint-Esprit. C'est cet Esprit qui nous montre le besoin que nous avons de la verité, qui nous applique à la rechercher, qui nous la découvre quand nous la trouvons. Quelquefois il nous la découvre avec travail & avec peine, quelquefois avec facilité & avec douceur, selon qu'il luy plaist, ou d'humilier les ames par la connoissance de leurs tenebres, ou de les consoler par le goust de la verité. Mais il est aussi-bien l'autheur des actions penibles que des mouvemens doux & confolans, & fouvent il avan-

ce autant les ames par ces efforts la-

borieux que par ces mouvemens si doux

& si aisez, que la nouvelle spiritualité

43

chan

par

ue le

pre-

ileft

il eft

plein

mou

vres.

rite,

eule,

gran-

une effe-

e cet-

avons

moins

e vûë

erche

i dans elle y

re, on

ement

ne hu-

vient

quent

pretend faire passer pour les seules mo-E iiij 104 Refutation des principales erreurs

CHAP, tions de l'esprit de Dieu.

C'est sur ce principe que roule toute la spiritualité de saint François de Sales. On voit souvent dans ses lettres, qu'il console des ames peu satisfaites de leurs oraisons, parce qu'elles y éprouvoient des secheresses continuelles, & que se proposant de s'entretenir devant Dien de quelque sujet de pieté, elles n'y trouvoient aucune lumiere & n'y fentoient aucun mouvement. Il leur conseille de ne se décourager pas pour cela, & de n'en prendre pas sujet de condamner leurs oraifons, & il tâche de leur persuader que Dieu ne laisse pas de les avoir agreables quelques feches & peu lumineuses quelles fussent. Toutes ses lettres sont remplies de cette doctrine, & il n'y en a point de plus repetée. Mais quelle est la raison de cet avis ? Car s'il n'y avoit rien de Dien dans ces oraisons seches & sans confolation, & si l'esprit de Dieu n'y agisfoit point, il n'y auroit pas de raison de consoler les ames qui sont dans cet estat, mais seulement de les porter à en gemir & à en faire penitence. Cependant il les en console & il a raison, parce qu'il n'y en a pas de conclure que cet estat foit r prit c taire de pr qu'ell la une leur 1 fa par cette te rec privée prit, c'est l

qu'ell portuit à les fou ell de leur crien de cer pour u prit de le tion, Saint-ne gar pour le pour le pour le gar pour le gar pour le certain de cer pour le certain de certain

Il e

des Quietistes. Livre I. 105 soit mauvais & qu'il n'ait rien de l'es-CHAP. prit de Dieu: car l'application volon- XV.

urs

toute Sales.

qu'il

leurs

oient

que se

Dieu

s n'y

, fen-

con-

ur ce-

jet de

chede

Te pas

**feches** 

Tou-

cette

e plus

on de

e Dieu

confo-

agil-

Son de

t estat,

en ge-

endant

e qu'il

er estar

prit de Dieu: car l'application volon- XV. raire de ces ames à se mettre en estat de prier est de Dieu. C'est une fidelité qu'elles luy rendent. Elles font en cela une action de prudence, de chercher leur nourriture dans la meditation de fa parole: C'est l'estime & l'amour de cette parole qui les applique à cette recherche. Elles ne sont donc point privées des mouvemens du Saint-Esprit, & elles ont lieu de croire que c'est luy qui est cause de la resistance qu'elles font aux distractions qui les importunent, de la patience qu'elles ont à les souffeir, de l'humiliation de cœur où elles entrent quelquefois dans la vûë de leurs tenebres & de la dissipation de leur cœur. Et quoiqu'elles n'éprouvent tien de ces gousts, de ces douceurs, de cette tranquillité qu'on nous donne pour unique marque de l'action de l'efptit de Dieu, il est pourtant vray que fi elles sont fidelles dans cette privation, elles ont lieu de croire que le Saint-Esprit agit en elles, & que Dieu ne garde à leur égard cette conduite que pour leur bien.

Il est donc vray que l'esprit de Dieu

Ev

CHAP est aussi bien autheur & principales erreurs
est aussi bien autheur & principe de ces
XV. efforts & de ces applications volontai.
res & penibles que des mouvemens plus
doux : & que pourvû qu'on n'y meste
volontairement aucun mouvement de
concupiscence & d'amour propre, ces
efforts sont bons & ne peuvent estre
condamnez de peché, de corruption &

## CHAPITRE XVI.

d'impureré. des est mo estate de

nessente. Elles ne forte done point

Que sette maxime, Qu'il ne faut point sa re d'effort, ni s'appliquer volontairement aux objets de pieté, mais attendre qu Dieu nous remue, prise dans toute su étendue, est le renversement de toutes su regles des Saints & de tout l'ordre de la vie chrestienne, & qu'on ne la sçau roit reduire à la seule pricre que par une pure phantaisse.

CHAP. S AINT Augustin, qui en proposant XVI. l'on en peut faire, ayant établi par tous le besoin que nous avons de la grace, nous avertit en un endroit, qu'on peut porter cette dépendance jusqu'à un ex-

cês d.
terme
nous fa
accomp
que no
ce, &
fan
ment,
tomber

cette co faut et O qui No

Saint

nous c tre pa Quido implea 6 qu camus tras u ut cun dicam

Alique debemo

eft je

des Quietistes. Livre s. 107
ces dangereux qu'il represente en ces Chap.
termes: Quelque commandement que Dieu XVI.
nous fasse, il faut luy demander qu'il soit Frag. 1.
accompli par nous, mais non pas en sorte
que nous nous laissions aller à la negligence, & que comme des malades abbattus
& sans force nous demeurions sans mouvement, en demandant que Dieu nous fasse
tomber la viande dans la bouche pour
nous en nourrir; car si Dieu avoit use de
cette condescendance, nous ajoûterions: Il
fut encore que Dieu nous la fasse avaler,

Nous devons donc faire, ajoûte ce Saint, quelque chose de nous-mêmes, nous devons contribuer nos soins de nostre part, nous devons faire nos esforts. Quidquid nobis jubetur, orandum est ut impleatur, sed non sic ut dimittamus nos, of quomodo agri jaceamus supini of dicamus: Pluat Deus escas super facies nostras ut prorsus nihil nos agere velimus, ut cum esca compluta fuerit per os nostrum, dicamus: Etiam Deus glutiat de nobis. Aliquid of nos agere debemus, studere debemus, conari debemus.

o qu'il l'avate dans nous.

Or cette image que Saint Augustin propose comme un excês ridicule, est justement la conduite que conseil-

dans levil enth

effre

ers

de ces

ontai.

s plus

melle

nt de

e, ces

int fairemen dre qu oute fos outes les ordre de ca sçauque par

opolant ous que oar tout grace, on peut un ex-

108 Refutation des principales erreurs CHAP, lent les nouveaux spirituels. Ils ne veu. XVI. lent pas que dans la priere on se remue tant foit peu. Ce feroit, difent-ils, une propre activité, & par confequent une impureré. Il faut, felon eux, que Dieu nous remuë & qu'il fasse tout. Mais si cela est, il ne faut donc plus de reglement ni d'ordre de vie. Il ne faut plus de constitutions monastiques, plus de preparation de ses actions, plus de confideration fur ses devoirs; plus d'examen de conscience; car tout cela demande de l'application pour prevoir & regler les actions & les dispositions

I

dap

des

que

les :

sap

Ber

lep

Mo

pre

qu'i

tem

qui le n

eftr

gne - 1

ler

Que

que.

OHT de 1

hou

fe a

leur me

On demande aux Religieux de se lever à une certaine heure. Un Religieux prevenu de ces maximes, lorsque le réveil sera sonné, devroit attendre que Dieu le remne, & se tenir cependant fort en repos de peur de tomber dans l'activité. Il en fera de même à chaque exercice qui luy sera preserit. Si l'onle reprend de ce qu'il aura manqué à le trouver à quelque Office, & qu'il aura negligé quelque obeissance, il se persuadera qu'il a droit de répondre qu'il n'a point senti le mouvement de Dien & qu'il l'a toûjours attendu en dmeurant

avec lesquelles il les faut faire:

dans le repos.

des Quietiftes. Livre I. 109 Il fe servira encore avec bien plus CHAP. d'apparence de cette réponse à l'égard XVI. des dispositions interieures dans lesquelles il est averti par la regle de faire ses actions ; & il fera grand scrupule de s'appliquer à y penser & de s'y prepa-

ser en y penfant.

eurs

e veu-

remuë

, une

nt une

e Dieu

Tais fi

regle-

at plus

lus de

e con-

d'exa-

ela de-

revoir

fitions

e se le-

ligieux que le re que

endant

r dans

chaque

l'on le ié à se

'il aura perfua-

u'il na

Dien &

eurant

Saint Benoist, par exemple, dans le premier degré d'humilité, veut qu'un Regle de Moine ait incessamment la crainte de Dieu saint Bepresente, qu'il se souvienne & qu'il ne perde jamais la memoire d'aucune des choses qu'il a commandées. Qu'il repasse en tout temps dans son esprit les peines de l'enfer qui doivent faire la punition de ceux qui le méprisent, & la vie éternelle qui doit estre la recompense de ceux qui le crai-

Il veut qu'il ait dans l'esprit, que Dieu le regarde incessamment du haut du oiel, Que les yeux de sa majesté divine, en quelque endroit qu'il se rencontre, sont ouverts sur les moindres de ses actions & de ses pensées, & que ses saints Anges luy en rendent un compte exact à toute heure. Et enfin il veut que les Religieux se disent continuellement dans le fond de leur cœur: Je seray juste à ses yeux, & je

me preserveray de toute iniquité.

110 Refutation des principales erreurs

CHAP. Si un Superieur de l'Ordre de faint XVI. Benoist, ou faint Benoist même qui a donné cette regle, & qui a tâché de l'imprimer autant qu'il a pû dans l'esprit de ses disciples, eust voulu demander compte à quelqu'un d'eux de la maniere dont il auroit pratiqué ce premier degré, & que ce Religieux se fust trouvé persuadé de cette spiritualité, que luy auroit-il dû répondre? Il est facile de le prevoir. Tout ce qu'il vous a plu de nous prescrire, saint Pere, luy autoit dit ce Religieux, auroit esté bon si Dieu me l'eust mis dans le cœur, & qu'il luy eust plû de me l'inspirer; mais je me suis trouvé hors d'estat d'y obeir. J'ay attendu fon mouvement; mais comme vous n'avez pas eu, sans doute, intention de m'engager dans le peché, j'ay évité avec soin l'activité & la proprieté. le me suis tenu en repos, & ainsi je n'ay eu aucune des pensées dont vous nous conseillez de nous occuper. Je n'ay pense ni à l'enser ni au paradis ni à aucune autre chose. Il eust fallu pour cela faire quelque effort & souiller par la mon ame d'activité, j'ay évité soigneusement ce defaut. Il répondroit de même sur routes les autres ordonnances en to les il peni cela à mo dou: s'api

quei

& i tien la to vre à n' dan dev prei que qu'i

moi te ; der me pec

pre

des Quietistes. Livre I. 111 & pratiques de la regle. Il n'auroit vû CHAP. en tout cela que des activitez, ausquel- XVI.

les il auroit fait scrupule d'appliquer sa pensée & son cœur. Il auroit pris tout cela pour des actions de la vie d'Adam, à moins que Dieu, par ses mouvemens doux & tranquilles, dont on a peine à s'appercevoir, ne luy en eust fait prati-

quer ce qu'il auroit voulu.

ung

faint

qui a

ié de

s l'ef-

man-

a ma-

emier

trou-

que

facile

a plû

uroit

Dieu

'il luy

je me

Tay

nten-

, play

oriete.

e n'ay

s nous

y pen-

aucu-

par la

igneu-

e mê-

Voilà quel seroit un Moine Quietiste, & il en seroit de même de tout Chrestien qui se feroit mis ces maximes dans la teste. Il faudroit, s'il les vouloit suivre dans la pratique, qu'il mist sa pieté à n'avoir aucun ordre ni aucune regle dans sa vie, à ne penser jamais à ses devoirs, si des mouvemens subits qu'il prendroit pour des mouvemens de l'efprit de Dieu, ne luy en remettoient quelques - uns dans la memoire, afin qu'il s'y pust applique sans effort. A moins que cela il devroit regarder cette application & tout soin, pour garder l'ordre qu'il se seroit prescrit, comme une activité impure & comme un peché.

On dira fans doute que ce sont des consequences outrées, & que ceux qui prescrivent cette inaction à l'égard de

IIZ Refutation des principales erreurs CHAP. l'oraison, ne les tirent pas à l'égard des XVI. actions regulieres. Qu'ils vivent comme

les autres. Qu'il y a même des Autheurs qui exceptent expressément de la regle de ne se remuer point de soy-même, toutes les actions prescrites par les con. stitutions & les regles monastiques ou par l'Eglise, & enfin toutes les actions de devoir. Mais ce que je conclus de là, c'est que ces principes sont si mauvais que personne ne les a pû suivre dans toute leur étenduë, & qu'on est contraint de les borner par des exceptions

de phantaisie.

Car s'il ne faut point se remuer dans la priere, s'il ne faut s'appliquer volontairement à rien, s'il faut attendre que Dieu nous remue, il n'y a aucune raifon de vouloir se remuer soy-même dans le reste de sa vie, & de se croire suffifamment déterminé aux actions par l'ordre de Dieu qui nous les prescrit. Il ne nous est pas plus défendu d'agir de nousmêmes dans la priere que dans tout le reste de la vie. Si l'activité est une source d'impureté pour la priere, elle ne l'est pas moins pour toutes les autres actions. Nous n'avons pas plus besoin de la mosion divine pour prier que pour agit, pres actic ter c priet & de foy :

eten la vi men tout de la sima foit

des a y fo denc N àl'ac bien tre c

pour voir dray. graci buan mihi des Quieristes. Livre I. 11; Il faut donc éviter également les pro- CHAP. pres efforts, la propre activité dans les XVI.

pres efforts, la propre activité dans les XVI. actions & dans la priere; & si pour éviter cette activité on est obligé dans la priere d'attendre que Dieu nous remue, & de faire scrupule de s'appliquer à aucune pensée particuliere & d'exciter en foy aucun mouvement de pieté, il faut par une suite inévirable & necessaire, étendre cette pratique à tout le reste de la vie. C'est-à-dire, qu'il faut absolument renverser, rejetter & condamner tout ce que les Saints nous ont prescrit de lavie chrestienne. Car il ne faut pas s'imaginer que la volonté de Dieu nous soit plus claire & plus certaine à l'égard des actions que des prieres, ni que nous y soyons déterminez avec plus d'évidence.

Nous sommes clairement déterminez à l'action de grace par la multitude des biensaits de Dieu, & il ne faut point d'autre commandement & d'autre vocations pour cela que de les avoir reçus & d'avoir sujet de dire avec Divid: Que rendray-je au Seigneur pour la multitude des graces dont il m'a comblé? Quid retribuam Domino pro omnibus que retribuit mibi?

de là, nauvais e dans ft con-

ard des

comme

atheurs

a regle

même,

es con.

volonlre que ne raine dans fustiar l'ornousout le

er dans

e fourne l'est Tionsa mor agir, 114 Refutation des principales erreurs

Faut-il d'autre vocation pour recon-XVI. rir à Dieu & pour luy demander ses lu. mieres que le besoin que nous en avons; & ne sommes-nous pas suffisamment autorisez de nous adresser à luy parces paroles? Si quelqu'un de vous manque de sagesse, qu'il en demande à Dieu qui la donne avec abondance & n'en fait point

Ju. 1.5. de reproches. Si quis vestrum indiges sa pientià, postulet à Deo qui dat omnibus

affluenter & non improperat.

Il ne faut point demander d'autre de termination pour écouter Dieu dans les Ecritures, que la grace qu'il nous fait de nous y parler, & la justice évidente qu'il

y a de l'écouter quand il parle.

Puisque nous commettons tous les jours un grand nombre de pechez, nous sommes tous appellez à luy en demander pardon, comme on le fait si souent dans les Pseaumes & dans l'oraison du Seigneur. Puisqu'il y a tant de pieges dans la vie, qu'il faut éviter, nous sommes suffisamment avertis par cette necessité même, de pratiquer ce que David pratiquoit luy-même, comme il le marque par ces paroles : Cogitan vias meas, & converti pedes meos in testimonsa tua.

Puil confeil de Die felon ( justific ment a & al'a

Ce les ord manqi à nos o re, ils tent e tre fu dre fa nostre parefl s'en f

tre de dans reffe. les ho faut f les po comm En

le por muer naft | Puisque nous avons tant de besoin de CHAP. conseil, & que c'est dans les preceptes XVI.

de Dieu que nous le devons chercher, selon qu'il est dit: Et consilium meum justificationes tuæ, nous sommes clairement appellez à mediter la loy de Dieu & à l'avoir toûjours devant les yeux.

Ce ne sont pas les commandemens & les ordres de Dieu, pour prier, qui nous manquent, ils retentissent de toutes parts ànos oreilles: ils nous appellent à la priere, ils nous y follicitent, ils nous y invitent en mille manieres; mais c'est nostre surdité qui nous empesche d'entendre sa voix. C'est nostre negligence, nostre tiedeur, nostre dureté, nostre paresse qui nous la fait negliger. Tant s'en faut donc que l'activité soit nostre defaut, que tout nostre mal consiste dans l'engourdissement & dans la patelle. Tant s'en faut qu'il faille porter les hommes à demeurer sans action, il faut faire tout ce qui est possible pour les porter à agir, selon que Dieu le leur commmande en tant de manieres.

En un mot, si c'estoit un conseil utile pour la priere, que de ne se point remuer & d'attendre que Dieu nous donnast les pensées & les mouvemens, il

recou.

fes luavons; nument par ces nque de qui la

it poins liget sa amnibus

lans les fait de re qu'il

ous les

Z, 11011S

demanfi fouoraifon de pier, nous ar cette ce que comme

Cogitavi in testiCHAP. faudroit étendre ce conseil à toutele XVI. vie, & à toutes les actions, & il n'y faudroit pas moins éviter l'activité que dans les prieres. Or vouloir pratique cette inaction dans la suite des actions, c'est une extravagance toute pure & un renversement entier de toute conduit reglée. C'est donc une conduite très dangereuse que de vouloir prescrire cette inaction pour la priere.

### CHAPITRE XVII.

Nouveau genre de penitence & de confession que cette doctrine établit dans l'Egliss.

CHAP. L'ABSURDITE des principes paXVII. roissant principalement dans les
consequences necessaires qui s'en tirent,
on ne doit point trouver mauvais que
nous representions encore icy une autre suite de ce principe: Que la proprieté & l'activité sont la source de toute l'inpureté de la creature, & qu'elles sont
messées dans toutes les actions, à moins
que cette activité ne soit pleinement ditruite par la mort à la vie d'Adam; c'este

l direction Cetting vait of plus of a la cous l

l'Eglis leroy facé or mes di Ric

Peres

mens lent q nitence & qu voit, I homel que a chez

Sain auffi u me fer fidelles prefen toire

tte vie

des Quietistes. Livre I. 117 dire selon eux, à la proprieté & à CHAP. XVII. l'activité.

Cette consequence est, Qu'il faut qu'il vait donc un certain genre de peché le plus ordinaire de tous, qui ait échappé à la connoissance de tous les Peres & de tous les Directeurs, & dont il ne paroist pas qu'on ait jamais fait penitence dans l'Eglife, quoique ce peché nous ferme leroyaume de Dieu, avant qu'il soit effacé ou dans ce monde ou dans les flam-

mes du purgatoire.

Rien n'est plus ordinaire dans les Peres que de nous faire des dénombremens des pechez journaliers qu'ils veulent qu'on expie par des œuvres de penitence, de peur qu'ils ne s'accumulent & qu'ils ne défigurent l'ame. On en voit, par exemple, dans la cinquantiéme homelie de saint Augustin, où il expli- c. 6. 7. que avec étendue la penitence des pe- 68. chez veniels.

Saint Cesaire Evêque d'Arles en fait aussi un dénombrement dans son huitié-

me sermon chap. 3. Et pour porter les tidelles à en faire penitence, il leur represente la rigueur des peines du purgatoire qui les doivent expier dans l'au-

te vie, sil'on n'a eu soin d'y satisfaire

ite tres. rire cet-

rreurs

toute

& il ny

vité que

ratique

actions

re&m

onduite

de conblit

pes paans les i tirent, rais que une auproprie-

ute l'imles font à moins ent dez; c'elt.

118 Refutation des principales erreun CHAP. dans celle-cy par des œuvres de per XVII. tence.

Tous les livres que l'on a faits de perfection chrestienne sont de mên remplis d'instructions sur les pechezte niels & fur les moyens de les repart mais l'on n'en trouvera point où le nous ait découvert ce peché d'activit qui est sans doute le plus ordinaire tous, estant entendu dans le sens de Quietistes, puisqu'il se messe dans to tes les œuvres, & qui par conseque est aussi le plus dangereux.

Qu'on voye toutes les formules confession pour toutes sortes de pecha & on n'entrouvera aucune où celuy. soit exprimé; & je m'asseure qu'il n a point de Confesseur qui ne fult se pris si quelque devote portoit au tribi nal ce peché de nouvelle espece: Qu't le s'est remuée dans l'oraison avant que d'avoir senti l'attrait de Dieu, & qui le a pense à Dieu avant que Dieue formé dans son cœur cette pensée; qu'elle s'accusast de ce que nous moi trerons estre un peché indubitable lon cette doctrine, d'avoir pense naissance de Jesus-Christle jour &il m Noel, ou à sa resurrection le jour de la ch asse

que, f Dien. Mai

appret n'a po Chref tous le que po vres qu'ils droit o tout p nent c

tude c

Sain rance o avec l' nu des ra pris de miss les aut on ne d'en fo mis qui ce que tes ces ge les v

des Quietiftes. Livre I. 119 que, sans en avoir reçu le mouvement de CHAP. Dien.

Mais de plus cette doctrine, en nous. apprenant des pechez que l'antiquité n'a point connus, empesche que les Chrestiens ne puissent esperer ce que tous les Peres leur promettent : sçavoir, que pourvû qu'ils expient par des œuvies de penitence les fautes legeres qu'ils commettent tous les jours, ils ont droit d'esperer qu'ils mourront libres de tout peché, & qu'ils passeront incontinent des miseres de cette vie à la beatitude de l'autre.

Saint Augustin leur donne cette esperance dans sa lettre 89. Quiconque, dit-il, ce avec l'assistance de la grace, se sera abste- u nu des pechez qu'on appelle crimes, & au- .. ra pris soin de se purifier par les œuvres « de misericorde & par de saintes prieres de « ses autres moindres pechez, sans lesquels « on ne sçauroit paffer cette vie, meritera « d'en sortir sans peché quoiqu'il en ait com- « mis quelques uns durant qu'il vivoit ; par- « ce que si d'une part il n'a pas évité tou- « itable tes ces fautes, de l'autre il n'a pas negli- « pense à geles remedes qui l'en pouvoient purifier; « le jour & il marque dans l'homelie 4. qu'il en ur de la est asseuré.

reurs de peni

rits de e mêm chezw reparer où l'a activit

naire d fens de lans to nfequa

nules ! e pecha celuy qu'il n fult in au tribe e: Qu'e vanto

& que Dieu eu enfee; us mos CHAP. Fe suis asseuré, dit-il, que celuy qui aprè XVII. son Baptesme vit en ce monde, je ne dis pus sans peché; car qui est celuy qui est sans peché? mais sans crime, ne commettan que des fautes qui s'effacent tous les jour par l'oraison que le Seigneur nous a appisse, lorsqu'il sinira ses jours ne sinira point sa vie, mais passera de cette vie pleine de travaux à une vie tranquille & bim-

beureuse.

Il donne la même affeurance à ceur qui ayant fait des crimes en ont fat une entiere penitence durant leur sant Cependant rien ne seroit plus faux & plus trompeur que cette asseuranceque ce Pere leur donne. Car outre la pentence qu'il faut faire pour les pechet mortels & veniels commis par des actions distinctes, il y a encore le principal de tous les articles, qui n'est pour tant marqué dans aucun formulaire 11 dans aucun dénombrement de pechez, qui est l'article des activitez & des applications volontaires qui ont prevent la motion divine, article inépuilable dans son étendue; puisque les actions même de penitence & les prieres 6 plus ferventes que l'on feroit à Diel pour expier ces sortes de fautes, seroiens encon

encor tions plus roien

Que o cap fe r fibi la à i

Premi

prec

ne fau volont dre en prit de maxim prieres cices o tenver

Mai

des Quietistes. Liore I. 121 encore pleines d'activitez & d'applications prevenantes, & ainfi chargeroient plus la conscience qu'elles ne la pourroient purifier.

### CHAPITRE XVIII.

Que ces Autheurs retranchent par un pur caprice de cette regle d'attendre pour se remuer & pour agir une motion senfible de Dieu, les actions communes de la vie civile, mais qu'ils l'étendent à tous les exercices de la vie chrestienne.

Premier exemple de l'examen qui doit preceder la confession.

Na fait voir dans le chapitre XV. CHAP. qu'en prenant pour principe qu'il XVIII. ne faut apporter aucune application volontaire à la priere, mais attendre en repos le mouvement de l'espit de Dieu, il faudroit étendre cette maxime aussi - bien aux actions qu'aux prieres, & generalement à tous les exercices de la pieté, ce qui seroit l'entier à Die renversement de la vie chrestienne.

seroien Mais il est bon de faire voir que ce

reurs ui après dis par est sam mettan

es jours a appri ira point pleine de 5 bien

à ceux ont fait ar fante, faux & ince que la penipecher des ai-

princi-It pour laire m pechez, des apprevent puilable actioni ieres 6

encor

122 Refutation des principales erreurs

CHAP. n'est point une consequence en l'ai XVIII. que l'on tire de ce principe, & qu'elle est avouée & reconnuë par ceux qui foustiennent cette doctrine. En un mo, qu'ils la tirent eux-mêmes à l'égard de principaux devoirs & des principaux exercices de la pieté chrestienne.

A la verité ils en ont retranché le ridicule à l'égard de certaines actions ordinaires, dans lesquelles ils ne disent pas qu'il faut demeurer en repos juiqu'à ce que Dieu nous previenne par un mouvement de son Esprit. Ils nt disent point, par exemple, qu'il n'el pas permis de faluer ceux qu'on rencontre, à moins qu'on n'en soit avent par un mouvement interieur du Saint-Esprit. Ils ne disent pas qu'il ne sau point donner de la nourriture à un ma lade dont on est chargé. Je veux cront qu'ils permettent de s'informer combien il y a de temps qu'il n'a rien pris car ils ne sont pas entierement infersibles à ces inconveniens grossiers ! visibles.

De même si on leur presente un act un contract, un compte à signer, il reconnoistront aisément qu'il est de prudence d'examiner ces actes, & d'e prend figner gent l où l'o faute fuites Mais vé à s'en p Dieu s'il y craince ils fe

pos,

volon le rid

Ce la nece en ce foit fi est ne est ne est ne noisse raison action traord

traord comm même tantes des Quietistes. Livre I. 123 prendre même avis avant que de les CHAP. figner. Et la raison qui fait qu'ils en ju- XVIII.

figner. Et la raison qui fait qu'ils en jugent si sainement, c'est que les surprises où l'on tomberoit par inadvertence & saute d'application pourroient avoir des suites fâcheuses dès cette vie même. Mais lorsque le jugement en est reservé à Dieu & à l'autre vie, & qu'ils s'en peuvent sauver, en supposant que Dieu ne manqueroit pas de les avertir s'il y avoit quelque inconvenient à craindre de l'omission de ces actions, ils se mettent alors facilement en repos, & ils se désendent de l'application volontaire, sans crainte de tomber dans le ridicule.

Ce n'est pas que ce retranchement de la necessité d'attendre la motion divine en ces occasions communes de la vie soit fort raisonnable. Car enfin si elle est necessaire en quelque occasion, elle est necessaire en toutes. Et s'ils reconnoissent qu'il est permis de suivre une taison évidente qui oblige à certaines actions sans attendre cette motion extraordinaire de la grace, on ne voit pas comment on ne pourroit pas faire le même dans les occasions plus importantes, où la necessité d'agir d'une cer-

F ij

en l'air qu'elle eux qui un mot, ard dei ncipaur

eurs

nché le actions e difen os julnne par Ils nt 'il n'el

on ren-

t avent a Saintne fan un maex croins er comien priss t infen-

un act, ner, is eft de la

fliers &

CHAP. taine maniere ne paroist pas moins évil XVIII. dente. Mais enfin la crainte du ridicule a fait qu'ils n'ont point étendula necessactions communes, & qu'ils l'ont renfermée dans les actions morales & importantes, parce qu'estant autheurs de cette regle, ils ont crû en pouvoir disposer comme ils voudroient, comme de leur propre ouvrage.

Nous pretendons donc montrer ity qu'ils l'ont étenduë formellement à la pluspart de ces actions morales, & c'el ce qu'il est bon de verisier par quelqus exemples. Nous les avons déja alleguez dans un autre chapitre, pour montres simplement qu'ils ne conseillent pas ces exercices; mais nostre dessein est de prouver icy qu'ils retranchent ces actions en vertu de cette regle d'éviter l'activité, & d'attendre la motion di-

vine.

Premier exemple tiré de l'examen de conscience.

Le premier sera tiré de l'examen de conscience qui doit preceder la consesson, comme ils l'avouent eux-mêmes en termes sormels. Aussi on ne voit pas bien car en presc la co homo calice indig non di me di

mang car queme damn qu'il e

La

avant confe que p oublid comn pieuse toutes nent afin d

leur d celuy fenter en que feroit

des Quietistes. Livre I. 129 bien comment ils s'en exemteroient: CHAP.

car enfin cet examen est formellement XVIII. prescrit par saint Paul, au moins avant . Cor. a communion : Probet autem seipsum 11. 28. homo, & sic de pane illo edat, & de 29.

calice bibat. Qui enim manducat & bibit indigne, judicium sibi manducat & bibit, non dijudicans corpus Domini. Que l'homme donc s'éprouve luy-même, & qu'il

mange ainsi ce pain & boive de ce calice ; car quiconque en mange & en boit indignement, mange & boit sa propre condamnation, ne faisant pas le discernement

qu'il doit du corps du Seigneur.

reurs

ns évi.

u ridi-

endu la

ivine à

s l'ont

ales &

theurs

ouvoir

comme

rer icy

nt à la

& c'elt

nelques

lleguez

nontrer

pas ces

eft de

ces ac-

d'évitet

ion di-

ren de

men de

confel-

mêmei

voit pas

La sincerité semble aussi y obliger avant la confession; car encore que la confession au Prestre ne soit necessaire que pour les pechez mortels que l'on oublie plus difficilement, neanmoins comme c'est la coûtume des personnes pieuses de découvrir à leur Confesseur toutes les fautes dont elles se souviennent de quelque qualité qu'elles soient, afin de le rendre Juge de leur vie, de leur disposition & de l'estat de leur ame, celuy qui faute d'examen ne se reprelenteroit pas tel qu'il est, tromperoit en quelque sorte son Confesseur, & luy feroit une fausse peinture de soy-mê-

F iii

126 Refutation des principales erreurs

CHAP. me. Il luy en donneroit une fausse idée, XVIII. & se priveroit des avis & des remedes qu'il en pourroit recevoir s'il s'estoit découvert avec un soin raisonnable, ce qui est une des principales utilitez de la confession des pechez veniels.

A la verité cet examen ne doit pas estre une recherche gesnante & inquiete, parce que cette maniere de s'examiner n'est pas utile. On examine mieux les choses quand on le fait aver paix & avec tranquillité. Le scrupule & l'inquietude ne sont bons au contraire qu'à causer un trouble plus dangereux que ne seroit l'oubli de quelque peché leger.

Mais ce que l'on pretend, est qu'il faut qu'e ce soit un examen de bonne soy, & qu'on y apporte une application serieuse qui vienne du respect qu'on a pour les Sacremens de l'Eglise, & de la sincerité d'une ame qui desire se connoistre, & se faire connoistre aux ministres de l'Eglise, qui tiennent dans cette sonction sacrée la place de Jesus Christ, & à qui on ne peut menur sans mentir au Saint-Esprit.

Cet examen, de plus, a des utilitez évidentes; car repassant ses pechez dans fon ef fource remen éviter au-lieu men

ges.
Voi
fonnes
rion à
Mai
qui fo
vine,

à la c

à l'exa

loit mettre droit eft vra & qu près mais quenc ftupid de ce fer d'e confe

Ils

fon esprit, on en reconnoist mieux les CHAP. fources, on les condamne plus since-XVIII.

rement. On fait des resolutions de les éviter, & plus precises & plus sermes, au-lieu qu'en se dispensant de cet examen on se prive de tous ces avanta-

Voilà l'idée commune que les perfonnes de pieté ont de cette preparation à la confession sacramentelle.

Mais quoy qu'on en puisse dire, ceux qui sont dans la voye de la motion divine, ont trouvé qu'il ne convenoit pas à la dignité de cet estat de s'appliquer à l'examen de ses pechez, & qu'il valoit mieux laisser à Dieu le foin de nous mettre dans l'esprit ceux dont il voudroit que nous nous confessassions. Il est vray qu'ils se menagent sur ce point, & qu'ils ne disent pas en termes exprès qu'il ne faut point s'examiner; mais ils le marquent par des confequences si claires, qu'il faudroit estre ltupide pour n'en pas conclure que ceux de cet ordre font bien de se dispenfer d'examiner leur conscience pour se confesser.

Ils ne disent donc pas qu'il faille renoncer à tout examen, ils semblent

F iiij

e idée, medes s'estoit ole, ce z de la

eurs

nquies'exacamine t avec

rupule ontraidangeuelque

ft qu'il

bonne pplicarespect Eglise, i desire tre aux nt dans Jesus

utilitez ez dans

menti

T18 Refutation des principales erreurs CHAP, même dire le contraire. L'examen, di. XVIII, sent-ils, doit toûjours preceder la con-

page 61. fession.

Sur cela on s'estoit porté à croite qu'il est donc bon de s'examiner: mais il ne faut pas aller si viste; car ce qu'ils ajoûtent donne une pensée toute contraire: Mais l'examen, disent-ils, doi estre conforme à l'estat. Or ils marquent clairement ensuite que cet estat ne de mande aucun examen, ce qu'ils établissent par divers principes três-concluans, & três-precis.

Ce que l'on craint en ne s'examinant point, est que l'on n'oublie ses pechez, qu'en les oubliant on ne s'en confesse point, & qu'en ne s'en confessant point, ils ne soient point pardonnez; mais ils remedient très-nettement à cet incontent point pardonnez.

venient par ces deux principes.

Il ne faut pas, disent-ils, qu'une pusonne de cet ordre se fasse aucune peim
d'oublier ses pechez pour deux raisons.
La premiere, parce que cet oubli est un
marque de la purisication de sa faute, o
que c'est le meilleur en ce degré d'oublir
tout ce qui nous concerne pour ne nous
souvenir que de Dieu. C'est donc le meilleur de n'en faire aucune recherches

car qui fair L

man faire ear elle de e

pro s'ex à cr che que

800

Q

Que ne i vrir faire bon luy-

mp

des Quietistes. Livre I. 129

car cette recherche empesche l'oubli, CHAP. qui est la meilleure chose qu'on puisse XVIII.

faire dans cet estat.

La seconde raison est, Que Dieu ne manque point lorsqu'il se faut confesser, de faire voir à l'ame les plus grandes fautes : var alors il fait luy-même son examen, & elle verra qu'elle en viendra mieux à bout de cette sorte, que par tous ses propres efforts.

reurs

zen, di

la con-

Croire

r: mais e qu'ils

te con-

Is , don

arquent

ne de

ils éta-

es - con-

minant

pechez.

confelle

t point,

mais ils

incon-

une per-

ne peins

raisons.

i est um

ute, 6

d'oublier

ne nom

le meil-

herchel

Aprês cela, pourvû que l'on ait creance à ces principes, il faudroit estre bien entesté de ses propres efforts & de sa propre application pour vouloir encore s'examiner : car enfin, que resteroit-il à craindre ? Si l'on oublie quelques pechez, tant mieux, c'est une marque que Dieu nous les a déja pardonnez,

& que nous en sommes purifiez.

Que nous peut donc nuire cet oubli? Que s'ils ne sont pas pardonnez, Dieu ne manque jamais de nous les découvrir. Ainsi en aucun cas il n'est necesfaire de s'examiner; & en tout cas il est bon d'attendre que Dieu nous examine luy-même. Pour confirmation de tout eecy, on ajoûte une remarque qui prouve que l'examen seroit inutile & impossible dans cet estat. La voicy.

330 Refutation des principales erreurs

CHAP. Si tost, dit ce livre, que l'on est dans XVIII. cette oraison, Dieu ne manque pas de reprendre l'ame de toutes les fautes qu'elle fait. Elle n'a pas plutost commis un defaut, qu'elle sent un brûlement qui le luy reproche. C'est alors un examen que Dieu fait qui ne laisse rien échapper, & l'ame n'a qu'à se tourner simplement vers Dieu, sousfrant la peine & la correction qu'il luy fait. Comme cet examen de la part de Dieu est continuel, l'ame ne peut plus s'examiner elle-même.

Voilà donc l'examen humain, inutile,

& impossible.

Mais l'ame, ajoûte-t-on, n'y perd rien: car si elle est fidelle, elle serabien mieux examinée par la lumiere divin, qu'elle ne le pourroit estre par tous si soins, & l'experience le luy fera bien con-

moistre.

Tout cela est fort bien conclu. Jen'y trouve qu'une difficulté, mais qui est considerable: c'est que les principes sur lesquels on sonde cette dispense de s'examiner, sont notoirement faux & temeraires, & renserment clairement ce qu'on appelle tenter Dieu. Car où sont écrits ces pretendus principes? Quelle asseurance en peut-on avoir, & quelle

propried peut ou la d'une mife

qui d'un donné de ce xame

l'ame Qui maxi alleur Dieu appli confe n'est. l'ave

- M

des Quietistes. Livre I. 131

remerité plus visible que de faire agir CHAP. Dieu à sa phantaisse, & de promettre XVIII. en son nom ce qu'il n'a jamais promis ? L'asseurance doit avoir quelque fondement, & un fondement solide: car une asseurance sans fondement est proprement ce qu'on appelle temerité & presomption. Or ce fondement ne peut estre que le droit de la creature, ou la promesse de Dieu; s'asseurer donc d'une chose que Dieu n'a point promise, c'est pretendre y avoir droit, ce qui est un effroyable orgueil. L'oubli d'un peché est une marque qu'il est pardonné. Qui l'a dit, & qui est le garand de cette regle, lorsque c'est faute d'examen qu'il est oublié ?

Dieu ne manque jamais d'éclairer l'ame de ses pechez plus considerables. Qui est encore l'autheur de cette maxime, & qui a droit de donner cette asseurance à ceux mêmes qui tentent Dieu, en negligeant d'employer une application raisonnable à examiner leur conscience ? Cette seule presomption n'est-elle pas capable d'attirer sur eux

l'aveuglement & les tenebres?

Mais, dit-on, ceux qui sont dans cet

Fvj

de reu'elle 2 dele luy Dieu l'ame

dans

Dien,
il luy
ert de
t plus

utile,

perd a bien ivine, ivine, en s ses

Je n'y jui est de s'e & te-

ent ce ù font Quelle quelle 132 Refutation des principales erreurs

CHAP, estat sentent un brûlement & un repre. XVIII. che interieur à toutes les fautes qu'ils commettent, & sur cela l'on en appelle à l'experience. Pour moy je consens à cette regle, & je m'en rapporterois vo. lontiers à leur propre experience pour verifier la fausseré de leur regle. Car tout le petit livre dont il s'agit icy estant plein à chaque page de maximes fausses, temeraires, dangereuses, la personne qui les a avancées ne sçauroit nier qu'elle n'ait commis en les avançant des fautes confiderables, & entr'autres, en avançant cette regle touchant l'examen ; je ne croy pas neanmoins qu'elle ofast dire qu'en l'é crivant elle s'est sentie brûlée & accablée de reproches interieurs : car alseurement si elle avoit éprouvé tous ces sentimens, elle auroit fait une faute beaucoup plus grande en publiant ce livre contre le reproche de sa conscience, de quoy je ne veux pas la croire capable. Elle me permettra done de produire tout son livre pour un temoignage convainquant de la faullet de cette maxime; mais il est clair pas là qu'elle retranche la necessité de s'appliq fur repr

Seco ti 0

d 10 auro

& d

tion que fe c gran eom de 1 & q

tion pée. DECL des Quietistes. Livre I. 133
pliquer à l'examen de sa conscience,
sur cette supposition temeraire de ces
reproches interieurs de Dieu.

#### CHAPITRE XIX.

Second exemple de la pratique de la maxime, Qu'il faut éviter toute application volontaire dans la maniere dont on prescrit aux personnes de cet ordre, de celebrer les mysteres que l'Eglise celebre le long de l'année.

C'Est un doute qui peut avoir esté CHAP.

Gacilement prevenu par ceux qui XIX.

autont compris la spiritualité du repos

& de l'inaction, qui évite toute application volontaire jusqu'à ce que Dieu
nous remuë, que d'estre en peine de
quelle sorte les personnes de cet ordre
se comportent dans les celebrations des
grands mysteres de nostre Religion;
comme de la naissance, de la mort, &
de la resurrection de Jesus-Christ,
& quelle part elles prement à la devotion de l'Eglise, qui en est toute occupée, & qui sait ce qu'elle peut pour en
secuper tous ses enfans.

repro.

ppelle ois vo.

e pour e. Car git icy

es , la sçauen les

es, & regle by pas en l'é

& accar aftous ne fau-

a conpas la a done

un téausseté air par e s'ap-

CHAP. Car il paroist scandaleux d'un coste que ces personnes n'y prennent aucune part, qu'ils passent ces jours comme tous les autres, & qu'ils évitent avec soin, par exemple, le jour de Pasque, de penser & de s'appliquer à la resurre. ction de Jesus-Christ. Et ce feroit de l'autre renverser tous leurs principes, d'approuver ces jours-là la pro. prieté & l'activité, c'est à-dire selon eux, la source de toute la malice & de la corruption des hommes. Or ils le fe. roient sans doute, s'ils permettoient le jour de Pasque de faire quelque effort pour s'appliquer à Jes us-Christ ressuscité. Il ne faut pas croire qu'on doive faire un peché pour honores JESUS-CHRIST: Car LESUS-CHRIST ne s'honore pas en pechant. Or, selon eux, ce seroit pecher que d'employer quelque activité & quelque effort pour penser à Jesus-Christ.

La difficulté est considerable, & elle a esté sentie pas ces Autheurs. Il falloit opter entre renoncer à la devotion de l'Eglise, ou aux maximes de cette nouvelle spiritualité. Mais enfin la nouvelle spiritualité l'a emporté, & leur a fait decider nettement, au moins à l'égard de ce qu'il f venar l'Eglii res q dire, ne leu manie marq qu'ell

marq qu'el appli cifion titulé refou propo par c

> recevi où il choisi celle affecti recevi ne

lité, tume crain; nous

des Quietistes. Livre I. 135 de ceux qui sont dans cette oraison, CHAP. qu'il falloit attendre le mouvement pre-XIX. venant de Dieu, aussi-bien les jours ou l'Eglise celebre ses plus grands mysteres que dans tous les autres ; c'est-àdire, que si la pensée de la resurrection ne leur est pas inspirée de Dieu, de cette maniere douce & tranquille, qui est la marque de l'esprit de Dieu, il faudra qu'elles se donnent bien de garde de s'y appliquer avec quelque effort. La decilion s'en trouve dans un chapitre intitulé, des Mysteres, où l'on pretend resoudre cette difficulté qu'on y avoit proposée, & on le fait premierement par certe maxime generale.

Il faut, dit ce livre, se laisser appliquer à Dieu à tout ce qu'il luy plaira, recevoir également toutes les dispositions où il luy plaira de nous mettre, en n'en choisssant aucune par nous-mêmes que celle de demeurer auprès de luy, de nous affectionner, de nous aneantir devant luy, recevant également tout ce qu'il nous donne, lumieres, tenebres, facilité ou sterilité, force ou foiblesse, douceur ou amertume, tentation ou distraction, peine, crainte, incertitude, rien de tout cela ne

nous doit arrester.

173

ofté.

ucu-

mme

avec

que,

urre-

e fe-

prin-

pro-

felon

& de

le fe.

nt le

effort

IST

no ur

nores

IRIST

felon

over

pour

z elle alloit

on de

nou-

a fait

égard

CHAP. Et en effet, il n'est pas possible que XIX. ces gens en demeurant dans leurs principes, puissent conseiller de s'appliquer à la pensée d'un mystere de Jesus-Christ avec quelque pen d'effort, en resistant à une pensée plus facile qui n'y auroit aucun rapport. Cet effort seroit une activité & une proprieté. Ce ne seroit plus se laisse aller à la motion divine : ensin ce se roit une action vivante de la vie d'Adam, qu'il faut évacuer & aneanur comme la source de la malice de l'homme.

Ce n'est point leur raisonnement qu'il saut blâmer, c'est leur principe. Si le principe estoit vray, la consequence se roit bien tirée; mais le mal est que le principe est três-saux, & qu'il n'est point vray que tout essort soit mauvais lorsqu'il est reglé par la lumiere de l'Eglise. Il n'est point vray aussi que toute action facile soit bonne lorsqu'elle est déreglée, & qu'elle nous empesche de prendre part à la devotion de l'Eglise. Qu'on suppose donc tant qu'on voudra, qu'une personne le jour de Pasque ne sente point de mouvement particulier de s'appliquer à la rement particulier de s'applique

farre ré à née en p la re cet l le c pliq mot pou

cett

facil
d'ou

pou

a la
le j
brer
Aug
eftat
avec
verse

jour fes dift toit en f l'Eg des Quietistes. Livre I. 137
surrection, l'esprit de Dieu qui a inspi-Chap.
re à l'Eglise cette distribution de l'an-XIX.
née en diverses Festes, & qui a institué
en particulier la celebration de celle de
la resurrection comme de la principale,
cet Esprit saint, dis-je, qui anime tout
le corps de l'Eglise, & le porte à s'appliquer à ces mysteres, doit estre un
motif sussissant à chacun de ses enfans
pour s'y appliquer, & pour preferer
cette application à d'autres pensées plus
faciles, dans lesquelles il trouveroit plus

Il faudroit une impuissance entiere pour dispenser un Chrestien de penser à la resurrection de Jesus-Christ le jour que l'Eglise s'unit pour la celebrer, selon cette belle regle de saint Augustin: Que toute partie est dans un estat honteux lorsqu'elle ne s'accorde pas avec son tout. Turpis est omnis pars universo suo non consentiens.

A la verité si quelqu'un dans ces jours-là estoit agité de pensées fâcheuses & de distractions penibles, il pourtoit se laisser aller à des pensées bonnes en soy, mais éloignées du mystere que l'Eglise celebre, pour se délivrer de cesdistractions, si on se sent dans une si-

reurs ole que

s prinappliere de

ee plus
apport,
& une
laiffer

e d'Aneantir l'hom-

d'ouverture.

nt qu'il . Si le nce se. que le l n'est

emiere esti que orsqu'as emevotion

le jour nouveà la re-

CHAP. tuation d'esprit , où l'application au XIX. mystere feroit moins d'effet que d'au. tres pensees qui se presentent pour dis. fiper ces idées de distraction, & remet. tre l'ame dans son estat tranquille; & il auroit raison en ce cas d'aimer mieux penser à de bonnes choses, & exclure l'idée des mauvaises, que de vouloir fous pretexte de s'appliquer aux myste. res que l'Eglise celebre, laisser son esprit en proye à de mauvaises idées, qui le priveroient en même temps, & de l'application au mystere & de la tranquillité : mais lorsqu'il ne s'agit que de se priver de quelques pensées plus faciles & plus douces, pour s'unir à la devotion de l'Eglise par l'application à un mystere qu'elle celebre, il est indubitable qu'il faut prendre ce parti, & ce n'est nullement alors preferer un mouvement humain au mouvement du Saint-Esprit; mais juger sainement que l'effort qu'on appelle humain, est plutost un mouvement du Saint-Esprit, que ces idées douces & faciles qui nous détournent de l'union avec tout le corps.

En effet, où est écrite cette regle, Qu'un mouvement doux & tranquille est to action dues auto ferer parc l'espitoute qu'il l'action

duit penil Dieu les g & p Il diffie

volo
myft
glife
L'
court
par

ces

myster tepo des Quietistes. Livre I. 139 est toûjours du Saint-Esprit, & qu'une CHAP. action penible est toûjours un mouve- XIX.

action penible est toûjours un mouvement de l'esprit humain? Ces pretenduës regles sont de pures chimeres sans
autorité & sans fondement. Il faut preferer quelquesois les actions faciles,
parce qu'elles sont plus d'impression sur
l'esprit, mais cela n'a lieu que lorsque
toutes choses sont égales, & non lorsqu'il y a un devoir de s'appliquer à
l'action dissicile: car alors ce choix conduit selon la raison, fait que l'action
penible est meilleure, plus agreable à
Dieu, & plus capable de nous attirer
ses graces, que celle qui est plus facile
& plus donce.

Il se presente naturellement'icy une difficulté, mais dont la solution ne sera que confirmer que c'est la pratique de ces personnes de ne pas s'appliquez volontairement à la consideration des mysteres, même dans les jours que l'E-

glise choisit pour les celebrer.

L'on m'objectera, dit le livre du Moyen court & très-facile, & c. page 32. que par cette voye l'on ne s'imprimera pas les mysteres. Voilà l'objection. Et voicy la reponse. C'est tout le contraire, ils sont donnez en realité à l'ame. Jesus-Christ

n au d'au-

r difmete; &

clure clure puloir nysteesprit

quilquilde se

aciles levoà un dubi-& ce

& ce mouat du it que

s qui

egle,

T40 Refutation des principales erreurs
CHAP. à qui l'on s'abandonne, & que l'on sin
XIX, comme voye, que l'on écoute comme veri
té, & qui nous anime comme vie, s'imprimant luy-même, luy fait porter tous
fes estats. Or, dit-on, porter les estats
de JESUS-CHRIST, est quelque chose
de bien plus grand que de considerer seu-

lement les estats de JESUS-CHRIST.

Pour développer cette réponse, il faut sçavoir que par porter les estats de JESUS-CHRIST, on entend participer réellement à la grace du mystere; avoir, par exemple, les dispositions de JESUS-CHRIST naissant le jour de Noël; de JESUS-CHRIST naissant le fuscité le jour de la resurrection: & il est vray que cette maniere de participer au mystere est plus considerable que de n'y participer qu'en meditant le mystere, & en pensant au mystere.

Mais ce qui n'est pas vray, & que ce livre suppose sans raison, est qu'asin que Dieu nous imprime les dispositions de Jesus-Christ dans un mystere, comme ceux de Jesus-Christ naissant ou ressuscité, il ne soit pas utile de s'appliquer volontairement à mediter, ou sa naissance ou sa resurrection, mais qu'il soit plus parfait d'abandonner son

espri droid que l'Egl

gene à eni fes e fa faș de l' parti CHF ces y ferer mier fuser attac

de l'I tacha aban pelle puisso est te cipe, certa. Dien

grace icy F des Quietistes. Livre I. 141 esprit à toutes les pensées qui vien-CHAP. droient dans l'esprit. C'est une prati-XIX. que absolument contraire à l'esprit de

l'Eglise.

eurs

on line

e veri

, sim-

er tous

estats

e chose

er fen.

197.

ife, il

eftats

parti-

nyste-

ispeli-

lant le

Tref-

: & il

artici-

erable

ditant

tere.

& que

qu'afin

litions

vstere,

r naif-

tilede

editer,

, mais

er fon

Elle n'a point jugé qu'une application generale & confuse à Dieu fust propre à entretenir & à augmenter la pieté de ses enfans. Elle a jugé au contraire par sa sagesse, c'est-à-dire, par la lumiere de l'esprit de Dieu, qu'une application particuliere aux mysteres de Jesus-CHRIST, à ses actions & à ses souffrances y estoit plus propre. C'est donc preferer son esprit propre & sa propre lumiere à l'esprit de l'Eglise, que de refuser de s'y conformer. Il y a des graces attachées à cette union avec le corps de l'Eglise, dont on se prive en s'en détachant, & il n'est point vray que cet abandon aux pensées faciles, qu'on appelle l'abandon à Jesus-Christ, y puisse suppléer, parce que cet abandon est temeraire, & fondé sur un faux prinape, que la facilité qu'on trouve en certaines pensées soit une marque que Dien veut qu'on s'y applique.

Il est donc vray que de recevoir la grace d'un mystere, ce qu'on appelle ity porter un estat de Jesus-Christ,

CHAP. est plus que de considerer simplement XIX. ce mystere. Cela est indubitable. Mais je soustiens que pour obtenir de Dieu la grace d'un mystere, la voye ordinaire prescrite par l'Eglise, & autorisée par la Tradition, est de s'appliquer volontairement à la consideration de ce my.

d'obtenir la grace des mysteres.

Mais elle a toûjours employé les jours qu'elle a destinez à ces solennitez, à de longues prieres, qui sont dans ces jours-là le principal employ des Chrestiens.

stere. Car c'est ce qu'a fait l'Eglise dans

tous les temps & dans tous les lieux;

son unique pretention a toûjours este

Son Office qui remplit presque tout leur temps, n'est qu'une application continuelle au mystere qu'elle celebre, & aux mouvemens de pieté qu'il doit produire dans les cœurs. Si celuy qu'on celebre est la resurrection de Jesus-Christ ressuré. Toutes les prieres de l'Eglist ne tendent qu'à l'adorer dans cet estat, & à luy demander de nous en rendre participans.

L'Eglise est donc persuadée que la

volo & quest felte voyo la torit torit voyo

glife ou p pech conc qu'il ctivi que : vité l'hor

des Quietistes. Livre I. 143 volonté de Dieu est qu'elle s'y occupe CHAP. & qu'elle y applique tous ses enfans; XIX. & elle ne demande point d'autres marques de cette volonté de Dieu, que la Feste même qu'elle solennise. Voilà la voye unique qu'elle enseigne par toute la terre, comme la meilleure qu'elle connoisse pour obtenir de Dieu la participation de la grace des mysteres. C'est aux Autheurs de cette nouvelle spiritualité, de nous dire sur quelle autorité ils ont pû se persuader que leur voye estoit meilleure que celle de l'Eglise, & qu'il estoit bon de la quitter, ou plutost qu'il y avoit du mal & du peché à la suivre : car c'est ce que l'on conclut de tous leurs principes, puisqu'il y auroit de la proprieté & de l'aclivité à suivre l'esprit de l'Eglise, & que selon eux, la proprieté & l'activité renferment toute la malice de l'homme,

A STORES

eurs ement

Mais Dieu linaire ée par

ée par volonce myfe dans lieux; ars esté

itez, à ans ces Chre.

ne tout
on conbre, &
bit proy qu'on
ESUS1 Office
CHRIST
1 Eglife
et estat,
rendre

que la

### CHAPITRE XX.

Que la doctrine de ce livre touchant la mortifications fixes, est encore une suit de ce principe, Qu'il ne faut point senmuer si Dieu ne nous remue.

CHAP. T NFIN , il est encore visible que C'est sur la regle d'attendre la mo. XX. tion divine qu'est fondée la maxime de ne s'engager à aucune mortification fxe ; car si le temps de cette mortification arrivoit avant que la motion divine se fust fait sentir de la maniere dont ces gens veulent qu'on la sente & qu'on l'apperçoive, ce seroit selon eux, un inconvenient capital, puisqu'il faudroit necessairement alors ou renoncer à la mortification, ou agir sans motion divine. Cela leur a fait conclute qu'il valoit mieux ne s'engager jamais à de telles necessitez.

C'est la consequence qu'ils ont tirée & qu'il estoit facile d'en tirer; mais pat là, il est clair qu'ils condamnent la pratique de tous les anciens Religieux, & même celle de toutes les Religions pre-

sentes,

fent liée car o qu'il cette fer d nece le pr

point Moy conte tifica ment fa do ce qu lon fo

purga cation propr le liv dit pa choqu laiffer

que f

Cep fent le ment des Quietiftes. Livre I. 145

sentes, n'y en ayant aucune qui ne soit CHAP. liée à des mortifications fixes & reglées; XX. car c'est les condamner que de supposer qu'il vaut beaucoup mieux attendre cette motion divine, & ne se pas presiser d'agir sans cela, que de se faire des necessitez de ces mortifications. C'est le principe que la nouvelle spiritualité fournit, & on doit même louer sur ce point la moderation du petit livre du Moyen court & facile, de ce qu'il se contente de ne conseiller aucune mortification fixe, au-lieu de dire positivement, comme il le pourroit faire selon sa doctrine, qu'il les rejette toutes, parce qu'elles sont absolument inutiles, selon ses principes, & qu'elles ne peuvent que fournir de matiere aux flammes du purgatoire, puisque toutes ces mortifications ne peuvent estre qu'un amas de propres operations & d'activitez. Or le livre du moyen court & facile ne dit pas cela; il a trop d'égard à ne pas choquer les gens: il luy suffit de le laisser à conclure.

Cependant comme ceux qui compofent les livres ne répondent pas seulement des sentimens qu'ils expriment

G

bant le ne suit nt sere

curs

la motime de tion fiprtification dinaniere a sente

uisqu'il renonans moonclure jamais

nt tiree nais par t la praeux, & ons prefentes, CHAP. par des paroles precises, mais qu'on a

droit de leur imputer tous les senti. mens qu'ils inspirent, & que l'on peut tirer necessairement de leurs principes ; la personne qui a fait celuy-là ne doit pas trouver mauvais que l'on ajoil. te aux autres objections que l'on a deja faites contre la spiritualité d'attendre la motion divine : Qu'un des grands inconveniens qui en naist, est qu'elle fournit à celles qui luy ressemble. roient, une excuse toûjours preste pour s'exemter de toutes les charitez & aumônes que les personnes pressées de necessitez leur peuvent demander; car elles n'ont qu'à leur répondre qu'elles ne sentent point sur cela de motion divine, & qu'elles ne sçauroient se dispenfer de l'attendre. Les plus miserables & les plus accablez de necessitez seroient obligez de se contenter de cette reponse : car le moyen de trouver mais vais que les gens suivent ce que leur conscience leur dicte? Ainsi voilà tous ces spirituels déchargez par leur spiritualité même, de tous les devoirs de charité, & de toutes les obligations de soulager le prochain; & même dans un par tio les

the fuff

L'o

20

d Si m

IL de qu'il intiti

P

des des

des Quietistes. Livre I. 147 une obligation de ne le point soulager par cette premiere & capitale obligation d'attendre à se remuer que Dieu les remuë.

urs

i'on a

fenti-

n peut

rinci-

-là ne

ajoù.

a deja

tendre

grands

qu'el.

emble. e pour

& au-

ées de

er; car

ju'elles

ion di-

dispen-

ables &

eroient

ette re-

er mau-

ue leur

ila tou

ir spici-

voirs de

tions de

ne dans

On peut faire plusieurs autres hypotheses d'une égale force, mais celle cy suffit pour faire juger de toutes les autres semblables que l'on pourroit faire.

onciuleon citor

### CHAPITRE XXI.

L'on montre qu'on a satisfait à ce que l'on s'estoit obligé de prouver touchant le livre du moyen court & facile; Sçavoir, que ce livre renfermant le décry de tous les exercices de pieté, approuvez & pratiquez par les Saints, ne substitue en leur place qu'une tres-fausse monnoye; c'est-à-dire, une doctrine tres-fausse, & qui mene directement à Pillusion. morton divine, dans le fens auquei en

TL n'est plus maintenant question que CHAP: de recueillir ce qu'on a établi jusqu'icy touchant les effets de ce livre intitulé: Moyen court & facile. On ne s'y contente pas de ne conseiller aucun des exercices qui ont esté louez & pratiquez par les Anciens; il n'y en a au-

mo

tol

COL

uti

not

me VO'

l'oi

effe

de

àu

82 ne

auc

CHAP, cun auquel on ne donne atteinte. Les XXI. mortifications irritent les passions, & donnent aux sens une vigueur dangereuse. L'examen est inutile, & ne fait que confondre l'ame. Toutes les autres œuvres sont infectées d'activité & de proprieté, la fource de la malice de l'homme. Il faut donc renoncer'à tout cela La conclusion estoit aisée à tirer. Mais que faire donc ? Il y a , dit-on , une autre voye beaucoup plus facile pour acquerir la perfection. C'est où l'on veut venir: mais quelle sera donc cette

voye?
C'est la voye de la motion divine. Et qu'est-ce que cette voye de motion divine ? A-t-elle quelque fondement solide ? Elle est toute fondée sur une pure équivoque qui donne lieu à plusieurs faussetz qui sont les appuis de cette voye. Car c'est une fausseté, que cette motion divine, dans le sens auquel on la prend, soit necessaire pour bien agir, pour plaire à Dieu, & pour estre enfans

110

A de Dieu. de araffo est aradouos C'est une fausseté, que ceux qui n'agillent pas par ce principe ne puissent faire des actions divines.

C'est une faussete, que sans cette

motion divine prise au sens de ce livre, CHAF. toutes les œuvres soient infectées & XXI. corrompues.

C'est une fausseté, qu'il soit bon & utile d'attendre cette motion divine, & de ne se point remuer que Dieu ne

nous remue en cette maniere.

175

Les

don-

reuse.

que

cu-

pro-

nom-

cela.

Mais

, une

pour

l'on

cette

on di-

t foli-

e pure

lieurs

cette e cette uel on n agir, enfans

ui n'a-

uissent

s cette

Enfin, ce que l'on nous donne comme une voye de perfection, est une voye qui va directement à l'illusion, à l'omission de la pluspart des devoirs essentiels du christianisme, des actions de charité les plus necessaires, qui mene à une inaction pleine de presomption, & à se croire d'autant plus saint qu'on ne pratique aucune bonne œuyre, ni aucune action de pieté.



N. va maintenam vois paroibre

A nousavone entrepris denimen

lous une nouvelle forme de pa not venom. Elle a s'appellera plue civiliene

concempiations sequif. Aniloneste cut

G iij



## REFUTATION

DES ERREURS

# DES QUIETISTES.

CHAPITRE PREMIER.

Nouvelle forme sous laquelle on representera la spiritualité des Quietistes, qui s'appellera Oraison de simple regard o contemplation acquise. Raisons de ces formes differentes. Caractere de Molinos o de quelques autres Autheurs. Qu'en ne condamne point tome oraison extraordinaire, o qu'il y en a eu dans de saintes ames.

N va maintenant voir paroistre la nouvelle spiritualité, dont nousavons entrepris l'examen, sous une nouvelle forme & un nouveau nom. Elle ne s'appellera plus oraison de

motion de sim oraifo? min in tes for tion o duire grês 8 ge spi ceux font a tres à verles quoiq mis le le pet satta qu'il comm a ce d fon inf d'autr prepa Silence Dieu , par u

partic

de sim

des Quietistes. Livre II. 151 motion divine, on la nommera oraison CHAP. de simple regard, contemplation acquise, oraison de foy, ou en nudité de foy, chemin interieur. La raison de ces differentes formes est que la maniere de devotion que ces personnes ont voulu introl duire, a son commencement, son progrês & sa fin. C'est une espece de voyage spirituel qui a diverses parties. Ainsi ceux qui ont entrepris de le décrire se font attachez, les uns à l'une & les autres à l'autre, & ont fait valoir ces diverses parties selon leur inclination, quoiqu'ils n'ayent pas tout à fait obmis les autres. Ainfi nous voyons que le petit livre du moyen court & facile s'attachant particulierement à l'estat qu'il appelle de motion divine, qui est comme la fin du voyage & qui répond à ce que les Mystiques appellent Oraison infuse, ne laisse pas de faire mention d'autres oraisons qui en sont comme la preparation, telles que sont l'oraison de Page 57. silence, l'oraison de simple presence de 147. Dieu, l'oraison de repos. Mais d'autres par une inclination differente se sont particulierement attachez à ce qu'ils appellent Contemplation acquise, ou oraison de simple regard, qui a encore son com-

G iiii

refen-

rd o

le ces

olinos

Qu'on

traor-

Sain-

oistre

dont

men,

on de

CHAP, mencement, son progrês & sa perfection. Il est peu distingué dans sa fin de l'oraison infuse. C'est pourquoy l'Abbé Confer. myfique. où l'ame est toute absorbée, de sorte qu'on

d'Estival reconnoist un simple regard le peut appeller un simple regard ren-Page 171. forcé. Malaval a esté de son goust, parce qu'il a dessein de donner credit à cette oraison, en la representant par l'endroit qu'il a crû le plus capable d'attirer le monde. Molinos au contraire, ou par genie ou par politique, semble avoir eu particulierement dessein d'en donner des idées affreuses. Ce ne sont que tenebres, que privations, que peines épouventables, que secheresses, que tentations, que desolations, que martyres. Il est vray qu'il a décrit aussil'oraison infuse à la fin de son livre, & les autres parlent de même de toutes ces diverses especes d'oraisons; mais les uns appuyent plus que les autres sur certaines parties selon leur genie. On ne voit presque que des douceurs dans le moyen court & facile, parce que le temperament de la personne qui l'a composey estoit porté; & l'on ne voit au contraire que des horreurs dans Molinos, parce qu'il s'est plû à affecter ce caractere. orai l'eft. gara pell

ne 91 fem cho e'eft tho rons don

qui/

deg dina alle fain toie €un ticu con

y co

leur

des Quietistes. Livre II. 153

eurs

erfeca

fin de

'Abbé

regard

qu'on

d ren-

, par-

à cet-

l'en-

d'atti-

raire,

emble

n d'en

e font

le pei-

s, que

mar-

Mil'o-

& les

ces di-

es uns

certai-

ne voit

moyen

apera-

poley

ontrai-

, par-

ctere.

Mais la principale difference de ces CHAP. parties, c'est qu'ils attribuent à une grace extraordinaire ce qu'ils appellent oraifon infule, qui n'est autre chose que l'estat de motion divine, ou le simple repard renforce; mais dans ce qu'ils appellent le simple regard commun regarde dans son commencement, ils ne reconnoissent qu'une grace ordinaire què ne manque, disent-ils, à personne, & ils semblent vouloir qu'il y ait quelque chose qui tienne de l'industrie humaine, c'est pourquoy ils en donnent des methodes & des regles que nous marquerons dans la suite, ce qui fait qu'ils luy donnent le nom de contemplation ac-Mais quand ces lottes d'orailous sinp

Mais parce que dans la description qu'ils en font, principalement dans les degrez qui tiennent un peu de l'extraordinaire, il se rencontre quelques estats assez semblables à ceux que quelques saintes ames ont éprouvez, qui n'y estoient point par aucune étude ni par aucune methode, mais par des dons particuliers de Dieu à qui il plaisoit de les conduire par ce chemin sans qu'elles y contribuassent par leur volonte ni par leur industrie. Je me croy encore obligé

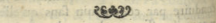
GV

CHAP. de repeter icy, que je n'ay nullement deslein de donner aucune atteinte à ces oraifons extraordinaires, ni de condamner generalement tous ces estats qui ren. ferment des dispositions surprenantes. que les ames qui les éprouvent ne pourroient ni empescher ni se procurer quand elles le voudroient. L'on avoue au contraire que dans les ames d'une vertu éprouvée par la suite uniforme d'une vie sainte & chrestienne, on a lieu de prendre ces estats extraordinaires pour des graces & des faveurs particulieres de Dieu, à qui il plaist de se communiquer de cette maniere à ces ames pour les raisons qu'il connoist.

Mais quand ces sortes d'oraisons extraordinaires se rencontrent dans des personnes d'une vertu assez commune & d'une vie peu exacte, on ne sçauroit nier que la prudence chrestienne n'oblige à les regarder comme suspectes, & principalement si elles sont jointes à quelque principe faux & peu so-

lide. anniversh and sister, and then

I.



temindulizie. Je me croy encore voluge

De l ve fai

pe. ra

nons veau ne le qu'il feul. dans conti c'est de co live.

D donn H ve luy veut irs

a ces dam-

iren.

pourcurer

avoue.

d'une

orme

a lieu

com-

ames

is des

mune

n'0-

ispec.

join-

eu for

### CHAPITRE II.

De l'invention trouvée par quelques nouveaux Autheurs, pour suppléer au defaut de la contemplation infuse, ou de l'oraison passive, qui est celle qu'ils appellent la contemplation acquise, ou l'oraison de simple regard.

C E qu'il y a de commode dans ces CHAP.

C estats extrordinaires dont nous venons de parler, & que nous ne condamnons pas, c'est qu'au moins les nouveaux Mystiques reconnoissent qu'on
ne les peut acquerir par methode, &
qu'il ne les faut attendre que de Dieu
seul. C'est Dieu, selon eux, qui les opere
dans les ames, sans que les hommes y
contribuent rien par leur industrie: &
c'est pourquoy ils leur donnent le nom
de contemplation insuse, & d'oraison passeul.

Dieu, felon eux, ne garde pour les donner aucun ordre ni aucune regle. Il verse dans l'esprit les lumieres qu'il luy plaist. Il remuë le cœur comme il veut, & il donne aux ames des mouve-



CHAP. mens & des sentimens conformes aux II. desseins qu'il a sur elles, sans que leurs prevoyances, leurs esforts, leur application y contribuent rien. Ainsi c'est un principe general parmy eux, Que cette forte d'oraison n'a point besoin de re.

gles ni de preceptes.

Cette sorte d'oraison n'ayant donc point besoin de methode, on ne se doit point mettre en peine d'en chercher, & l'on doit rejetter au contraire ceux qui en voudroient donner. Il est même assez aise de reduire la conduite des perfonnes que Dieu engage dans ces voyes, à des maximes claires & certaines. On leur doit fort recommander de ne rien faire pour se procurer ces estats extraordinaires, de ne les desirer point, den'y avoir aucune complaisance, de ne juger point par là de ce qu'elles sont devant Dieu, de n'en prendre jamais occasion de se preferer à personne, de de mander même à Dieu qu'il les en délivre, & d'envier le bonheur des ames que Dieu conduit par des voyes plus communes.

Que si avec cela il ne plaist pas à Dieu de les exaucer, pourvû qu'elles n'y demeurent que contre leur volonté, elles y i doit ait ces des à D mo

de ne i grai le pretr tror pées non fe fo com que moi orai

a qui un co fort tres :

phan

C

des Quietistes. Livre II.

y peuvent demeurer en paix; & je ne CHAP.
doute point qu'il n'y ait eu & qu'il n'y II.
ait encore plusieurs bonnes ames à qui
ces estats n'ont point esté des pieges &
des sujets de tentation, & qu'il a plû
à Dieu de sauver & de sanctister par ces
moyens.

Mais parce qu'aprês tout, le nombre de ces ames en qui Dieu agit d'u - ne manière extraordinaire n'est pas fort grand, par l'aveu même de ceux qui ont le plus de pente à les croire, & qu'en Conferent retranchant celles qui ont dessein de Pag. 187.

retranchant celles qui ont dessein de tromper ou qui sont elles-mêmes trompées, ce qui en reste est en assez perit nombre; quelques Autheurs mystiques sesont avisez d'y substituer un estat plus commun, & qui n'a besoin, disent-ils, que d'une grace ordinaire, dont neanmoins ils égalent le merite à celuy des oraisons les plus extraordinaires.

Cet estat est ce qu'ils appellent Con-TEMPLATION ACQUISE, à laquelle il y en a qui appellent tout le monde, comme un certain Mystique nommé Falconi, fort celebre parmy ces Spirituels. D'autres sont plus reservez sur ce point, comme Molinos même, Malaval & le Pere Epiphane Abbé regulier d'Estiyal, qui a fair

reurs
nes aux
ne leurs
c'est un

de re-

rcher, re ceux même es pervoyes, es. On ne rien

ne juont de-

de deen délines que s com-

à Dieu n'y de-

CHAP, imprimer à Paris un ouvrage sur cer estat de contemplation acquise, sous le titre de Conferences my stiques. Mais la verité est qu'on ne voit pas bien les rai. sons de cette reserve, ce qu'ils disent du merite de cette contemplation estant fi attirant, qu'ils auroient tort d'en ref. ferrer si fort l'usage si elle avoit les effets qu'ils luy attribuent. C'est ce que j'ay dessein d'examiner; mais avant que de le faire, je croy que la justice d'emande qu'on fasse sur ce point une remarque d'équité. C'est qu'encore que Molines Espagnol ait joint à cette oraison qu'il tâche de mettre en vogue, des pratiques detestables, pour lesquelles il a esté juridiquement condamné par le jugement celebre rendu contre luy à Rome dans l'Inquisition, il ne seroit pas juste nearmoins de soupcomer de ces mêmes exces tous ceux qui en ont parlé, ni plufieurs personnes devotes qui s'y sont laissé engager par simplicité, estant attireés par les magnifiques promesses de ceux qui entraitent, qui ont accoûtume de proposer cette oraison comme un secret admirable pour parvenir à une perfection fublime.

Il est vray que le choix de ces prati-

ques fet d punit ce pa la n' Dieu & fes droit

pas p

ton,

exami mens cune finon eux-n gnifiq qu'ils ner, &

confu

mes 8

des Quietistes. Livre II. 159 ones extraordinaires estant souvent l'ef- CHAP.

set de l'amour de la nouveauté, Dieu punit quelquefois cette mauvaise source par des illusions grossieres; mais cela n'estant ni certain ni necessaire, & Dieu pouvant même joindre ses graces & ses faveurs à la simplicité de quelques ames qui s'y portent avec un cœur droit & par le desir de luy plaire, il n'est pas permis, sous pretexte de cette oraiion, de soupçonner personne des déreglemens qu'on a reprochez à Molinos & a ses fauteurs.

C'est en cette maniere qu'on pretend examiner les sentimens & les raisonnemens de ces Autheurs, sans en tirer aucune autre consequence contre eux, snon qu'ils sont três-sujets à s'éblouir eux-mêmes par de certaines idées maguifiques & par des termes specieux qu'ils ne prennent pas la peine d'examiner, & dont ils se forment des notions confuses propres à se tromper eux-mêmes & les autres.



pouryasque par un moyen on coma du

s prati-

ars

ur cer

ous le

fais la

es rai-

difent

eftant

n ref-

effets

ie j'ay

que de

mande

arque

Colinos

n qu'il

tiques

Até ju-

ement

e dans

nean-

nes ex-

ni plu

y font

nt atti-

lles de utumt

un sene per

### CHAPITRE III.

Description de la contemplation acquise, ou de l'oraison de simple regard selon ces Autheurs.

CHAP. P OUR faire entendre en quoy on fait consister cette oraison & le procedé qu'il y faut tenir, il est assez indifferent de s'arrester, ou au livre du sem Malaval, ou à celuy de l'Abbé d'Estival, parce qu'ils proposent tous deux la même doctrine. On suivra pourtante dernier, parce qu'il a particulierement examiné cette matiere, & qu'il rapporte exactement les sentimens de l'autre.

Ils prescrivent l'un & l'autre de commencer cette oraison en se rendant Dieu present, & pour cela il n'importe point, felon eux, de quelle maniere on se recueille devant Dieu: par la consideration d'un mystere de Jesus-Christ, par celle d'un attribut de Dieu, par une oraison vocale ou mentale; & ensin par quelque petite lecture. Tout est bon, pourvû que par ce moyen on entre dans

le re que fait Er faire

on s tout de la de in

que laval form bé d'i cet a par l dans en la

fration noistre pour se moy contes dit-il nous se sons

lon ne au pl dans l

des Quietistes. Livre II. 161 le recueillement, & que l'on conçoive CHAP. que Dieu est present par tout, ce qui III. fait tout l'essentiel de cette pratique.

Ensuite, selon Molinos, il faudroit faire un acte de resignation, par lequel on s'abandonne à Dieu pour obeir à toutes ses volontez, ce dépouillement de la volonté propre estant d'une gran-

de importance, selon luv.

Mais l'éclaire Provençal, c'est le nom confer. que l'Abbé d'Estival donne au sieur Ma-mystique. laval, a trouvé qu'il estoit bon de reformer ce point. Il ne permet, dit l'Abbéd'Estival, que pour deux ou trois jours cet acte dont nous venons de parler, par lequel celuy qui entre nouvellement dans le simple regard, aprês s'estre mis en la presence de Dieu, fait cette protestation: Mon Dieu, je suis icy pour ne connoistre que vous, pour ne vouloir que vous, pour ne me souvenir que de vous ; faites en moy ce qu'il vous plaira, je me soumets à toutes vos volonte?. L'on ne permet cet acte, dit-il,qu'à cause de la grande difficulté que nous avons à nous figurer que nous fassions rien de bon si nous ne parlons, mais son ne le permet que trois ou quatre jours au plus, parce qu'une ame qui est entrée dans le simple regard, comprend bien-tost

irtantle erement r'il rapde l'aude coment Dies te point, on le renfidera-HRIST, par une

enfin par

est bon,

tre dans

reurs

acquife,

no your

clepro-

z indif-

du sieur

é d'Effi-

deuxla

ard

The Refutation des principales erreurs
Char. qu'il y a un langage muet, par lequel nous
III. nous faisons entendre à Dieu beaucoup
mieux que par les paroles sensibles, o
même par les actes interieurs reflechis, o
elle auroit honte de chercher le secours de
quelque chose sensible contre l'atrain

qu'elle sent.

Après cela, c'est-à-dire, après avoir concu Dieu comme present par tout,

conçu Dieu comme present par tout, il faut arrester son esprit dans un regard fixe de Dieu. Et c'est icy, dit l'Abbé d'Estival, où cessent tous les raisons nemens. Il faut demeurer dans ce simple pregard autant de temps qu'il sera posse, ble, sans rien penser, sans rien deliter, puisqu'ayant Dieu nous avons tout, quand vous seriez les plus beaux rappose sont l'esprit humain est cappable sur la puissance de Dieu. & sur la puble sur la puissance de Dieu. & sur la puble sur la puissance de Dieu.

» pable, sur la puissance de Dieu, & sur la » creation du ciel, de la terre, & que

» vous vous representeriez en vostre ora-» son tout ce que les Docteurs ont dit de » plus beau sur ce sujet, que seroit-ce au

"regard d'avoir Dieu en soy-même?

Cette raison qui presere le simple regard de Dieu à tous les raisonnemenses prisé du sieur Malaval, & c'est un des plus grands principes. On la voit de la page 7, de son dialogue presque dans

les médiun ou leure i on ne ce & ju de poi l'autre tain de & que

le possible darté, ute & puisse e même ne se puisse e même me se puisse de l'aimer mesure nard, Modul

Que qui a I par le i ple reg connoi Dieu o

modo.

des Quietistes. Livre II. 163 les mêmes termes : mais qu'elle soit de CHAP.

funou de l'autre, elle n'en est pas meilleure ni plus concluante. On n'a Dieu & on ne le possede que par la connoissance & par l'amour, mais on ne le possede point dans cette vie ni en l'une ni en l'autre de ces deux manieres dans un cerun degré qui soit tel que l'on ne puisse & que l'on ne doive encore desirer de le posseder davantage. On ne connoist point tellement Dien ni avec une telle darté, qu'on ne le puisse encore connoisne & plus clairement & plus vivement. On ne l'aime point tellement qu'on ne puisse encore l'aimer davantage. On est même obligé, selon saint Augustin, de ne se point born er dans l'amour de Dieu, &de l'aimer enforte que l'on tende à laimer encore plus parfaitement : La mesure d'aimer Dieu, selon saint Ber+ nard, estant de l'aimer sans mesure. Modus amandi Deum, est amare sine moda.

Que veut donc dire cette maxime, Que qui a Dieu a tout, & qu'on l'a tout entier par le simple regard ? Est-ce que ce simple regard comprend la plus parfaite connoissance & le plus parfait amour de Dieu que l'on puisse avoir ? Si c'est-là la

s avoir r tout. un reit l'Abraifone fimple a poll-

reurs

uelnoud

еансоно

les, o

his, o

cours de

Pattrais

delirer, is tout, ux raieft ca-& furla & que re orait dit de

t-ce au me? nple re. nenset in de les voit des ue dans

164 Refutation des principales erreurs CHAP. pensée de ces Mystiques, c'est indubit. III. blement une erreur. Il est três-faux que Dieu ne puisse élever l'ame à une plus haute connoissance & à un amour plus pur, plus grand, plus fervent que ce luy-là. Ainsi ou ils n'ont eu aucune pen. fée distincte en avançant cette doctrine, ou elle est três-clairement & três-diffin-Etement fausse. Il est bien certain, par exemple, pour me servir d'une preuve commune, que ce pretendu simple tegard est moindre que la lumiere de gloire, & que l'amour des bienhen reux. Il est donc faux qu'ayant Dia par cet acte on ait tout & on possede tout, puisque l'on n'a pas & que l'on ne pol sede pas tous les degrez de connoil sance & d'amour de Dieu qui sont entre cet acte de fimple regard & la con-



regard comprend in plus parfaire

gue I en milloavoir a Sec efteld tu

noissance des bienheureux.

s effects do Lames fant melure.

Qu'on a de sin sance

TL ef 1 mati def por aux élos leur con I'on do qu'ils lu bon de f de raiso tribuer a cun deg yestant nous ait. la Tradi infepara minemen les grace

faire agi

tions fai

## CHAPITRE IV.

Qu'on n'a pas lieu d'attribuer à l'oraison de simple regard, ni une grande connoifsance de Dieu, ni un haut degré d'a-

TL est important d'approfondir cette CHAP. Imatiere , parce qu'elle servira de IV. def pour juger de ce qu'on doit deferer aux éloges que ces Autheurs donnent à leur contemplation acquise, & de ce que l'on doit croire des effets prodigieux mils luy attribuent. Et pour cela il est connoil bon de supposer ce principe de verité & font en de raison, Qu'il n'est point permis d'atx la con tribuer à aucun acte de la creature auun degré de grace spirituelle comme yestant attaché, à moins que Dieu ne nous ait revelé par son Ecriture ou par la Tradition, que ce degré de grace estoit inseparable de cet acte. Dieu est souvelanement libre dans la distribution de les graces. Il ne nous est pas permis de le faire agir selon nos caprices, ni de tater à nostre phantaisse le merite des actions saintes. On ne le peut faire sans

rreurs ndubitafaux que une plus

our plus que ce. une pendoctrine, s-diftin-

tain, pa e preuve mple remiere de bienheu. ant Die

Tede tout. n ne polx 66 Refutation des principales erreun

WILL STATE

CHAP. usurper les droits & les prerogatives de Dieu, & sans se rendre coupable d'unere. merité três-insolente: & enfin sans donner lieu à l'illusion des ames qui se lais sent tromper sur les fausses idées qu'et leur donne. Cela supposé, je deman. de en quel temps on veut qu'une ane appliquée à l'oraison de simple regard possede ces hauts degrez de connoissan. ce & d'amour de Dieu ? Est-ce devant que d'estre entrée dans le simple regard, & avant que l'ame soit fixée lu Dieu connu par une idée confuse, in distincte & generale ? Est-ce dans lesimple regard même? Est-ce enfin après le simple regard, & comme pour réconpense du merite qu'on y a acquis, qui Dieu ne manque jamais d'élever l'ant à cette haute connoissance & à ce parfait amour? Si l'on pretend que le merite de cet acte confiste dans les dispo fitions avec lesquelles l'ame y ester trée, il y aura bien à rabbattre de cett perfection pretenduë. Car premier ment la perfection des dispositions, @ precedent ce simple regard, n'est pour un effet de ce simple regard. Qu'el soit grande ou petite, excellente

chetive tant que l'on voudra, le simpl

regard cune p

Que plus c le fim par de disposi aimpo a quic gard, ceptée moins empel lacong & três cellent & de ta Ond

consiste mais c Car que du acti

Il co fance of de Die lent, 8 des Quietistes. Livre II. 167 regard n'y fait rien du tout & n'y a au-CHAP. cune part, puisque cette disposition le IV.

precede.

Que pourroit-on donc s'imaginer de plus chimerique que de pretendre que le simple regard sust toûjours precedé par des dispositions excellentes? Si ces dispositions sont des dons de Dieu, qui a imposé à Dieu cette loy de les donner à quiconque se disposera au simple regard, & par où paroist-il qu'il l'ait acceptée? Jamais il n'y eut de phantaisse moins probable que celle-là. Car qui empeschera une ame três-soible & dans la connoissance & dans l'amour de Dieu, & três-éloignée de ces dispositions excellentes, de pretendre à cette oraison & de tâcher de s'y occuper?

On dira peut-estre, que c'est dans l'atte même du simple regard, & lorsque l'ame'y est actuellement appliquée, que consiste son excellence & son merite; mais c'est ce qui est aussi peu probable. Car qu'est-ce que comprend ce preten-

du acte ?

Il consiste, dit-on, dans une connoissance consuse, generale & indistincte de Dieu. Qu'y a-t-il en cela de si excellent, & le moyen même de concevoir

rreurs atives de d'une te ans don i se lais

demanune ame e regard nnoillane devass

nple refixée infuse, inns le simn après k r récomquis, que

à ce parle le meles dispoy est ene de cett

ions, quient Qu'ell

le fumpi

168 Refutation des principales erreurs CHAP. Dieu plus foiblement? Tous les home IV. mes les moins spirituels conçoivent Dieu en cette maniere quand ils en par. lent.

> On ajoûte à cette foible idée confuse l'idée distincte de la presence de Dien par tout. C'est un attribut de Dieu, mais c'est l'attribut le moins capable de soymême de nous porter à l'amour, parce qu'il n'enferme nullement l'idée de bon. té ni d'amabilité; les biens & les maux, les objets formidables & defirables peuvent estre regardez comme presens, & cette idée ne fait qu'augmenter un peu l'idée des biens & des maux. Si donc on avoit regardé Dieu comme le souverain bien, l'idée de present pourroit fortifier cette idée; si on l'avoit regardé comme un objet de terreur, elle le rendroit encore plus terrible: mais le considerer comme present, sans l'avoir conçu comme bien, laisse la volonte dans le même estat & n'est pas capable de soy-même de la toucher.

La verité est même qu'on ne s'est guere servi de cette idée de present par tout, pour se porter à aimer ou à craindre Dieu davantage. L'idée que Dieu connoist & penetre toutes choses jus-

qu'aux

qu'aux cœur, metou reform neme mes da de la m

à ses F ment q actions

C'el

C'ef

presien nes œu point de Ilve lite, Q ment qu que les : que lieu

usamm o que compte व्या भाग dit, Qui

o qu'il de nos r Et ail

des home

des Quietistes. Livre II. 169 qu'aux replis les plus secrets de nostre CHAP. cour, a esté regardée par les Saints com- IV. en par. metout autrement importante pour la reformation de nos mœurs, & tout aumement efficace pour contenir les hom-

mes dans le respect & dans la crainte de la majesté de Dieu.

C'est pourquoy saint Benoist ordonne à ses Religieux de penser continuellement que Dieu a les yeux sur toutes leurs actions & sur toutes leurs pensées.

C'est par cette raison qu'il met expressement entre les instrumens des bonnes œuvres, d'estre persuade qu'il n'y a point de lieu où Dieu ne nous regarde.

Il veut dans le premier degré d'humilite, Qu'un Religieux considere incessamment que Dieu le regarde du haut du ciel, queles yeux de sa majesté divine, en quelque lieu qu'il se rencontre, sont ouverts inusamment sur la moindre de ses actions, gue ses saints Anges luy en rendent un compte exact à toute heure, que c'est ce que nous montre le Prophete, lorsqu'il nous dit, Que nos pensees sont presentes à Dieu, qu'il penetre les replis les plus cachez de nos reins & de nos cœurs.

Et ailleurs: Dien sçait que les pensées As bommes sont vaines. Et en un autre

reurs s homcoivent

confuse le Dieu u, mais de foy-, parce

de bon. s maux, les peufens, & un peu

Si donc e souveourroit t regar-

, elle le mais le l'avoir volonté capable

ne s'elt fent par à crainne Dieu fes ju qu'aux 170 Refutation des principales erreurs

CHAP. endroit: Vous connoissez de lo n, mon Dien,

IV. toutes mes pensées. Et encore: La pense
d l'homme se vient découvrir d'elle-même
a vous.

WILL STATE OF THE

Il est remarquable que quoique saint Benoist ne doutast nullement que Dies ne fust present par tout, puisque l'Eci. ture le marque clairement par ces paro. les: Si je monte au ciel je vous y trouv, si je descends dans les enfers vous y este present : SI ascendero in calum tu illu es, si descendero in infernum ades : il a mieux aimé neanmoins le faire regatder comme dans le ciel, & penetrant du ciel toutes nos pensées, que de faire concevoir qu'il est par tout ; & l'on ne doit pas croire que ce soit par hazard qu'il se soit porté à concevoir Dieu lou cette idée. Les Peres estoient bien-ails que non seulement le fond de leur doc trine fust tiré de l'Ecriture, mais il tâchoient même d'en tirer leurs exprefions & les manieres de concevoir le objets de pieté. Ils ne croyoient po que ce fust au hazard que Dieu eustra fermé ses veritez sous certaines ides & ils voyoient que JESUS-CHRIS même proposant à ses Apostres un me delle de prier, leur avoit fait concerd

Dieu esté pa Jesu cevoir noist c sa regl quelle prenne te la m

lité, conterne de pas tar fautes ne jois tout ce le fond dit par tualiré on, que

plicité.
Il n'y elsentie tegard d'écour. I toient n

ne fero cette or dans ce

des Quietistes. Livre II. Dieu comme dans les cieux. C'a donc CHAP. esté par un effet de leur respect envers IV.

JESUS-CHRIST qu'ils ont aime à concevoir Dieu sous cette idée. Saint Benoist en a fait un particulier usage dans la regle; & l'on ne voit pas bien par quelle raison les nouveaux Spirituels en prennent une autre, qui n'a pas sans doute la même benediction & la même utilité, qui ne nous separe pas tant de la terre que celle-là, qui ne nous donne pas tant lieu de faire attention sur nos fautes & sur nos miseres, à moiss qu'on ne joigne à l'idée de Dieu present par tout celle de Dieu voyant & penetrant le fond de nos cœurs, ce qui est interdit par les loix arbitraires de la spiriwalité du simple regard, parce, diron, que cela nous jette dans la multiplicité.

urs

Dien.

penfee

-meme

e faint

e Dien l'Ecri.

s paro

trouve,

y effes

tu illis s: il a

regar-

netrant de fai-

& l'on

hazard

eu fous

en-ails

eur doc

mais is

exprel-

voir 6

ient po

Iln'y a donc rien dans la connoissance essentiellement renfermée dans le simple regard de fort édifiant, ni qui soit capade d'éclairer l'esprit ni de toucher le eustren cour. Mais quand ces connoissances ses idee toient mille fois plus hautes, cela même HR 151 ne feroit rien pour relever le merite de sun me cette oraison. On ne possede point Dieu oncero dans cette vie par la seule connoissance,

Hij

CHAP. & nulle connoissance n'est par elle-mê.

IV. me d'aucun merite.

THE STATE OF

Que si l'on dit que le merite est renfermé dans l'amour que Dieu joint à ce regard fixe; je demande par où ces Autheurs en ont reconnu la mesures & comme ils n'en sçauroient alleguer aucune raison, j'en conclus que leur decision en ce point est pleine de teme. rité & de caprice. Il n'est point permis de disposer ainsi à sa phantaisse des degrez de l'amour de Dieu, & d'en faire des largesses selon qu'il nous plais, Il faut que l'autorité de Dieu nous conduise dans ces jugemens, autrementee ne font que des semences d'illusions pour les foibles, qui aiment à emprunter ces idées, & à se considerer dans la sainteré imaginaire qu'ils s'attribuent.

On n'allegue nullement, pour montrer que cet amour joint à un simple regard de Dieu ne peut pas estre dans un degré excellent, qu'il n'est pas sonde sur de longs raisonnemens, ni sur une multitude de lumieres distinctes & detaillées. On sçait bien qu'un mouvement qui ne dure qu'un instant, peut contenir & même surpasser le merite des co qui les Ils qu'ils ceux r graces

de plu

pliez :

ple,

la fair

tites o

lence

ates in

Ce n'

mais e

permi

grez o

actes,

fait no

pas. I est dan furessen fant in ce qu'e dit, ell

Mai qu'elle t-il qu

des Quietistes. Livre II. 173 de plufieurs actes redoublez & multi- CHAP. pliez; & l'on ne doute point, par exemple, que les mouvemens d'amour que la fainte Vierge avoit dans les plus petites occasions, ne surpassassent en excellence & en pureté une multitude d'ades joints avec beaucoup de lumiere. Cen'est point de quoy il est question: mais ce que je pretends, c'est qu'il n'est permis à personne de deviner les degrez d'amour que Dieu joint à ces actes, & que les discours que l'on en fait ne sont pas des preuves du merite ni de la grandeur de cet amour, mais des convictions de la temerité de ceux qui les font.

Ils sont d'autant moins excusables qu'ils sont profession d'enseigner, que ceux mêmes en qui ils se figurent ces graces excellentes ne les connoissent pas. L'ame, dit l'Abbé d'Estival, qui conficts dans les saintes obscuritez que l'estre mysturessentiel produit en son centre en agis-page 22 sant intimement par sa grace, ne voit pas

ce qu'elle y fait, puisque, à ce que l'on dit, elle n'y fait rien.

198

-mê

ren-

int a

où ces

efure:

eguer

leur

teme.

t per-

ie des

z d'en

plaift.

S COIL

ent ce

utions

à em-

fiderer

s s'at-

mon-

fimple

e dans

s fonde

ur une

& de-

nouve-

t, pout

merite

Mais si l'ame même ne sçait pas ce qu'elle y fait, quelle apparence y atil que l'Abbé d'Estival le sçache & soit

Hij

174 Refutation des principales erreurs
CHAP, en estat de nous le dire, & peut-on
IV. prendre tout ce qu'il en compte pour
autre chose que pour de pures imaginations?

Cependant il faut avouer qu'il n'y eut jamais d'enthousiasmes pareils à ceux ausquels ces Mystiques s'emportent quand leur imagination s'échausse, & je ne puis m'empescher d'en rapporter icy un exemple remarquable, qui est du sieur Malaval, & qui a est adopté par l'Abbé d'Estival, comme une fort belle chose.

Conf. myst. page 15. 16.17.

Cette contemplation, dit-il, dont nom traitons, n'est pas la consideration des œuvres de la nature ou de la grace, ni une reflexion sur les passages de la sainte Ecriture ou des Peres, ou des vies des Saims, ou des livres spirituels, ni la meditation de la vie ou de la mort du Sauveur du monde, ni une baute speculation sur les attributs de Dieu. Ce n'est pas une diversité de raisons dans l'entendement, ni une multitude d'effections dans la volonte, m un souvenir des choses pieuses dans la memoire, ni une fiction d'images & de figures dans la phantaisse. Ce n'est enfin ni tendresse, ni douceur, ni sensibilité; mais une vue simple & amoureuse de Dis appuye.
Nous a
plons p.
profond
& fur
& ineff
autre co
un tran
ne s'ein
le motif
gui fe
foy &

mer Di qui se donc li amour, mer. C repos que des ext. nifestati

mfestati divines toutes le les voix me les três-pro intime

river en

des Quietistes. Livre II. 175 appuyée sur la foy qu'il est par tout. CHAP. Nous voyons Dieu, & nous le contem- IV. plons par ce simple regard en un trêsprofond silence, dans une vue tres simple. & suréminente d'un estre impenetrable & ineffable en la foy, qui nous ofte toute autre conception & expression, & dans un transport si doux de la volonté, qu'elle ne s'embarrasse nullement pour chercher le motif de son amour qu'en Dieu seul, ce qui se fait par une vue toute simple de for & sans reflexion. La raison d'aimer Dieu n'est autre chose que luy-même; qui se contemple, qui s'aime, qui se glorifie, & qui se comprend luy-même. C'est donc luy en luy-même qui est nostre amour, nostre motif & nostre raison d'aimer. C'est icy où l'ame trouve un delicieux repos qui l'établit au-dessus de la hauteur & de la bassesse, au-dessus des delices & des extases, au-dessus des plus belles manifestations, des notions & des speculations divines; au-dessus de tous les gousts & de toutes les secheresses. Donc que les paroles, les voix & les langues intellectuelles, comme les corporelles, cessent & cedent au tres-profond, au tres-amoureux, au tresmime silence, où les hommes peuvent arnver en presence de Dieu. Qu'on se taise H iiij

on pour

pour lagil n'y

ils a poruffe, por-

esté e une

nous

es œuni une Ecriaints, tation

ur du ur les diverni une

té, ni la mefiguufin ni

; mais

T76 Refutation des principales erreurs
CHAP, en l'admirant en son fond abissal & sur
IV. éminent, ou que l'on en parle par admiration, & que toutes les puissances demeurent interdites en l'étonnement d'un
estre insini.

Ne pensez pas que cet Autheur entende ce qu'il dit, ou qu'il en ait aucune idée distincte. Cela seroit contraire à ses principes. Les ames qu'il pretend décrire n'ont ni manifestations, ni notions, ni speculations, ni gousts, ni delices, ni extases. Qu'ont-elles

donc ?

Elles n'en sçavent rien, dit-il, celuy qui en parle n'en sçait rien non plus, Cependant après avoir fait taire les voix intellectuelles & corporelles, il n'a pû faire taire la sienne; & à queque prix que ce soit, il faut qu'il parle de ce qu'il fait profession de n'entendre pas.

Enfin, on pourroit peut-estre sondet le merite & l'excellence de cette oraison sur les graces éminentes dont on supposeroit que Dieu la récompensaprês qu'elle est finie; mais comme la n'y a dans cette oraison pendant qu'elle dure, aucune marque d'un haut degt ni de connoissance ni d'amour, on su personne la connoissance ni des connoissance ni de

droit droier abond les dis leur a gesses fallen émine ou par Mais allegu des a preter

Effets re

en po

preuv

Metemerales efficient bound

des Quietistes. Livre II. 177 droit de demander à ceux qui vou- CHAP. droient qu'elle fust toûjours suivie d'une IV. abondance de graces, qui les a rendus les distributeurs des graces de Dieu, & leur a donné droit d'en faire des largesses à qui il leur plaist ? Qu'ils nous fallent voir à la bonne heure ces graces éminentes, ou par des preuves solides, on par des miracles certains & visibles. Mais n'ayant rien de tout cela à nous alleguer, c'est abuser de la credulité des ames simples que de publier ces pretendues merveilles sans se mettre en peine d'en apporter la moindre preuve.

## CHAPITRE V.

Effets temerairement attribue? au simple regard par les Autheurs qui en and to buy out traite.

produire; & que tous ces netes enfer-MAIS comme il est important de CHAP. temeraires que ces Autheurs font sur les effets de cette oraison, je croy qu'il of bon de rapporter encore icy quelques-uns des passages où ils les décri-

H.v.

eure 7º [157= admi res de t d'un

ur en it aut cons qu'il ations,

oufts.

it-elles

, celuy n plus, ire les lles, il à quelil parle

rtendre

fondet te oralont on mpenie mme qu'elle it degre

on a

CHAP. vent. Voicy ce qu'en dit l'Abbé d'Esti.
V. val en un endroit.

En cette oraison de simple regard nous pratiquons hautement la versu sans la pratiquer; nous faisons tout sans rien faire, & nous le faisons d'une manière sélevée, que cent autres n'en feroient patant en vingt années avec leurs actes redouble? & multiplie? avec tant de ferveur. One œillade simple qui nous ramasse de l'épanchement que nous pouvions avoir parny la diversité des creatures sous le rayon obscur de la foy, qui ne laisse aucune clarté pour nous joindre à Dieu, dit plus, comprend plus que tout ce que la meditation & l'oraison affective peuvent dire ou comprendre.

Le sieur Malaval pretend que cette oraison renferme une intention qu'il appelle éminente, qui comprend tous les actes de soy, de charité & d'humilité, & des autres vertus que l'on peut produire, & que tous ces actes ensemble ne sont pas comparables à la vie vive, simple & fixe de Dieu.

Le fondement de cet Autheur ne peut estre autre que celuy-cy: Qu'il n'est pas impossible à Dieu de renfermer dans un simple mouvement de l'ame, & une merite actes r

Cela mais il fequen culier vent d regard qu'on h Dieu non pa voulu. de pie une én clure d y éleve

> & dans excelle te cela ticulier taire de en mer dité in

cune pr

La p une rai des Quietistes. Livre II. 179 & une simple vûë de l'esprit, plus de Chap. metite & de pureté que dans plusieurs V. actes reslechis.

Cela peut estre vray en general; mais il n'y a point de plus fausse consequence que d'en conclure en particulier, que cela arrive, & arrive fouvent dans ce qu'on appelle le simple regard. Que cet acte soit capable tant qu'on voudra d'une grande perfection Dieu le vouloit, il faut prouver, & non pas supposer en l'air que Dieu l'a voulu. Il n'y a point de si petite action de pieté que Dieu ne puisse élever à une éminente perfection; mais de condure de cette possibilité, que Dieu les y éleve effectivement, & cela sans aucone preuve & fans aucune apparence, cest une illusion groffiere.

Dieu peut mettre dans toute ame, & dans tout estat de l'ame un degré excellent de charité: donc je dois croite cela sans preuve d'une ame en particulier, qu'il plaira à un Autheur temeraire de representer comme fort élevée en merite & en grace, c'est une absur-

dité insupportable.

nous

s la

fai-

re fo

pas

dou-

veur.

Te de

avoir

us le

e dit

que la

wvent

cette

qu'il

numi-

n peut

nlem-

la vue

e pent

l n'est

fermer l'ame,

La possibilité d'un effet ne sut jamais une raison de le croire réel & effectif,

Hvj

180 Refutation des principales erreurs

V. voye à l'illusion, que de passer ainst tout d'un coup de la possibilité à la realité.

Il ne plaist pas à ces Autheurs de considerer que si Dieu peut joindre quelquesois des mouvemens d'amour à ces vûcs de Dieu consuses & generales, il est incomparablement plus frequent qu'il n'y en joigne aucun, & qu'il laisse ces simples regards dans un vuide absolu de tout amour; & la raison en est, que les choses extraordinaires sont toûjours infiniment plus rares que celles qui sont dans l'ordre commun.

Il est donc bien plus frequent que Dieu joigne son amour à l'application reglée d'une ame, qui à l'exemple de tous les Saints, & sur tout de la sainte Vierge, se nourrit des veritez de l'Ecriture, & les repasse dans son esprit, qu'à une pratique sans autorité qu'il a plû à quelques Autheurs de mettre en credit dans ces derniers temps.

Sœur Anne Marie Rosset, dit l'Abbé d'Estival, dit que saint François de Sales asseuroit que cette presence de Dien comprend tout, & que sur ce qu'elle re per l'Eglis Feltes lemer vocaljours-

L'a três-le celle partice le fon fa diffrus, disposa, & mais ce à conno

felte.
Vo
fieur
ftival
refute
rappe
fonde

sette

regar

té de

c'est

des Quietisses. Livre II. 181 ne pensoit pas aux grands mysteres que CHAP. l'Eglise sainte celebre dans les diverses V. Feltes de l'année, il luy dit de faire seu-

lement quelques oraisons jaculatoires vocalement parmy la journée en ces jours-là sur le sujet de ces mysteres.

L'avis de saint François de Sales est três-sage, mais il est particulier pour celle dont il parloit. L'on peut dire en particulier d'une ame dont on connoist le fond par une longue experience, que fa disposition comprend toutes les verus, en fondant le jugement de cette disposition sur la connoissance qu'on en a, & non fur une simple possibilité: mais d'attacher ce même degré de grace à une disposition vague que l'on ne connoist que sous le terme de simple regard, qui peut estre dans une infinité de degrez differens de perfection, c'est une erreur & une illusion manifeste.

Voicy encore un raisonnement du sieur Malaval rapporté par l'Abbé d'E-stival, qui contient un sophisme déja resuté, mais que je croy devoir encore rapporter une sois, parce qu'il sert de sondement aux principales maximes de sette spiritualité. Il s'agit en ce lieu de

feure ainsi à la

our à neras fren, &

a raidinairares com-

t que

fainte fainte e l'Eesprit, qu'il a tre en

'Abbé Sales Dieu n'elle CHAP. sçavoir si on peut se détourner du sim.

V. ple regard de Dieu, pour s'occuper de quelque action ou de quelque mystère de Jesus-Christ, ou de quelque attribut de Dieu. Et le sieur Malaval conclut que cela seroit fort prejudiciable à la perfection par ce raisonne.

Quand nous sommes en Dieu, qui est tout ce que nous pouvions pretendre, par la meditation de sa vie, de sa passion, dites le même de son amour en la divine Eucharistie; il ne faut pas se tirer de la pour retourner aux meditations & aux considerations raisonnées sur sa vie , sur sa passion, & sur l'estat qu'il a voulu prendre sous les especes sacramentales, pour cette grande raison qui fait une maxime indubitable en cette maiiere, Qu'il ne faut pas quitter la fin pour les moyens; O pour cette autre, Que quand on est arrive à sa derniere fin, où l'on trouve toute la jouissance & tout le repos qu'on peut pretendre en cette vie, il ne faut pas de sogmême troubler son repos, s'inquieter volontairement, & rechercher des moyens propres à nous mettre ou nous sommes deja.

Nous avons déja remarqué que c'est

une err par le Dieu au car par estre q nous po parfait croyon de Jes à augnt três-bie

Il er des attime de bonté.

La conde la bon fance de ilever de la bonté.

tions a ne nous en luy-foiblesse nous nous nous nous le me ave

consider

des Quietistes. Livre II. 183,
une erreur grossiere de s'imaginer que CHAPpar le simple regard nous soyons en V.
Dieu autant que nous y pouvons estre;
car par ce regard nous n'y pouvons
estre que d'une maniere bornée, &
nous pouvons & devons desirer un plus
parfait amour. De sorte que si nous
croyons que la meditation d'une action
de Jesus-Christ puisse contribuer
a augmenter cet amour, nous serons
très-bien de nous y appliquer.

Il en est de même de la meditation des attributs particuliers de Dieu, comme de sa sagesse, de sa justice & de sa

bonté.

75

firm.

r de

ftere

lque

aval

icia-

nne-

i est

par

Tion .

ivine

de la

aux

ur sa

oren-

pour

xime

faut

; 0

rrive

re la

pre-

for-

r 20-

oyens

mmes

c'est

La consideration, dit l'Abbé d'Estival, de la bonté, de la sagesse & de la puissance de Dieu, sont des moyens pour nous ilever à Dieu, & quand nous y sommes il faut nous arrester là, & quitter les considerations particulieres de ces persettions divines, distinctes & abstraites qui ne nous font pas voir Dieu comme il est en luy même; mais comme il est dans la soiblesse de nostre entendement; & quand nous nous arrestons avec fermeté par la soy toute nuë sur l'infinité de son essence, nous le regardons comme il est en luy-même avec toutes ses persections.

184 Refutation des principales erreurs

V. refuté, avec l'addition d'un nouveau, qui est qu'on voit Dieu tel qu'il est par la connoissance confuse du simple

regard.

On voit autant Dieu comme il eft, en concevant Dieu comme bon, qu'en concevant Dieu fans attribut, ou avec l'attribut d'estre par tout. Celuy qui conçoit Dieu comme bon ou comme sage, a une connoissance confuse de Dieu, marquée par le mot de Dien, & une connoillance distincte de Dien comme bon, ou comme fage, marquie par ces attributs, & il est en cela parfaitement semblable à celuy qui conçoit Dieu comme estant par tout : car il y a de même dans cette connoillance une idée confuse de Dieu, & une idée distincte de Dieu comme present par tout. Il n'y a ni plus ni moins de confusion ou de distinction dans une de ces idées que dans l'autre.

Mais la verité est que le merite de cette vie ne consiste point à concevoir Dieu plus confusément ou plus distinctement, mais l'importance est de le concevoir avec plus ou moins d'amour. Celuy qui le conçoit avec plus d'amour.

le posi merite çoive. d'amo à Die cherch mer da ter la

moyer
Le
donne
l'illufi
à l'or
l'on v
s'aban
nation
de cet
vera d
La
univer
quent p

eace & Esprit est mice recueill Esprit proport ve. It micros

des Quietistes. Livre 11. 185
le possed davantage, & il a plus de Chap.
merite de quelque maniere qu'il le concoive. Celuy qui le conçoit avec moins
d'amour le possed moins, & est moins
à Dieu. Ainsi on a toûjours raison de
chercher ce qui nous le peut faire aimer davantage. Ce n'est jamais rapporter la fin aux moyens, mais user du
moyen pour arriver à la veritable fin.

Le sieur Malaval & l'Abbé d'Estival donnent donc de grandes ouvertures à l'illusion par ces essets qu'ils attribuent à l'oraison de simple regard. Mais si l'on veut sçavoir ce que c'est que de s'abandonner sans reserve à ses imaginations, on n'a qu'à lire sur les essets de cette oraison ce que l'on en trouvera dans Molinos, ch. 15. p. 66.

La foy, dit-il, estant une soy vive; miverselle & indistincte, est par consequent plus practique, plus vive, plus esse es plus illuminée, parce que le Saint-Esprit éclaire d'autant plus l'ame qu'elle est micux disposée, & qu'elle se tient mieux recueillie qu'une autre, & que le Saint-Esprit luy communique ses lumieres à proportion du recueillement où il la trouve. Il est vray que Dieu donne des lumieres à l'ame par la meditation; mais

e déja veau, 'il est

in eft, qu'en qu'en

omme offe de Dieu,

Dieu arquée a pari con-

Tance e idée nt par e conde ces

cevoir distinde le mour.

amour

186 Refutation des principales erreurs.

CHAD. elles sont si peu considerables au prix de V. celles que Dieu répand dans un e prit recueilli par le moyen de la foy simple & universelle, que trois goutes d'eau le son comparées à l'ocean. La raison en est que dans la meditation Dieu ne communique à l'ame que deux ou trois veries particulieres; mais dans le recueillement interieur, & dans l'exercice de la soy pure & universelle, on se trouve dans la vaste mer de la sagesse de Dieu par le moyen d'une comoissance objeure, generale, simple & universelle.

La resignation de l'ame en cet estat est aussi plus parsuive, parce qu'elle procede d'une force interieure & infuse, qui croist à mesure que cet exercice interieur de la soumission. Ajoûte7 à cela, que les dons du Saint-Esprit s'augmentent encore dans l'ame contemplative, & que quoique ces dons soient aussi dans ceux qui sont estat de grace, nearmoins ils sont comme morts, sans force & presque infiniment differens de ceux qui se trouvent dans les contemplatifs, à cause de leur clarté, de leur vivacité & de leur essicace.

Voilà jusqu'où Molinos pousse les prerogatives de cet estat. On auroit

1 tort de & de la Autheu modera feuleme qu'il air qu'il no ou par par auc cipe qu ble, & aime n donner ceans d noiffano

vous no & que v feurance que fur de ce te

des Quietistes Livre II. 187 tott de chercher de la vraisemblance CHAP. & de la raison dans ces discours. Cet Autheur est en possession de parler sans moderation & sans raison. J'avertiray seulement qu'il ne faut pas pretendre qu'il ait crû que toutes ces merveilles qu'il nous debite se puissent connoistre, ou par experience, ou par raison, ni par aucune autre voye. Il a pour prinape que rien de tout cela n'est sensible, & que l'ame ne sent pas qu'elle ame ni qu'elle opere. Ainfi il peut donner tant que vous voudrez d'ocens de lumieres & de mers de connoissances sublimes, à la charge que vous ne vous en appercevrez point, & que vous n'aurez jamais aucune afseurance de ces pretenduës lumieres, que sur les imaginations sans preuves de ce temeraire contemplatif.



x de it re-

le & sont fl que

erite? ement a foy ens la

gene-

rocede croist de la

dons
dans
he ces

comme siment ens les té, de

se les

## CHAPITRE VI.

Que non seulement on n'a aucune raison d'attendre de plus grands essets de cette oraison qu'on appelle de simple regard, que des autres; mais qu'on a tout sujet d'en craindre de mauvais essets.

CHAP. E que nous avons dit jusqu'icy ne va qu'à conclure qu'il n'y a aucune raison de pretendre que ce soit un moyen de faire croistre les ames dans la connoissance & dans l'amour de Dieu, que de les porter à la pratique de cette oraison qu'on appelle de simple regard, & que soit qu'on la considere dans ce qui la precede, ou dans ce qui l'accompagne, ou dans ce qui la suit, l n'y a aucune apparence d'en attendie de plus grands effets que des orailons communes. Dieu y peut joindre quand il luy plaist quelque mouvement de grace, & dans le degré qu'il luy plant comme il en peut joindre à toutes les autres oraisons. Mais il n'y a aucune raison solide qui porte à croire que

rette p

plus av qui vo que jo quels o empeso de tent

que cel
inspire
donne
vertu
três-pe
qu'il le
trompe
en mê
que pa
sont da
elles so
Sainttemps o
cevoir
qu'on i

qu'on

reut - c

ces bell

des Quieristes. Livre 11. 189
tette pratique soit un moyen plus sa- CHAP.
vorable pour obtenir de Dieu des gra- VI.
res abondantes & sublimes.

Je croy maintenant devoir passer plus avant, & proposer diverses raisons qui vont à conclure, que cette pratique jointe avec les principes sur lesquels on l'appuye, peut estre un grand empeschement à la grace, & une source la contraison danger que

detentations dangereuses.

Quand il n'y en auroit point d'autre que celle d'une vanité secrette qu'elle inspire aux ames par l'idée qu'elle leur donne qu'elles sont dans un degré de vertu fort élevé, ce seroit déja une très-perilleuse tentation, d'autant plus qu'il leur seroit três-difficile de se détromper de cette fausse opinion. Car en même-temps qu'on leur persuade que par le moyen de cette oraison elles lont dans une haute perfection, & qu'elles sont remplies de tous les dons du Saint-Esprit, on leur dit en mêmetemps qu'elles ne doivent point s'appercevoir de tous ces dons surnaturels, qu'on ne les connoist point en soy, & qu'on est parfait sans le sçavoir. Que veut-on qu'elles concluent de toutes ces belles leçons, finon qu'elles sont en

reurs

raison Tets de simple qu'on a

icy ne a aucufoit un es dans e Dieu, le cette regard; dans ce

fuit, il ttendre traisons quand nent de plais,

aucune que

CHAP. effet parfaites; qu'elles sont des ames

VI. que Dieu a comblées de ses graces les plus excellentes; qu'elles sont remplies de lumiere & de sainteté, quoiqu'elles n'en sentent rien. En vain Dieu pour les rabbaisser permettroit qu'elles eus. sent l'esprit rempli des plus abominables pensées, & qu'elles éprouvaisent les plus horribles impressions dans leur corps. Molinos a eu soin de les mettre au dessus de tout cela, en leur reprefentant tous ces estats affreux comme des voyes par où il faut passer necessairement pour arriver au sommet de la perfection mystique. Ainsi celles qui iont prevenues de ces instructions ont sujet de répondre à toutes ces horribles idées: Vous soyez les bien-venuës, cheres avancourieres de ma future élevation.

Que s'il leur semble quelquesois que dans cette oraison elles demeurent offives, on les releve de ce scrupule en leur persuadant qu'elles sont plus par leur inaction, qu'elles ne pourroient faire par toutes les actions, reslexions, meditations & autres exercices de pieté. Que si elles vouloient dans cet esta avoir recours à la priere vocale, on

leur fei me une Ne

aux an l'oraiso l'ennen ne par te que vous fa temps.

Le r

que ce

oraison
qu'elle
i les n'y
qu'elle
tourne
ches tr
peuvenn
patience
titude
un peu
if aride
fant tr
chercha
s, sans per

le moin

milieu e

recomp

des Quietistes. Livre II. leur feroit regarder cette pensée com- CHAP. me une pure tentation.

Ne vous servez point, dit Molinos aux ames qui se croiroient oisives, de l'oraison vocale. C'est une tentation de Molin. l'ennemi qui veut empescher que Dieu fpirit. ne parle à vostre cœur, sous pretex- 1. c. 12. te que vous ne le sentez pas, & en f. 50. vous faisant croire que vous perdez le

temps.

eurs

ames

es les

nplies

i'elles

pour

s euf.

mina-

affent s leur

nettre

repre-

omme

necef-

net de

es qui

ns ont

rribles

s, che-

éleva-

is que

ent oi-

ule en

us par

rojent

exions,

e pie-

et estu

e , 00

Le même Molinos, dans la crainte que celles qui auroient embrassé cette oraison ne viennent à se persuader qu'elle n'est pas pour elles, parce qu'elles n'y gousteroient aucun plaisir, & qu'elles y perdroient le temps, les détourne de ces pensées par des reproches três-vifs & três-aigres : Puisqu'ils peuvent, dit-il, croire, se taire, avoir patience, c'est une lacheté & une ingratitude à eux de ne pouvoir pas souffrir un peu de peine & de secheresses, d'estre si arides de douceurs sensibles, en se laissant transporter à l'amour propre, & se cherchant eux-mêmes au-lieu de Dieu, sans penser à la perte infinie qu'ils font, le moindre acte de respect pour Dieu au milieu de la secheresse, estant suivi d'une récompense infinie.

192 Refutation des principales erreurs

VI. & qu'on leur fait signifier le contraire de ce qu'ils signifient naturellement.

Ouitter un exercice inventé par des hommes sans autorité, & qui n'a point esté pratiqué par tous les Saints, pour embrasser les moyens ordinaires que JESUS-CHRIST & son Eglise nous conseillent, & que tous les Saints ont pratiquez, c'est se laisser emporter à lamour propre, & se chercher soy-même autieu de Dieu. C'est se priver d'une récompense instinie, puisque Dieu récompense instinient le moindre acte d'amour fait au milieu de la secheresse.

Il faudroit sans doute avoir d'autres garents que Molinos de ces récompenses infinies, qu'il pretend qu'on merite par ces oraisons quelque seches qu'elles soient, d'autant plus qu'on a toute sorte de raison de croire que ces seche resses sont la juste punition qu'on attire en se portant à ce nouveau genre d'oraison, & se privant par là du secours des veritez de l'Ecriture, par lesquelles Dieu a voulu soustenir & consoler no.

En verité il ne faudroit que cette seule raison pour détourner les personnes

fages lervoien

fages defi-il con eft graces de curoit to braffen pas, ou dans les graces dance; eust point Apostre enst cac miers si

qu'on me feul que pratique Mais couvrir nombral les deser au recue ble, qu'à

vie aucu ple rega pieté par par la le

des Quietistes. Livre II. 193 fages de cette nouvelle pratique. Car CHAP. est-il croyable que si cette sorte d'oraifon estoit une source si abondante de graces & de benedictions, & si elle procoroit tant d'avantages à ceux qui l'embrassent sur ceux qui ne la pratiquent nas, on n'en trouvast aucun vestige dans les siecles où Dieu a répandu ses graces avec plus d'effusion & d'abondance; que Jesus-Christ n'en cult point instruit les Apostres, ni les

miers siecles ce rare secret, qui, selon qu'on nous le represente, vaut mieux seul que tous les exercices qu'ils ont

Apostres les premiers fidelles, & qu'il

euft caché à tous les Saints des pre-

pratiquez ?

Mais si jamais il y eut lieu de le déouvrir, ç'a esté parmy ce nombre innombrable de Solitaires qui ont peuplé les deserts. Toute leur vie les portoit m recueillement. Il n'y avoit, ce semble, qu'à s'y laisser aller pour s'y enfoner. Cependant il ne paroist dans leur vie aucun vestige de ce pretendu simple tegard. Ils s'entretenoient dans la peté par la recitation des Pseaumes & par la lecture de l'Ecriture. Ils se conervoient dans une continuelle presen-

te feu fonnes

75

nots:

raire nt.

r des

point

pour

que

nous

s ont à l'a-

ne anécom.

ne in-

ait au

autres npen-

nerite

qu'el-

toute

feche-

attire

e d'o.

ecours melles

er no.

fages

194 Refutation des principales erreurs CHAP, ce de Dieu en en repetant quelques ver.

sets. Pourquoy les chess de ces saintes congregations ne leur enseignoient ils pas, qu'ils se fatiguoient inutilement par la multiplicité de leurs exercices, qu'il n'y en a qu'un de necessaire, qui est le simple regard, & qu'avec cette seule pratique ils pouvoient avancer infiniment davantage dans la voye de Dieu, que par tous leurs travaux, toutes leurs penitences, & tous leurs Pseaumes chantez, recitez & meditez; que tout cela n'estoit bon qu'à jetter l'ame dans la multiplicité, & à la priver des communications infinies de Dieu?

Cependant, non seulement les ches des compagnies regulieres ne les ont point instruits dans cette spiritualité, mais ils l'ont même bannie par les regles qu'ils ont données. Qu'on tâcht tant qu'on voudra de placer l'oraison de simple regard dans la vie des Religieux de Saint Benoist tout occuper à la recitation de l'Office, à la lecture de l'Ecriture & des Peres, & au travail, & l'on verra qu'on ne trouvera pas un seule demi-heure pour s'y occuper.

Les motifs mêmes avec lesquels sam renient, 1

Benoist quent à eurs ex imple r dans de ou'ils se fervir d' on ne lear parl noiflance apale la & qui l'a ress'ils a & qu'ils les utilité lent peri

> Comm que les P veau che droit en g ceux qui fa perfect voye qui uneurs de bonheur c chant?

Je fçay modernes venient, r

des Quietistes. Livre II. 195 Benoist veut que ses Religieux s'appli- CHAP. ment à toutes leurs actions & à tous VI.

eurs exercices, sont tout contraires au imple regard, parce qu'ils consistent dans des veritez distinctes dont il veut qu'ils se nourrissent, qui ne peuvent lervir d'objet à ce genre d'oraison; & lon ne voit point au contraire qu'il leur parle en aucun endroit de ces conmillances indistinctes & confuses, prinapale leçon des nouveaux Spirituels, & qui l'auroit aussi esté de tous les Peess'ils avoient esté dans cette pratique, &qu'ils eussent connu ces merveilleules utilitez que ces Autheurs nous veuent persuader qu'elles apportent.

Comment donc une ame persuadée que les Peres n'ont point connu ce nouveau chemin dans lequel on la voutoit engager, pourroit-elle écouter ceux qui le luy proposeroient, puisque aperfection confiste à marcher dans la s Reli- voye qui luy a esté tracée par les Instiuteurs de son Ordre, pour parvenir au bonheur qu'ils se sont procuré en y mar-

cravail, chant?

curs

s ver.

aintes

ent-ils

ement cices,

e, qui

cette ancer

ve de

, tou-

leurs ditez;

jetter

a pri-

ies de

s chefs

es ont

ialité,

les re-

tache

orailon

ccuper

lecture

pas un Je sçay bien que quelques Autheurs nodernes, pour remedier à cet inconels sain renient, n'ont pas craint d'avancer, Que

T96 Refutation des principales erreurs CHAP, les Anciens n'ont rien ignoré de toutes ces

connoissances; mais qu'ils n'ont pas eu la commodité comme nous, de les voir ou redigées ou éclaircies au point où nou les voyons. Ce font les propres termes du fieur Malaval. Mais comme il se deffioit de pouvoir persuader au monde une chose si incroyable, & qu'il ne vouloit pas s'obliger à la prouver, il a tâchéde prevenir ses lecteurs par une autre confideration qu'il croit fort raisonnable & fort solide : Je prie, dit-il, ces gens de considerer que l'Eglise augmente tous les jours en lumieres & en connoissances, qu'elle continue à recevoir les anciennes avec plus de clarté, & qu'aussi elle en reçoit de nouvelles.

Ainsi l'on peut, selon le sieur Malaval, regarder l'oraison de simple regard, & tous les avantages merveilleux qu'on y attache, comme une découverte de ce derniers temps; ce qui est au moins plus sincere que de soustenir que cette voyt n'a pas esté inconnuë aux Peres & aux Instituteurs des societez religieuses qui n'en ont jamais eu la moindre pensée.

Pour en estre pleinement persuade, il ne faut que considerer les peines que se donnent quelques nouveaux Autheurs ple reg lieres.

L'Ab
ment fi
te louar
declare
que de
laiffe p
d'extrêt
ames da
elle eft
otaifont
tous les
eft vifib
de viole
de com
l'auroit

elté en l n'auroit quer de fans fort tegard o tageuse que, dis cautions l'esprit

Que s'il

des Quietistes. Livre II. 197
theurs pour accorder l'oraison de sim- CHAP.
ple regard avec les observances regu- VI.
lieres.

ettys

etes ces

eu la

011 70-

ous les

nes du

leffioit

le une

ouloit

chéde

e con-

able &

rens de

cous les

, qu'el

es avec

n reçoit

[alaval,

ard, &

nu'on y

de ces

ins plus

e voye

& aux

nfes qui

nlee.

r fuade,

nes qui

IX Au-

L'Abbé d'Estival s'y est particulierement signalé, & il luy faut donner cetelouange, qu'il ne manque pas de se declarer pour la regle contre la pratique de cette oraison. Mais comme il ne sisse pas d'attribuer à cette pratique d'extrêmes utilitez pour avancer les ames dans la pieté, & qu'il suppose qu'elle est tout autrement meritoire que les oraisons vocales & mentales, & que tous les autres exercices des religions, il st visible que s'il ne veut pas conseiller de violer la regle, parce qu'il la regarde comme estant d'obligation, il ne fauroit pourtant jamais établie s'il avoit the en la place du Legislateur, & qu'il n'auroit pas au moins manqué d'y marquer des temps reglez pour s'occuper lans scrupule à cette oraison de simple regard qu'il represente comme si avanlageuse à la pieté. Il n'auroit pas manque, dis-je, de prendre de justes precanions pour donner toute liberté à lesprit de Dieu d'y porter les ames. Que s'il ne paroist rien de ce soin & de ces precautions dans les regles compo-

I iij

198 Refutation des principales erreurs CHAP. sées par les Fondateurs des Ordres reli-VI. gieux, s'ils n'ont reservé au simple regard aucune partie du temps dont ils faisoient la distribution, s'ils n'ont point prevû que l'esprit de Dieu pust pousse ceux qui auroient embrasse la vierel giense à d'autres exercices en apparen. ce plus utiles que ceux qu'ils presenvoient, s'ils ne les ont point fortifier contre la tentation qu'ils auroient de pratiquer ces nouveaux exercices, sous pretexte d'acquerir un plus grand mente; c'est une conviction qu'ils n'ont et aucune idée de cette oraison ni de son merite, puisque la vie qu'ils ont établie y paroist un obstacle continuel.

## CHAPITRE VII.

Que c'est une consequence necessaire, Qu'un personne attirée au simple regard m doit jamais s'engager dans aucune Religion.

CHAP. JE veux bien supposer avec l'Abbe VII. d'Estival, qu'une personne engagées la vie religieuse, quelque attrait qu'elle sente pour l'oraison desimple regard, dos

preferen me la re traits; plus d'a toutes c folumer comme des per on devi chant le toute di core co lavie re devroit trait qu que de relilter dre l'ef des exe

ce, pour té de se quoy se accorde ce & d

coup pl

des Quietistes. Livre II. 199 preferer les exercices d'obligation, com- CHAP.

WYS

reli-

le re.

nt ils

point

ouffet

e reli.

paren.

referi-

rtifier

ent de

, fous

men

ont es

de fon

t éta-

nuel.

Qu'un

ard #

une Re

l'Abbe

gagéea

qu'ele

ard, don

mela recitation de l'Office, à tous ces at- VIL traits; & je le louë même d'avoir cu plus d'attache pour la regle que pour toutes ces devotions qui ne sont pas abfolument necessaires. Mais je croy que comme cette decision est juste à l'égard des personnes qui sont déja engagées, on devroit tirer de ses principes touchant le simple regard, une conclusion toute differente pour ceux qui n'ont enore contracté aucun engagement pour lavie religieuse. C'est-à-dire, qu'on leur devroit plutost conseiller de suivre l'attrait qu'elles sentiroient à cette oraison, que de se mettre dans la necessité d'y relister continuellement & de contraindre l'esprit de Dieu en l'assujettissant à des exercices contraires au bien spirituel de l'ame.

Car enfin, si l'oraison de simple regard estoit d'un merite tout autrement grand que la recitation d'un long Office, pourquoy se mettre dans la necessité de se priver de cet avantage? Pourquoy se dépouiller de la liberté que Dieu accorde de suivre les instincts de sa grace & de pratiquer une oraison beaucoup plus parfaite? La vie religieuse est

I ini

200 Refutation des principales erreurs CHAP, bien destinée à faire mourir le vieil VII. homme & la concupiscence; mais estelle de même destinée à faire mourir l'homme nouveau & les instincts de l'es.

prit de Dieu ?

La paix, dit saint Augustin, est l'accord des pensées & des actions, actionum cogitationumque concordia. On ne doit donc point faire choix d'un genre de vie dans lequel on ne pourroit trou. ver aucune paix, parce qu'il ne permettroit pas de pratiquer avec liberté les exercices aufquels on se sentiroit poné

par l'esprit de Dieu.

Ces decifions de l'Abbé d'Estival, qui défendent avec raison aux personnes engagées à la vie religieuse de se dispenser de l'Office, devroient donc servir en même-temps d'avertissement à toutes les personnes qui n'y sont point engagées de ne s'y point engager; & comme cet avertissement seroit notoirement contraire à l'esprit de l'Eglise, il faut conclure que tout ce qu'on nous dit des avantages du simple regard, n'a point de solidité, puisqu'on en devroit tirer cette consequence, Qu'on ne doit jamais embrasser un genre de vie que l'Eglise a toûjours proposé à ses enfants comm & a F chresti

Que l'o re à dont mes

fonden tages p les ame inconve fentiels de dour conform tienne, ture &c. L'Ap mencen die, Que Peres er les mani

is en ce

des Quietistes. Livre II. 201 comme três-propre à asseurer leur salut & à pratiquer la persection de la vie chrestienne.

## CHAPITRE VIII.

Que l'oraison de simple regard est contraire à toutes les idées & à tous les moyens dont l'Eglise se sert pour porter les hommes à la pieté.

M A 1 s pour ne pas juger seulement Chap.

de cette oraison par le peu de VIII.

fondement qu'ont tous ces grands avantages par lesquels on pretend y attirer

les ames, il est bon d'y considerer des
inconveniens plus interieurs & plus essentiels, qui donnent beaucoup de lieu

de douter que la pratique en soit assez

conforme à l'esprit de la Religion chrestienne, qu'on peut apprendre de l'Ecriture & des instructions de l'Eglise.

L'Apostre saint Paul dans le commencement de son Epistre aux Hebreux, dit, Que Dieu ayant parlé autresois à nos Peres en diverses occasions & en diverse manieres par les Prophetes, nous a parten ces derniers temps par son Fils qu'il

I v

vieil vieil is est-

e l'ef.

t l'acactio-On ne genre

trouermetté les porté

al, qui

rispenispenevir en toutes engacomtoirelise, il

n nous

ed, n'a

levroit

ne doit

ie que

enfant

202 Refutation des principales erreurs CHAP. a fait heritier de toutes choses, & parle

VIII. quel il a créé les siecles.

En suivant cette pensée de l'Apostre on peut ajoûter, que ce Fils heritier de toutes choses ayant donné pouvoir aux hommes de devenir enfans de Dieu, il s'en est formé un corps qui est son Egli. se composée de divers membres dont il s'est rendu le chef; qu'il a établi des Apostres, des Prophetes, des Pasteurs; que les Evêques & les Peres leur ont succedé; & que tant les Apostres que leurs successeurs ont continué, par l'ordre de JESUS-CHRIST, d'instruire les fidelles suivant la même methode, & de leur donner les mêmes instructions que celles que les Apostres & Jesus-CHRIST leur avoient données. Or cette methode consiste à leur faire connoistre Dieu & leurs devoirs envers luy d'une maniere & par des idées conformes à leur estat. Car ayant consider les hommes comme remplis de diverses passions & d'une infinité de maladies, ils se sont efforcez d'y apporter unemfinité de divers remedes qui y avoient de la proportion.

Ils ont tâché de les exciter à l'amon de Dieu par diverses idées qui leurses

diffent eftant e fions, i les aut defirs, ces con vres do ne font medes cellaire il les a plis de des fiec du falu fainte v

niers lie aune co dielle d ne que qu'elle les qui ces am plus ur de parv eftoit c

lité de

medes

& pou

Cep

des Quietistes. Livre II. 203

dissent Dieu aimable. L'amour de Dieu CHAP. estant combattu en eux par diverses pas- VIII. fions, ils ont voulu reprimer les unes par les autres. Ils ont employé defirs contre desirs, craintes contre craintes, esperances contre esperances. Ainsi tous les livres de l'Ecriture & tous ceux des Peres ne sont qu'un amas de ces differens remedes que la sagesse de Dieu a jugez necessaires ou utiles aux hommes, & dont il les a fait instruire par des Saints remplis de son Esprit, qui durant le cours des siecles ayant marché dans la voye du salut, & y estant parvenus par leur fainte vie, se sont tous servis de ces remedes pour leur propre sanctification, & pour celle des autres.

Cependant certaines gens des derniers siecles de l'Eglise, sans avoir égard aune conduite si autorisée, ont eu la hardielle de pretendre qu'elle n'estoit bonne que pour les ames imparfaites, & qu'elle n'estoit nullement propre à celles qui estoient plus avancées; que tous ces amas de remedes ne leur estoient plus utiles: mais que le vray moyen de parvenir à une éminente perfection, estoit de renoncer à toute cette diverlité de remedes contenus dans l'Ecriture

Ivi

offre er de ir aux

urs

ar le-

eu, il Egliont i des teurs;

ur ont es que r l'orftruire. hode,

actions ESUSes. Or re con-

ers luy confornfidere diver aladies,

une mavoies

amou

204 Refutation des principales erreurs

CHAP. & dans les livres des Peres, de faire VIII. profession d'un silence absolu de penlees sur tout cela ; & qu'au lieu de tou. tes ces différentes idées de Dieu que l'Ecriture nous donne, il falloit s'attacher uniquement à concevoir Dieu d'une maniere confuse, indistincte, generale. en prenant pour tentation & pour pen. fées qu'il faut rejetter toutes les instru-Ctions conformes à l'Ecriture que la me. moire leur pourroit fournir. Voilà la question qui est à juger, & le jugement qu'on en portera, contiendra celuy qu'on doit faire de la contemplation acquise, ou de l'oraifon de simple regard. Car cette pretendue contemplationn'el dans le fond autre chose qu'un renoncement formel à toute la conduite des Prophetes, de JESUS-CHRIST, des Apostres & des Peres, au moins pendant la durée de cette oraison qu'on voudroit rendre en quelque sorte continuelle.

Toutes les instructions qu'on peutirer de ces livres, ne peuvent servir tout au plus, selon ces Spirituels, qu'à la conduite des imparfaits. Elles sont, selon les Autheurs de cette spiritualité, entierement semblables à la loy dont il est dit perfect. lex. Il venir faut re un sile

& de 1 Tou d'idée Dieu. ter. ( nature que d' guero roient pelche fance faut d ation . detro fuse, i confiff fimple fectio

> y avo dans l ple re temer

des Quietiftes. Livre II. 205 est dit, qu'elle ne conduisoit rien à la CHAP. perfection: NIHIL ad perfectum adducit VIII. lex. Ils pretendent done que pour par- Hebr. 7. venir effectivement à la perfection, il faut renoncer à tout cela, & se reduire à un silence entier de paroles, de desirs

& de pensées.

Tous ces livres, disent-ils, font pleins d'idées distinctes & particulieres de Dieu. C'est cependant ce qu'il faut éviter. Ces connoitfances ne seroient que naturelles. Elles ne seroient capables que d'agir sur l'imagination. Elles fatigueroient inutilement l'esprit. Ce seroient de petites gouttes d'eau qui empescheroient que l'ocean de la connoisfance de Dieu ne coulast dans l'ame. Il faut donc traiter tout cela de distrattion, & comme n'estant capable que de troubler cet acte aimable de foy confuse, indistincte & universelle, en quoy consiste la contemplation acquise & le simple regard qui est la voye de la perfection chrestienne.

Si ce discours est raisonnable, il peut y avoir quelque apparence de raison dans la spiritualité des partisans du simple regard : mais si c'est un prodige de temerité, d'avoir osé proposer au 17.

u que tacher d'une erale. r peninftrula meoila la

urs

faire

pen-

e tou-

jugera celation egard. n n'eft renon-

ite des T, des is penqu'on conti-

eut tiir tout qu'à la nt, feité, endont il

CHAP. siecle de l'Eglise un chemin d'aller au VIII. ciel & de parvenir à la perfection, si different de ce que Jesus-Christ nous a enseigné par luy-même, par les Prophetes qui l'ont precedé, par les Apostres & les Peres qui l'ont suivi, il ne faut point chercher d'autres raissons que celles-là pour rendre suspecte nouvelle spiritualité.

Que diroit-on d'un homme qui auroit la hardiesse de publier, que tous les remedes ordonnez avant luy par tous les autres Medecins celebres pour toutes les maladies dont les hommes penvent estre travaillez, sont faux, trompeurs, inutiles & dangereux; qu'il ne faut, au-lieu de tout ce fatras de remedes, que prendre un verre d'eau le matin, & qui cependant ne donneroit de cette promesse magnifique aucune preuve ni d'experience ni de raison? On diroit sans doute que sa temerité seroit fort proche de la folie. Mais ne semblet-il pas que la temerité des Autheurs de l'oraison du simple regard est bien d'un autre genre que celle-là?

Ce n'est point une troupe d'hommes sujets à faillir qu'ils ont entrepris de resormer, & dont ils veulent saire rejetter C'est Jesu de tou glise a de tou instru duits l tout c ces A rer qu rison de tou & qu

Ne diesse mais of Car no contres secour or il ne secours te optans l

voud

tendi

ces 1

contr

des Quietiffes. Livre II. 207
jetter les instructions & la conduite. CHAP.
C'est la conduite de Dieu même & de VIII.
JESUS - CHRIST medecin universel
de tous les hommes. C'est celle de l'Eglise animée de son Esprit. C'est celle
de tous les Saints que la pratique des
instructions de JESUS-CHRISTACON-

de tous les Saints que la pratique des instructions de Jesus-Christaconduits heureusement dans le ciel. C'est à tout ce corps de Jesus-Christ que ces Autheurs ont la hardiesse de declarer qu'il n'a rien entendu dans la guerison des ames, qu'il ne faut rien faire de tout ce qu'il a prescrit & conseillé, & qu'il faut prendre une route toute

contraire de celle qu'il a suivie.

Ne peut-on pas dire que cette hardiesse n'est pas une simple temerité,
mais que c'est une erreur insupportable?
Car nulle conduite & nul remede ne peut
contribuer au salut des ames que par le
secours de la grace de Jesus-Christ.
Or il est bien clair que Jesus-Christ.
ne squroit benir ni favoriser de son secours & de ses graces une conduitetoute opposée à la sienne. Ce seroit donc
sans le secours de Jesus-Christ qu'on
voudroit acquerir cette perfection pretendue; & la promesse de l'essicace de
ces nouveaux remedes n'estant point

er an on, fi

HYS

ar les uivi, s raipecte

tous
par
pour
mmes

as de eau le neroit

1? On feroit mblears de d'un

mmes ris de

VIII. CHRIST, ce seroit uniquement sur l'autorité de ces nouveaux Autheurs que la creance qu'on y auroit seroit sondée.

> Encore s'ils s'estoient contentez d'ordonner seulement des pratiques inutiles, la chose seroit bien plus supportable; mais la fin du demon dans l'invention de cette oraison considerée avec toutes ses suites & ses circonstances, est d'arracher aux Chrestiens les vrais remedes de leurs maux, & de les amuser par des pratiques de phantaisie, afin de les retenir dans le peché & d'empelcher qu'ils n'en fortent. Car il ne faut pas s'imaginer que ces divers remedes, ces differentes idées de Dieu, ces divers moyens de reprimer les passions dangereuses, & d'en exciter d'utiles que l'Ecriture & les Peres fournissent, & que cette nouvelle spiritualité abolit, n'ayent rien de necessaire au salut. Car quoique la grace & l'amour de Dien soient les principaux moyens par lequels il fauve les hommes, ces moyens principaux ne se doivent point separer des moindres que Dieu y joint, par lesquels il dispose l'ame à cet amour qui la fancti

fie. Il r esperan prepar recevo divine C'est p ble qu Avoir bannir tre les perdre

finité de ble a fler mune di commune affermune au à l'ég; ne de commune de commune a l'ég; ne de commune a ble a l'ég; ne de commune a l'ég; ne

Ofter

la lun gagero clure o ces dis puys o piter o

des Quietiftes. Livre II. 209 he. Il modere ses passions, il anime son CHAP. esperance, il affoiblit les tentations, il VIII. prepare la terre de nostre cœur pour recevoir & faire fructifier les semences divines qu'il luy plaist d'y répandre. C'est par tous ces moyens joints ensemble qu'il opere le salut des hommes. Avoir donc la hardiesse d'en vouloir bannir la plus grande partie, c'est mettre les ames dans un peril évident de se perdre par la soustraction de ces secours. Ofter la crainte, c'est renverser une infinité de Chrestiens dont la charité foiblea besoin de ce secours. Ofter l'esperance de la récompense, c'est en desarmer un grand nombre d'autres. Il y a une diversité infinie dans ces secours, comme il y a une diverfité infinie dans les besoins. Les uns ont besoin d'estre affermis par une verité, les autres par une autre, & souvent il y a necessité à l'égard de quelques-uns dans chacune de ces veritez ; c'est-à-dire , que sans la lumiere que l'ame en tire, elle s'engageroit souvent dans l'égarement. Exclure donc toutes ces differentes idées, ces differens secours, ces differens appuys de l'infirmité humaine, c'est precipiter dans la chûte & dans la perdition

urs sus a

s que fon-

d'orinutiortanvenavec

is re-

fin de mpele faut edes,

livers ange-

se que ayent oique

nt les l fauipaux noin-

nomiels il

210 Refutation des principales erreurs une infinité de Chrestiens. Voilà l'effet naturel du simple regard.

## CHAPITRE IX. ces movens joints enlem-

Autre inconvenient de cette contempla. tion acquise & de l'oraison de simple regard, d'estre contraire à toute la conduite dont Dieu se sert ordinairement pour communiquer ses graces aux hom-

O UTRE la contrarieté que cette nouvelle spiritualité a avec toutes IX.

les idées par lesquelles Dieu appelle les hommes à la veritable pieté, on doit encore remarquer qu'elle est absolument opposée à tout ce que Dieu nous a fait connoistre de sa conduite dans la

distribution de ses graces.

Quoique cette distribution soit toujours gratuite, elle est pourtant toujours sage & raisonnable, & jamais elle n'a l'air d'une bizarrerie sans raison. Lategle que Dieu y garde le plus ordinairement, est d'attacher ses graces surnaturelles à des actions reglées, qui font comme le corps de la vertu que l'esprit

de Die vie chi vie fag n'en p pour p Dieu v ment fert d condui corps. Par vove o feroit les ope il ne clairer éviden racle d jours cœur, nous v les am Dieu o agit to elt dit s'il re

conno

perati

dobsc

THEY

des Quietistes. Livre II. 211

de Dieu anime par sa grace. Ainsi la Chap.
vie chrestienne est par elle-même une IX.
vie sage, & ses exercices sont tels qu'on
n'en pourroit choisir de plus propres
pour parvenir aux vertus insuses que
Dieu verse dans les ames. Elles renserment une grace surnaturelle qui leur
sert d'ame, mais elles supposent une
conduite sage & reglée qui leur sert de

corps.

Par cette conduite Dieu entretient la voye de la foy, à laquelle l'évidence feroit contraire. Il cache aux hommes ses operations surnaturelles sur les ames: il ne veut point qu'elles y paroissent clairement, & que l'on puisse dire avec évidence qu'il y a certainement du mitacle dans ce que l'on voit. Il faut toûjours de la droiture & de la pureré de cœur, pour estre convaincu que ce que nous voyons de vertu & de pieté dans les ames vient plutost d'une grace de Dieu que de la force de la nature. Dieu agit toûjours en Dieu caché, selon qu'il est dit : Vere tu es Deus absconditus. Et sil répand assez de lumiere pour faire connoistre aux personnes humbles l'operation de sa grace, il y messe assez. d'obscurité pour la cacher aux superbes.

rs 'effet

mplai fimple a con-

hom-

cette toutes ppelle n doit bfolu-

1 nous

ans la

it toûûjours lle n'a La redinaifurna-

i font

'esprit

CHAP. Mais c'est ce qu'on ne pourroit pas IX. dire, s'il estoit vray qu'on pust faire de grands progrès dans la pieté par cene contemplation acquise, qui ne consiste qu'à faire concevoir Dieu sous l'idée qu'il est present par tout. Cette augmentation de graces seroit absolument mitraculeuse, n'estant couverte d'aucun voi les d'exercices ausquels on la pust attribuer.

On n'augmente point en lumiere en renonçant à toute lumiere. On ne coil point en amour de Dieu en ne se representant Dieu sous aucune idée qui puis se le faire aimer, & c'est ce qui arrive-

roit dans cette voye.

On peut aimer Dieu comme faint, comme sage, comme veritable; parce que la sagesse, la sainteté, la verité sont dignes d'amour. On le peut aimer comme rempli de misericorde & de bonté, parce que le cœur peut estre gagné pat ces idées; mais d'estre present par tout, est une idée qui ne contient d'elle-même aucune raison d'aimer celuy que l'on connoist comme present, & pour le dire ainsi, elle ne renserme aucune amabilité; les biens & les maux, les amis & les ennemis, ce qui sert, ce qui nuit

penver avoir of que l'i d'excit person de Die mour cet am

cet am
de l'idé
ni de c
qu'elle
mable
des idé
de Die
ment I
on aim
nemen

qu'on distin & bien de toit de qu'on dant si fans le idée : c

plus ai Il en exercic

des Quietistes. Livre II. 213 peuvent estre presens. Il faut donc déja CHAP. avoir connu Dieu comme aimable, afin IX. que l'idée de sa presence soit capable l'exciter l'amour. Et c'est pourquoy les personnes qui disent que l'idée confuse de Dieu comme present les excite à l'amour de Dieu, ne conçoivent pas que cet amour qu'ils ressent ne vient pas del'idée de Dieu conçu comme present, ni de cette idée comme confuse; mais qu'elle vient de Dieu conçu comme aimable, comme bien parfait, qui sont des idées distinctes excitées par le mot de Dieu. On n'aime donc point simplement Dieu conçu comme present, mais on aime Dieu conçu comme souverainement aimable. On appellera tant qu'on voudra cette idée confuse & indistincte, mais l'esprit la distingue fort bien de celle d'un mal present. Il y autoit donc une espece de contradiction, qu'on pust croistre en amour en regardant simplement Dieu comme present sans le connoistre par aucune autre idee: car ce seroit aimer davantage un objet qui ne seroit pas conçu comme

plus aimable.

Il en est de même de tous les autres exercices de cette nouvelle spiritualité.

oit pas aire de r cette

r cette onfifte l'idée gmennt mi-

an voi-

ere en e croik repreni puifarrive-

faint, parce té font r comconté, né par

e-mêy que c pour

s amis

CHAP. Ne desirer rien, ne penser à rien ne IX. donne par soy-même ni saint desir, ni saintes pensées. Si donc Dieu inspiroit dans la pratique de cet exercice quelques bons desirs & quelques bonnes pensées, on ne les pourroit attribuer qu'à une conduite extraordinaire, où l'operation de Dieu n'auroit aucun voile; & c'est, comme nous avons dit, ce qui est absolument contraire à tout ce que Dieu nous découvre de sa conduite sur les hommes.

Il seroit inutile de pretendre détruire cette raison par l'exemple de certaines ames saintes que Dieu met quelquesois dans des estats où elles disent, qu'elles n'ont aucunes pensées distinctes, & qu'elles éprouvent neanmoins un prosond recueillement, dans lequel on suppose qu'elles aiment sans pensée, & que leur amour même s'augmente & se fortisse.

Je ne pretends nullement contredire ces exemples, & j'ay déja reconnu plus d'une fois, en parlant de ces estats extraordinaires, qu'il y avoit en effet des ames dans lesquelles Dieu agit d'une maniere particuliere & surprenante que l'on auroit tort de condamner. Mais

bien de exemple On ne ou n'aus elles y a qu'on fi vent pas l'on per agillent ctovent a-dire. ce qui p mentati veau pl de s'app choles a plus de l 2. Ces de l'ord laval & même a ces ame thode, convena les. Les conduis

mais pa

Ionnable

L'efta

des Quietistes. Livre II. 215 bien des raisons font voir que leur CHAP. exemple est allegué fort mal à propos. IX. On ne sçait si leur amour augmente ou n'augmente pas en cet estat, ni si elles y aiment ou n'y aiment pas, puisou'on suppose qu'elles ne s'apperçoivent pas de leur action. Tout ce que l'on peut dire, c'est que lorsqu'elles willent ensuite avec connoissance, elles croyent agir avec plus d'ardeur, c'estadire, que leur action est plus vive, œ qui peut estre un effet, non de l'augmentation de l'amour, mais d'un cerveau plus reposé, comme tout le monde s'apperçoit qu'il conçoit mieux les choses après avoir dormi & lorsqu'il a

2. Ces personnes ne sont point du tout de l'ordre de ces contemplatives de Malaval & de l'Abbé d'Estival, & il n'y a même aucun rapport. Dieu agit dans ces ames comme il luy plaist, sans methode, sans regle, & comme il le juge convenable aux desseins qu'il a sur elles. Les contemplatifs de Molinos se conduisent par methode & par regle, mais par une methode bizarre & dérai-sonnable.

plus de liberté d'esprit.

The outlable.

L'estat de ces ames qu'on allegue en

n ne

iroit quel-

ibuer , où voi-

t, ce ut ce duite

cruire caines nefois c'elles

ofond ippoc que

redire
u plus
ts exet des
d'une
e que

Mais

CHAP. exemple est clairement extraordinaire; c'est ce qu'on appelle oraison passive, qui ne dépend point de la volonté, & que l'on ne peut se procurer ni reduireà certaines regles, mais il n'y a rien que de fort ordinaire dans la contemplation acquise. Ce n'est qu'une spiritualité mal concertée. On y exclut fans raison certaines idées, on se reduit sans raison à d'autres idées. Il ne faut point admettre d'idées distinctes, dit-on. Pourquoy cela? toute l'Ecriture en est pleine; pourquoy s'en priver? Il faut se reduire à l'attribut de Dieu present. Pure phantaisie, qui n'a pour fin que de dire quelque chose de nouveau, & de se distinguer des autres par une pratique sans raison, dans laquelle on prescrit des choses qui n'ont aucune proportion avec la fin d'obtenir certaines graces de Dieu. Dire donc que Dieu a attaché ses graces & son amour à ces pratiques, c'est introduire une erreur pareille à celle de ceux qui voudroient faire croite que Dieu attache la guerison des maladies à un certain nombre de paroles, & à un certain ordre precis de les re-

Il paroist donc que cette contempla-

tion ac nation &iln'e femblal temeth ces amo extraor contem fion de re nous les mou dans no lement tre par bonnes dinspire un paffa mystere par une ESU S-S'il pl ter l'ima ces moy detrange On cor bet l'est qui fait c quietude, llya des Quietistes. Livre II. 217 tion acquise n'est qu'une pure imagi- CHAP. nation formée sans raison & au hazard, IX.

&il n'est point vray qu'il y ait rien de semblable entre cette oraison qui est toutemethodique, & le recueillement de ces ames que Dieu tient dans ces estats extraordinaires. On n'entre dans cette contemplation acquise que par l'excluson de toutes les idées que l'Ecriture nous donne de Dieu, & de tous les mouvemens qu'elle pretend exciter dans nos cœurs; mais pour ce recueillement qu'on appelle passif, on y enue par toutes les bonnes pensées & les bonnes affections qu'il plaist à Dieu dinspirer. Il y en a qui y entrent par un passage de l'Ecriture, par l'idée d'un mystere, par le souvenir d'une grace, par une priere vocale, par l'idée de ESUS-CHRIST crucifié.

S'il plaist dans la suite à Dieu de sitet l'imagination de ces personnes par tes moyens, cette conduite n'a rien

derange ni de choquant.

173

aire;

Mive .

té, & uireà

n que

ualité

s rai-

fans

point Pour-

t plei-

se re-

Pure

e dire

fe di-

e fans

it des

ortion

ces de

hé ses

iques,

à cel-

croire

s ma-

roles,

les re-

empla

tion

On comprend même aisément ce qui pet l'esprit dans cette suspension, & qui fait ce qu'on appelle le repos & la pietude.

Il y a des ames qui ayant reçu de

K

CHAP. Dieu des mouvemens d'amour plus vifs & plus frequens qu'on n'en reçoit d'ordinaire, s'y sont livrez avec une plenitude de cœur particuliere, & ont fait Dieu l'unique objet de leurs desirs & de leur joye. Comme elles ont donc beaucoup aimé Dieu, il n'est pas étrange qu'il reste en elles beaucoup de disposition à se souvenir confusément de Dieu avec amour, comme d'un objet souveraine. ment aimable. Car c'est une des qualitez de l'esprit de l'homme de pouvoir concevoir d'une maniere confuse ce qu'ila conçu d'abord particulierement & distinctement, à peu près comme les sons clairs & aigus se changent ensuite en un certain retentissement qui dure longtemps. On ne conçoit plus distinctement les attributs qui rendent Dieu aimable, mais on conçoit confusement & generalement Dieu comme bon, Ainli de toutes ces differentes idées distinctes de Dieu & distinctement aimé, il se sorme une idée confuse de Dieu comme objet aimé & aimable; & cette idée confuse produit un mouvement & une idet confuse vers Dieu, dans lequel l'ame peut s'entretenir long-temps, & que Dieu continue dans certaines ames par

une gr quelq qu'il divert dire, ment les de diem f pensees Car co recuei fomme penfée Dieu v qu'il c en elle les dét les joy les cre qui est buë à mundus de que & que qu'il n ni de m fonne c d'en eff

me il p

des Quietistes. Livre II. 219 une grace particuliere, qui a neanmoins CHAP. quelque rapport avec des dispositions IX. qu'il à mises auparavant dans elles par diverses graces. De sorte qu'on peut dire, que ces ames éprouvent proprement ce qui est exprimé par ces paroles de David : Reliquia cogitationum diem festum agent tibi. Les restes de mes pensees vous celebreront un jour de feste. Car cette joye qu'elles ressentent, ces recueillemens, cette tranquillité, ce sommeil sont proprement des restes de pensées & de mouvemens d'amour que Dieu veut qu'elles ayent par les raisons qu'il connoîst, & qu'il réveille ensuite en elles par de nouvelles graces, pour les détacher des faux plaisirs & des fausses joyes du monde, & pour faire que les creatures s'avilissent à leurs yeux, qui est l'effet que saint Augustin attribuë à ces mouvemens. Cumque vobis Conf. 1.9: mundus inter ista vilesceret. De sçavoir de quel prix ces estats sont devant Dieu & quelle estime il en faut faire, c'est ce qu'il n'est pas possible de déterminer, nide marquer precisément. Mais la personne du monde qui merite le moins

d'en estre cruë, c'est Molinos. Car com-

vifs l'or-

eni-

fair

& de

eau.

qu'il

lon à

avec aine-

alitez

conu'il a

k di-

ite en long-

incte-

eu ai-

ement

. Ainli

tinctes

fe for-

omme

ée con-

ne idee

l'ame

& que

nes par

me il parle de tout par phantaisie, tan-

CHAP. tost il les releve tellement qu'il semble IX. qu'il n'y a point de perfection sublime & de pureté veritable que dans ces estats extraordinaires. Tantost il les rabbaisse fi excessivement, qu'il veut que les ames à qui Dieu les donne, n'en reçoivent jamais aucune récompense; c'est-à-dire, que tous ces estats ne soient d'aucun merite au jugement de la verité. Ensin tout ce qu'il en dit ne sont que des pensées sans principes, sans suite, sans raison, comme tout le reste de ses

Mais l'abus qu'il tâche de faire de ces estats que ces ames saintes ont éprouvez & qu'elles ont décrits dans leurs ouvrages, peut servir à découvrir un artifice que le demon a employé en diverses occasions. Car comme il est le singe des œuvres de Dieu, selon l'expression d'un Pere, il tâche de revestir les fausses vertus & les veritables corruptions qu'il s'est efforcé d'inspirer aux hommes, de l'apparence des vertus des Saints, & il s'y est souvent pris en la manière que je vais marquer.

La providence de Dieu a messé dans la conduite des Saints le merveilleux avec le solide, Il a voulu d'une part attirer
veill
de l
des j
des j
a pai
Apol
toute
acco
entr'
dinai
Saint

tilez. Si le pa Apol ligne. €eux: defira &il c voit ! teftab glé qu Pour ner le Apost cette il l'au

Dates

des Quietistes. Livre II. 227

tirer les yeux du monde par des mer- CHAP. veilles extraordinaires; mais il y a joint IX. de l'autre dans ses Saints la pratique des plus solides vertus & la publication des plus grandes veritez. C'est ce qui a paru d'abord dans la predication des Apostres. Elle estoit toute veritable & toute solide, mais avec cela elle estoit accompagnée de signes prodigieux, & entr'autres de ceux qui arrivoient ordinairement lorsqu'ils donnoient le Saint-Esprit à ceux qui estoient baptifez.

Simon le Magicien qui n'avoit nulle part aux lumieres ni aux vertus des Apostres, ayant esté spectateur de ces lignes merveilleux qui paroissoient dans ceux à qui ils donnoient le Saint-Esprit, desira d'avoir une pareille puissance, &il connut incontinent qu'il en pouvoit faire un grand usage pour ses detestables desseins. Il fut donc si aveuglé qu'il offrit de l'argent à saint Pierre pour acheter de luy le pouvoir de donner le Saint-Esprit, en jugeant que cet Apostre estoit aussi disposé à vendre cette puissance pour de l'argent, comme il l'auroit esté luy-même s'il l'eust eue. Date mihi hanc potestatem, ut cuicumque

K iij

pole ime **l**tats aisTe mes

vent rité. que lite,

e ses

le ces rouleurs ir un en diest le

l'exvestir COI-Spirer vertus ris en

é dans eilleux art at222 Refutation des principales erreurs CHAP. imposuero manus, accipiat Spiritum san. IX. Elum.

> Voilà la vûë de ce premier des he. retiques que le demon destinoit à établir son royaume. Il eust bien voulu imiter ce qu'il y avoit de plus merveilleux dans la predication de l'Evangile, mais il n'avoit aucun dessein de suivre, ni la vertu ni la doctrine des Apostres; & tous ceux qui l'ont suivi ont eu grand soin de l'imiter en ce point. Il y a donc tout lieu de croire, que c'est par le même esprit que certaines gens, comme Molinos & les Quieristes, qu'on a découverts par des informations juridiques, estre aussi éloignez de la vertu folide des Saints, que Simon l'estoit de celle des Apostres, ont témoigné un extrême desir de donner à leurs pratiques l'air & l'apparence de ce quia paru de merveilleux dans quelques Saints que Dieu a donnez à son Eglise dans ces derniers temps, & qu'ils ont affecté la pluspart des termes dont ils se sont servis, en tâchant de faire croire que ce qu'ils inspiroient à leurs disciples n'estoit qu'une suite de la doctrine & de la pratique de ces Saints. Cependant il y a une difference si énot

me dar entiere fagesse tistcation leur att qu'on ces par se ferv gicien se fermone coram in mis, & esse coram in qu'à cesté con esté con e

L eft Auth avoir de à cette tâchent d'y join par leso

ptions.

des Quietistes. Livre II. 223 me dans le fond, & une opposition si CHAP. entiere de l'esprit de ces gens avec la IX. fagesse, la solidité, la sincerité, la mortification de ces Saints, & sur tout avec leur attachement à JESUS-CHRIST. qu'on a tout sujet de les repousser par ces paroles terribles dont faint Pierre se servit pour repousser Simon le Magicien: Non est tibi pars neque sors in sermone isto, cor enim tuum non est rectum coram Domino, in felle enim amaritudinis, & obligatione iniquitatis video te ese. Ce que l'on n'applique neanmoins qu'à ceux qui comme Molinos ont esté convaincus de ces horribles corru-

an-

he.

éta-

ulu

reil-

ile.

vre.

res;

rand

lone

mê-

nme

a dé-

ridirertu eftoit oigné pra-

qui a qués

glise s ont

nt ils

crol-

s dif-

2 do-

aints.

énos-

## CHAPITRE X.

Du martyre spirituel.

TL estoit du caractere & de l'esprit des CHAP. L'Autheurs de cette spiritualité, aprês avoir donné des avantages chimeriques à cette contemplation acquise qu'ils tâchent de persuader à leurs disciples, d'y joindre des martyres chimeriques par lesquels ils font passer les ames qui

X.

K iiii

CHAP. s'engagent dans ces pratiques. Ils trons vent par là ce merveilleux qu'ils cherchent comme une des choses les plus capables d'attirer les ames à ces nous velles spiritualitez, & ils ont jugé de plus qu'il estoit sans danger de donner cette idée au monde. Car quand on n'éprouve point ces martyres, la nature se console de ne ressentir point ces estats penibles; & si quelque imagination vive & melancolique se trouve tourmentée des idées facheuses que ces livres mêmes peuvent faire naistre, elle peut trouver sa consolation dans une secrette vanité que cette doctrine excite, qui les luy fait prendre pour des gages & des asseurances de sa future grandeur. Ces ames se flattent donc des grands desseins qu'elles s'imaginent que Dieu a sur elles. Elles se persuadent qu'elles sont des ames d'élite, & que Dieu veut les élever jusqu'au comble de la perfection chrestienne. De sorte que par les impressions que ces sortes de livres leur mettent dans l'elprit, elles croyent avoir droit de se réjouir des plus horribles tentations, & des pensées les plus noires & les plus derestables. Elles les voyent donc avec peu d' ment ment de mê Dieu,

Aprique ce réels d dans l' mais c elt fort n'empo quelqu Cela

langue

naires i grande pendan qu'une mandie ni de le Molino merveil qu'ils f Molino delles. chapitre

guide f

des Quietistes. Livre II. 225
peu d'effroy, elles s'en consolent aisé-CHAP.
ment, elles en conferent tranquille-X.
ment avec des gens qui les prennent
de même pour de grandes faveurs de
Dieu, & qui les en congratulent.

Après tout, il ne faut pas s'imaginer que ces maux d'imagination soient aussi réels dans la verité qu'ils sont terribles dans l'expression. On ne les sent pas, mais on s'imagine les sentir, ce qui est fort different: car ces imaginations n'empeschent pas qu'on ne se porte

quelquefois fort bien.

HYS

tron: cher-

plus

nougé de

onner nd on

natunt ces

agina-

rouve

ue ces

e, elle

s une

e ex-

ur des

future

donc

ginent

erfua-

te, &

1 com-

e. De

ue ces

s l'el-

le re-

ns, &

es plus

c avec

Cela se reduit tout au plus à quelque langueur corporelle. Une de ces visionnaires souffroit, à ce qu'elle disoit, une grande multitude d'enfers redoublez. pendant qu'elle se portoit aussi-bien qu'une autre, dans une ville de Normandie. Il ne faut donc pas s'effrayer ni de leurs expressions, ni de celles de Molinos; car ces gens sont éloquens merveilleusement dans les descriptions qu'ils font de ces martyres spirituels. Molinos leur en donne de beaux modelles. Il n'y a qu'à lire sur ce sujet les chapitres 4. & 5. du 3. livre de sa guide spirituelle, dont voicy quelques endroits.

CH. » Les fouffrances des martyrs effoient X. " courtes, le même jour on les voyoit » ordinairement commencer & finir, & » de plus une lumiere celeste, un secours » divin, & l'esprit de la récompense pro. » chaine les soustenoit au milieu de leurs » tourmens; mais une ame desolée qui » doit mourir à elle-même, & estre pu-» risiée intimement, se voyant aban-» donnée de Dieu, environnée de tenta-» tions, de tenebres, d'angoisses, de cha-" grins, d'afflictions & de secherelles, » gouste à tout moment les transes de » la mort sans ressentir aucune consola-» tion. Dans ce déplorable estat ses » cruelles douleurs qui se succedent l'une " à l'autre, luy paroissent un martyre » continuel, & une agonie qui se renou-» velle incessamment. C'est pourquoy on » peut dire avec raison, que quoiqu'il y sait beaucoup de martyrs, il y a fort » peu d'ames qui suivent Jesus-Christ » au milieu de ces tourmens, dans le cal-» me & dans la refignation.

» Pendant que les hommes exerçoient » leur cruauté sur les corps des martyrs, » Dieu consoloit leur ame; mais icy c'est » Dieu qui blesse & qui se cache, pendant que les demons comme de cruels

bourre me en l'homn dedans

Vos portable est ferr par tou que ter raison pendan qué de pules, vostre de l'au vous c vous fe livres o

La cra ingrati peratic Si vou du sece deman reprim

commo

plus. S

des Quietistes. Livre II. 227
bourreaux, tourmentent le corps & l'a- « CH.
me en mille manieres, enforte que « X.
l'homme est crucisié tout entier, & au- «
dedans & au-dehors. «

Vos angoisses vous paroistront insup-«
portables. Il vous semblera que le ciel «
est fermé pour vous. Vous ne verrez «
par tout que douleurs, que tourmens, «
que tenebres dans vos sens, dans vostre «
raison & dans toutes vos facultez; & «
pendant que d'un costé vous serez attaqué de tentations, de doutes, de seruques, de dessiances, vos lumieres & «
vostre jugement vous abandonneront «
de l'autre.

Toutes les creatures conspireront à «
vous chagriner, les conseils spirituels «
vous feront de la peine. La lecture des «
livres de devotion ne vous consolera «
plus. Si on vous exhorte à la patience, «
on redoublera l'excês de vostre douleur. «
La crainte de perdre Dieu par vostre «
ingratitude, ou vostre manque de coo- «
peration vous rongera les entrailles. «
Si vous gemissez devant Dieu, au-lieu «
du secours & des consolations que vous «
demandez, vous n'en recevrez que des a
reprimandes & des menaces, à peu prês «
comme la Cananée, à qui Dieu ne ré- «

K vj

oient oyoit r, & cours

leurs e qui e puabanenta-

es de nsolates de nsolates l'une

enouloy on
qu'il y
a fort
CHRIST
le cal-

cy c'est pencruels CH. " pondit point d'abord, & qu'il traitaen. X. " suite de chienne.

Que si vous n'estes pas content de ces expressions, il vous en fournira, d'autres encore plus tragiques. Vous ressentirez, dit-il, au-dedans une se cheresse passive, des tenebres, des ans goisses, des contradictions, une repus gnance continuelle, des abandonnes mens interieurs, des desolations hom bles, des suggestions importunes & perspetuelles, des tentations vehementes, de l'ennemi. Ensin, vous trouverez von tre cœur si resserré & si plein d'amertume, que vous ne pourrez l'élever vers Dieu, ni faire un seul acte de soy, d'esperance ou d'amour.

Dans cet abandonnement, vous voyant en proye à l'impatience, à la colere, à la rage, aux blasphêmes, aux appetits desordonnez, vous vous crois rez la plus miserable, la plus criminelle & la plus detestable de toutes les creatures, dénuée de toutes les vertus, élois gnée de Dieu, & abandonnée à des tourmens presque égaux aux peines intourmens presque égaux aux peines in-

so fernales.

Page

Mais aprês ces violens transports, il ne manque pas de les consoler d'une m dresse dureté

Ame fçavie & vou mens doux coracle prir, for rage.

à vos saimera blera c qu'il n élever les plu Que

& d'al persevous fa ble, qu ceptibl du rep ment à

Si to confola nation des Quietistes. Livre II. 129
ne maniere aussi excessive en ten-CHAP.
dresse que ces expressions l'ont esté en X.
dureté.

8419

ita en-

ent de

urnira

Vous

ne fe-

les an-

repu-

donne.

horri. & per.

nentes

ez vô-

amer-

er vers

foy,

VOUS

, a la

s aux

s croininelle

crea-

à des

es in-

rts, il

r d'u-

Quelque affreuse que vous paroissiez « à vos yeux, l'Autheur de tout bien vous « aimera, vous défendra, & vous com- « blera de tant de richesses qu'on diroit « qu'il ne pense à autre chose qu'à vous « élever à la perfection par les degrez « les plus sublimes de l'amour. «

Que si bien loin de luy tourner le dos, « & d'abandonner vostre dessein, vous « perseverez constamment, sçachez que « vous faites à Dieu un sacrifice si agrea- « ble, que si cet estre suprême estoit sus, « ceptible d'inquietude, il ne trouveroit « du repos qu'en s'unissant amoureuse- « ment à vostre ame.

Si tous ces tourmens & toutes ces confolations se passoient dans l'imagination, on auroit moins de sujet de

CHAP. s'en mettre en peine, mais ces spiri.

X. tualitez chimeriques n'en demeurent pas là. Le diable ne manque jamais d'en tirer des consequences grossieres, & qui ne sont nullement imaginaires.

C'a esté le sujet d'un procès celebre, qui s'est fait à la vûë de toute la terre par des personnes éminentes en dignité, & nullement portées à inventer on à exagerer ces detestables pratiques.

Plusieurs personnes ont entre les mains l'interrogatoire même du principal des coupables, qui les contient. Je n'ay garde de les exposer aux yeux du public, & d'en retracer les noires images, & je me contenteray d'en dire qu'elles son dignes des principes qu'ils ont établis.

## CHAPITRE XI.

Qu'on ne peut embrasser la spiritualité du simple regard sans violer plusieurs maximes de la vie chrestienne.

CHAP. LE renversement que ce nouveau XI. Le genre d'oraison produit necessairement dans la conduite de la vie chres-

fes max portant fiderer ayant t qui fui fant qu éminen avoient & les fi cher de

a

Pren la prud qu'enti eft seur xemple Saints. par le nouvel traire a tous le confcie que ati velle à de plus fur que une pu prefere ientim

des Quietisses. Livre II. 231 tienne par le violement de plusieurs de CHAP. ses maximes auquel il engage, est si important, qu'il est juste de le faire confiderer encore avec plus d'attention, y

ayant toute forte d'apparence que ceux qui suivent cette pratique, ne le faisant que par le desir d'une pieté plus éminente, l'abandonneroient s'ils en avoient bien connu les consequences & les suites. C'est donc ce qu'il faut tâ-

cher de leur faire mieux comprendre.

Premierement, je ne voy pas que la prudence chrestienne puisse souffrir qu'entre deux voyes, dont la premiere elt seure, ancienne & autorisée par l'eremple & la pratique d'une infinité de Saints, & suivie encore actuellement par le commun de l'Eglise ; l'autre est nouvelle, suspecte, sans autorité, contraire au sentiment & à la pratique de tous les Ordres Religieux, on puisse en conscience, sous pretexte même de quelque attrait particulier, preferer la nouvelle à l'ancienne : car qu'y auroit-il de plus déraisonnable que ce choix, & sur quoy pourroit-il estre fondé que sur une pure phantaisie, par laquelle on prefereroit ses pensées particulieres au ientiment general de toute l'Eglise?

itualité sieurs

urs

Spiri-

eurent

amais

ieres,

res. ebre.

terre

digni-

ter on

es.

re les

prin-

veux

noires

en dire

qu'ils

flairechref-

CHAP. Quand même la question seroit dou. teuse, & que l'on pourroit estre partagé sur ce choix par la diversité des raisons, on ne pourroit violer plus ouvertement cette regle du bon sens & du Droit canonique : Qu'il faut choisir dans le doute le parti le plus seur, que de se déterminer à suivre cette nouvelle maniere d'oraifon; car on ne peut nier que l'autre ne soit incomparablement plus seure. Mais la verité est qu'il n'y a pas même de doute sur ce point, & que les raisons qui portent à suivre la voye commune, qui a esté suivie par l'Eglife depuis les Apostres, l'emportent tellement qu'il n'y a pas la moindre probabilité dans celle que l'on y oppose.

Le sieur Malaval rémoigne d'estre touché de l'aveuglement des hommes qui blâment son oraison, & il en sait des plaintes assez vives: Quel aveuglement des hommes, dit-il à sa Philothée, qui n'ayant pas encore compris qu'ils n'ont esté créez que pour Dieu, trouvent êtrange que l'on pense toûjours à Dieu!

Voilà quelle est la sincerité de ces gens tout occupez de la pensée que Dieu est par tout. Car cette plainte

n'est for mions . faire. compris que por vais que Dieu. 1 L'on ne le fieur jours à qu'il n' on tro ler à D comme preferit fon Ecri ser à D maine cipe co: sy opp qu'un p

pas là 1

a tort

de sçav

Le fieu

maniere

niere n'

prescrit

qu'il a

des Quietistes. Livre II. 233 n'est fondée que sur deux fausses suppo- CHAP. stions qu'il plaist au sieur Malaval de XI. faire. Il suppose que l'on n'ait pas compris que les hommes ne sont créez que pour Dieu, & que l'on trouve mauvais que l'on veuille toûjours penser à Dieu. Ni l'un ni l'autre n'est veritable. L'on ne trouve nullement étrange que le sieur Malaval tâche de penser toûjours à Dieu, ni qu'il soit persuadé qu'il n'est creé que pour Dieu; mais Ion trouve étrange que voulant penser à Dieu, il n'y veuille pas penfer comme Dieu le veut, & comme il le preserit & l'inspire aux hommes dans son Ecriture. Qu'il faille toûjours penlet à Dieu autant que l'infirmité humaine le peut permettre, c'est un printipe commun. A Dieu ne plaise qu'on ly oppose, ou que l'on blame quelqu'un pour le vouloir observer. Ce n'est pas là la question, & le sieur Malaval tort de le supposer. Il est question de sçavoir comment il y faut penser. le sieur Malaval y veut penser à sa maniere, & l'on luy dit que cette matiere n'est point celle que Dieu nous a prescrite, qu'il nous recommande, & qu'il a inspirée à ses Saints & à son

l'on y d'estre ommes en fait veugle-

eurs

t dou.

e par-

té des

us ou-

ens &

choisir

r, que

uvelle

ut nier

ement

'il n'y

int &

vre la

ie par

mpor-

moin-

othée, ls n'ont etran-

de ces ée que olainte 234 Refutation des principales erreurs CHAP. Eglise. C'est de quoy il s'agit.

Dieu veut qu'on pense à luy, mais il veut qu'on y pense pour l'aimer, pour obeir à ses volontez, qui sont ses commandemens : car il n'agrée point en ce monde les connoissances, si on ne les rapporte à cette sin. C'est pourquoy il la recommande avec tant de sorce se tant d'instance, que l'Ecriture nous dit, qu'il la recommande avec excès : Tu mandasti mandata tua custodiri nimis.

La connoissance de Dieu dans cette vie n'est pas destinée à jouir de Dieu, ce n'en est pas encore le temps; mais Dieu n'éclaire les hommes de la mesure des lumieres qu'il leur donne que pour éprouver leur fidelité, & leur faire meriter la beatitude de l'antre vie, par l'obeissance sidelle à tous ses commandemens, & par la resistance inflexible à toutes les tentations du demon & de la concupifcence. Voilà l'employ & le devoir des hommes dans cette vie. Ainsi toute connoissance de Dieu, qui contribue plus directementà cette fin, est la meilleure, la plus souhaitable, & celle que l'on doit choifir! & ce seroit sans doute un três-grand defaut que de negliger cette connoil-

fance uti coup mo cette con k recom Eglise, mire que le veu le fieur 11ee; &c continue eft par t le loui je; mais retende David lay doni la loy de lege ejus secrie lu point por affe pend lexi legen

latio mea

pensée :

luculo , a

evoit m

mediter

Surgebam

va justiti

des Quietistes. Livre II. 235 ince utile pour s'attacher à une beau- CHAP. oup moins utile, principalement fi XI. ette connoissance utile est ordonnée

recommandée par l'Ecriture & par Eglise, & que l'on n'en choisisse une

aure que par caprice.

le veux toûjours penser à Dieu, dit he fieur Malaval, pour lequel je suis nee; & pour cela je veux m'attacher ontinuellement à cette idée que Dieu eft par tout.

le louë vostre dessein, luy répondrayie; mais je blâme la maniere dont vous

pretendez l'executer.

David décrivant un homme de bien, lay donne pour caractere de mediter bloy de Dieu le jour & la nuit : Et in lige ejus meditabitur die ac nocte. Et il secrie luy-même : Quel amour n'ay-je point pour vostre loy? Ty pense sans affe pendant tout le jour. Quomodo dilexi legem tuam, Domine: totà die meditatio mea est. C'estoit-là sa premiere pensee: Pravenerunt oculi mei ad te diwoulo, ut meditarer eloquia tua. Il se levoit même au milieu de la nuit pour mediter la loy de Dieu : Media nocte lurgebam ad confitendum tibi super judiva justitia tua.

urs

mais il pour com. int en

on ne rquoy rce & us dit,

: TH mis. cette

Dieu, ; mais de la don-

té, & e l'aua tous eliftan-

ons du Voila es dans nce de

menta us four hoifir: -grand

nnoil-

CHAP. C'estoit de cette loy qu'il prenor so bonh XI. conseil. Et consilium meum justification nes tua. Il luy attribuoit toute son intelligence: A mandatis tuis imellent Declaratio sermonum tuorum illuminat & intellectum dat parvulis. C'est parla vûë de cette loy qu'il se conduisoit dans toutes ses actions: Lucerna pedibus meis verbum tuum, & lumen semitis mis. Il s'animoit sans cesse à y estre fidelle: Dieu est Furavi & statui custodire judicia justiin tua. C'estoit sur ces pensées qu'il se for. tifioit contre les injustices des hommes; nais com Multiplicata est super me iniquitas super sprece borum, ego autem in toto corde meo fera lantez, n tabor mandata tua. Fay esté entorillé, lonc pen disoit-il, dans le même lien des cords hy, mai des pecheurs, & je n'ay point oublie vo. mendre l tre loy: FUNES peccatorum circumples et, & p funt me, & legem tuam non sum oblitus. Di nous

C'estoit par cet attachement inviola s princ ble à cette loy qu'il esperoit de n'este tommes, point confondu dans le jugement de lu faire Dieu : Adhasi testimoniis tuis , Domint: " qui es. noli me confundere. Tunc non confundat wil ne le cum perspexero in omnibus mandatis tuis. "facere Mais pour cela il ne luy sustissit pas et sit ju de les considerer legerement, il tachon Orc'est de les penetrer à fond, & il y mettot lication

nomia eju Ren l'ap de luy 1 rirable : irutata e Sile fie te penser nut trou

On ne re quelque

des Quietistes. Livre II. 237 prenor in bonheur : Beati qui scrutantur testi- CHAP. stissicatio unia ejus, in toto corde exquirunt eum. XI. fon in Ren l'approfondissant de cette sorte,

de luy paroissoit de plus en plus adluminat, mable : Mirabilia testimonia tua, ideò est parla loutata est ea anima mea.

foit dans Sile fieur Malaval cherche un moyen libus men le penser toujours à Dieu, en voil à un itis mei, but trouvé : car la pensée de la loy de fidelle Dieu est inseparable de celle de Dieu. a justine On ne regarde point cette loy comme il se for velque chose de different de Dieu, nommes: mais comme Dieu même nous donnant as super spreceptes, nous manifestant ses vomeo form Intez, nous découvrant sa justice. C'est ntorville, lonc penser à Dieu que de penser à sa es corau my, mais c'est y penser utilement, & ublie vi- rendre la voye naturelle pour l'obsercumples of, & pour remedier aux deux causes oblieus. in nous en détournent, & qui sont inviola is principes de tous les pechez. Les e n'este tommes, dit saint Augustin, ne veulent ment de su faire ce qui est juste, ou parce que Domini: " qui est juste leur est caché, ou parce onfundat wil ne leur plaist pas. NOLUNT homiatis tuis. Us facere quod justum est, sive quia latet doit pas o sit justum, sive quia non delectat. l tachoit de c'est ce que l'on trouve dans l'ap-mettot decation à la loy de Dieu. On y trou-

rreurs

intellexi

CHAP. ve la connoissance de ce qui est juste: XI. & on y trouve l'attrait & le plaisir : car en meditant la loy de Dieu elle nous plaist, elle nous devient douce & agrea. ble: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel ori meo; & s'il nous man. que quelque degré de connoissance ou d'amour, le vray moyen de l'acquein est de le desirer : Cumcupivit anima ma desiderare justificationes tuas in omni tempore.

Il n'y a point de voye plus simple & plus naturelle pour connoistre & pour observer la loy de Dieu, que d'y penser & de l'aimer. C'est aussi celle que les Saints ont suivie. C'est celle que l'Eglise suit & prescrit à tous ses en-

fans.

Mais que cette vûë de Dieu à laquelle le sieur Malaval nous veut en gager est differente de celle-là!

Il veut que nous soyons toûjours of cupez de cette unique verité : Dien par tout. Qu'on y pense tant qu'ou toit, & voudra, quelle lumiere en tirera-t-a lesimple pour discerner le bien & le mal? De quelle volonté de Dieu cette vûë nous secours instruira-t-elle ? Comment pourray. les aus par là reconnoistre les seductions de taison,

l'ennem donc en des pech elt juste : pour ren defaut d bien & n'est po quelle ! amour.

> L'amo ver que fifter à c d'ordina da prece de la ha Mons,

Mais tout n'es d'aucune d'aucun l'on y jo

ces idées Je fç

des Quietistes. Livre II. 239 l'ennemi? Cette occupation ne remedie CHAF.

donc en aucune sorte à la premiere cause XI. des pechez, qui est l'ignorance de ce qui et juste; mais elle n'est pas plus propre pour remedier à la seconde, qui est le defaut de plaisir & d'attrait pour le bien & la justice; c'est-à-dire, que ce n'est point la voye ordinaire par laquelle Dieu nous communique cet

L'amour de Dieu qui nous fait observer quelque commandement, ou resister à quelque tentation, est revestu d'ordinaire ou de la forme de l'amour di precepte qui nous le commande, ou de la haine du peché auquel nous re-Altons, & ainsi il enferme ces idées.

Mais cette pensée que Dieu est par en à la tout n'enferme l'idée d'aucun precepte, veut en d'aucune regle qu'il faille observer, ni d'aucun vice qu'il faille éviter ; & si ours oc l'on y joignoit même quelques-unes de Dien et ces idées, le sieur Malaval s'y opposent qu'ou toit, & pretendroit que c'est troubler era-t-on le simple regard.

nal? De sçay bien qu'il nous dira que le vue nous secours que l'on pretend tirer des penourray- les ausquelles on s'applique dans l'otions de raison, ne dépend point de la propor-

& pour l'y penelle que elle que les en-

reurs

t juste:

ifir : car

le nous

cagrea.

eloquia

us man-

ance ou

acquerir

ima ma in omni

imple &

amour.

CHAP. tion qu'elles ont avec l'effet, mais de XI. la grace que Dieu y joint, & qu'il distribuë comme il luy plaist, & que Dieu peut joindre une plus grande grace à cette unique pensée qu'à toutes les applications que nous pouvons

avoir à la loy de Dieu.

Je luy fournis de bonne foy la meil. leure réponse qu'il puisse faire; & cependant je luy soustiens que cette te ponse est une pure illusion : car encore que les secours de Dieu ne soient pas attachez aux moyens, cela n'empesche pas qu'il ne nous soit commandé de preferer certains moyens à d'autres. Ceux qu'il faut preferer sont les ordinaires & les naturels ; & c'est au contraire tenter Dieu que d'en choisir d'extraordinaires & de bizarres, qui n'ont aucune proportion avec l'effet qu'on attend de Dieu. Un Jardinier ne doit point mettre sa confiance dans la culture de la terre, dans le soin qu'il prend de la semer ou de l'arroser : c'est la benediction de Dieu qui fait tout: No que qui plantat est aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat Deus: mais cependant il tenteroit Dieu s'il pretendoit faire venir des herbes dans

(on jar ordina Ce 1 lité de confiar quer fe luy pla vove o nous le elt de 1 veritez aimer, Dieu e traordi elperer & c'est Dieu , es mo & voul niere ex Ce qu discours nir uniq

eft, & q une voy qu'elle pottion de tous ver les c des Quietistes. Livre II. 241 fon jardin sans le cultiver en la maniere CHAP. ordinaire. XI.

reurs

nais de

& que

grande

i'a tou-

OUVODS

a meil-

& ce-

ette it.

encore

ent pas

npesche ndé de

'autres.

es ordiau con-

fir d'ex-

ni n'ont

qu'on

ne doit

la cul-

il prend

c'est la

ut : Ne-

que qui

Deus:

ieu s'il

es dans

fon

Ce n'est point de même dans la qualité de ses pensées qu'il faut mettre sa confiance. Dieu nous peut communiquer ses graces par telles pensées qu'il by plaift; mais neanmoins il y a une voye ordinaire par laquelle il veut que nous les recherchions, & cette voye est de penser à la loy de Dieu & à ses veritez pour les connoistre, pour les amer, pour les pratiquer. Penser que Dieu est par tout, c'est une voye extraordinaire, & dont on ne peut rien esperer que par une espece de miracle, & c'est ce que l'on appelle tenter Dieu, ce peché consistant à negliger les moyens & les voyes ordinaires, & vouloir que Dieu agisse d'une mamere extraordinaire pour nous assister.

Ce que je conclus donc de tout ce discours, est que la voye de s'entretemir uniquement de la pensée que Dieu est, & qu'il est par tout, est proprement une voye de tentation de Dieu, parce qu'elle n'a d'elle-même aucune propotion avec ce qui doit estre le but de tous les Chrestiens, qui est d'observer les commandemens de Dieu, & de

L

242 Refutation des principales erreurs CHAP, resister à toutes les tentations qui nous

en pourroient détourner.

La pensée que Dieu est present par tout n'y fait rien du tout. Dieu s'en peut servir pour nous assister par une voye extraordinaire; mais d'elle-me. me elle ne nous donne aucune lumiere, ni aucun bon mouvement pour observer les commandemens de Dieu, ni pour resister au peché. Pretendre donc que Dieu nous assistera par ce moyen, c'est le tenter.

Mais le simple regard n'est pas seulement de luy-même une tentation de Dieu, il l'est encore par toutes ses circonstances. Il produit, par l'aveu mè me de ces Autheurs qui l'enseignent, beaucoup de tentations, de secheresses, de tenebres, de dégousts. Un esprit que l'on separe de toutes les penses ordinaires, à qui on pretend retrancher toutes les images sensibles, & toutes les veritez vives & animées, tombe prel que necessairement dans un grand vui de. Ce vuide attire la secheresse & ! dégoust. L'esprit dénué de pensées de pieté se remplit d'images fâcheuses d'opte, m dangereuses qui s'en emparent. Il mitter po moyen naturel d'y remedier seroit a squelles

quitter ce, m s'y op dent à lageme l'oraifo la lectu tion d'e fe foust que par leur dos nir, qu dangere cluent ( pour l'h des prin & c'est let d'une Car enfir martyres

el faux

paiftre le

MIX; OU

trand to

ecours d

ité, qui r

des Quietistes. Livre II. 243

quitter cette oraison qui en est la sour- CHAP. ce, mais ceux qui en sont partisans sy opposent fortement. Ils n'accordent à ces ames peinées aucun des soulagemens que Dieu leur accorde, ni l'oraifon vocale, ni la meditation, ni la lecture, ni le travail, ni l'occupation d'esprit. Il faut quede pauvres ames le soustiennent sans soustien, & ce n'est que par les louanges démesurées qu'on leur donne qu'elles s'y peuvent soustenir, qui est un soustien terriblement dangereux. Et enfin il y en a qui conduent qu'il faut qu'elles y meurent pour l'honneur du fimple regard, &c des principes sur lesquels il est appuyé, & c'est ce que l'on ne peut excule d'une terrible tentation de Dieu. Carenfin, ou ce qu'ils nous disent des martyres interieurs que l'on y souffre d faux, & ils ont grand tort de repailtre le monde de ces contes fabuhux; ou il est vray, & ils ont encore hand tort de laisser tant d'ames sans cours dans la pratique d'une spirituansées de me, qui non seulement n'est pas de preeuses de precepte de precepte de ent. L'aitter pour éviter les tentations, dans Geroit de squelles il ne faut pas laisser les ames

urs nous

t par s'en r une

e-mêmiere, obser-

u , m e donc oyen,

as seurion de tes les eu mêgnent, erelles,

i efprit penfees rancher toutes be prel-

and vui-Te & 10 lorsqu'on les en peut delivrer, en leur faisant quitter un exercice qui les produit, & qui n'est ni autorisé ni conseillé par l'Eglise.

## CHAPITRE XII.

Comment ces Autheurs ont trouvé moyes de faire entrer les pensées dans l'oraison de simple regard.

Fausseté de la doctrine de Malavalsur

ce sujet.

CHAP. Les Autheurs qui ont répandu dans le monde la spiritualité du simple regard, ayant prescrit si precisément & en tant de manieres ce silence de pensées & de desirs, il sembleroit que ceux qui l'embrassent n'ont plus lieu d'en appeller, ni de se permettre aucunes pensées.

On auroit d'autant plus de sujet de le croire, que c'est par où ils relevent leur spiritualité. Ils pretendent, disentils, retrancher la multiplicité, & reduire toutes nos pensées à l'unité de

Dieu.

Cependant comme ils ont craint d'all

tre col retrane faft l'a & dan ché un l'esprit femblo damen tant fa Voicy Il eft b à Dieu il est de lobjet défendi une des fe. 11 à la Ph

découte cour, q plus effi 6 plus vous per Si Di

l'on cor c'est au n'est pa l'on l'es des Quietistes. Livre II. 145 ne costé, & non sans raison, que ce CHAP. retranchement de toutes pensées ne lais-XII.

falt l'ame dans une grande secheresse & dans un grand vuide, ils ont cherché un moyen de faire rentrer dans l'esprit les pensées & les desirs qu'ils sembloient avoir bannis par les loix fondamentales du simple regard, & ils ont tant fait qu'ils en sont venus à bout. Voicy l'adresse dont ils se sont servis : ll est bien défendu, disent-ils, de parler à Dieu dans l'oraison de simple regard: il est défendu de même de rendre Dieu l'objet de ses desirs ; mais il n'est pas défendu de l'écouter, au contraire c'est une des fins de la contemplation acquile. Il est question, dit le sieur Malaval à sa Philothée, mais plus que jamais, sécouter Dieu même au fond de vostre ceur, qui vous parlera plus doucement, plus efficacement, plus intelligiblement, o plus frequemment que tous ceux qui vous peuvent avoir parlé de sa part.

Si Dieu donc parle intelligiblement l'on conçoit ce qu'il dit, mais comme c'est au fond du cœur qu'il parle, ce n'est pas par les oreilles du corps que l'on l'entend, c'est par l'esprit: or ce

L iij

int d'all

275

n leur

s pro-

nfeil-

moyen

Porai-

val fur

u dans

fimple

nent &

le pen-

ie ceux

eu d'en

aucunes

sujet de

elevent

difent-

, & re-

unité de

246 Refutation des principales erreurs CHAP. que l'on entend par l'esprit se com-

XII. prend par la pensée.

Il faut donc que Dieu imprime & forme des pensées dans l'esprit; & comme il parle frequemment, il faut qu'il fasse frequemment penser. Voilà donc des pensées dans l'esprit de quelque maniere qu'elles y soient produites.

Que ce soit si vous voulez un langage de Dieu, mais ce langage de Dieu consiste dans des pensées des hommes. Je scay qu'ils nous disent mille choses sur ces pensées pour les distinguer des autres. L'homme, disent ils, n'y est que passif. L'ame n'agit point, elle ne sait que recevoir l'impression de Dieu; mais l'Abbé d'Estival est de bonne soy surce point.

\*\* Il est trop vray, dit-il, que l'esprit \*\*\* ne peut avoir aucune connoissance que \*\*\* par un acte qui luy soit propre, & s'il \*\*\* connoist il agit; & de même la volonté \*\* ne peut avoir d'amour que par son pro-

pre acte, & si elle aime elle opere.

Il explique cela fort au long, & il fait voir que la dispute qui est sur ce point entre les Mystiques & les Scholastiques, n'est qu'une dispute de mois

entre d qui ne luy fai grand r paisible & que fance. qu'il p pour ex faut po que par voilà d regard, n'y a p quemme dans cet pense de li voilà plicité, nouie. Mais le fieur thée les

gage, qu'ile simple fait con niere de dit-il p

ame qui

entre des gens qui ne s'entendent pas, & CHAP.
qui ne veulent pas s'entendre; ce qui XII.
luy fait conclute que l'ame, dans le plus
grand repos, dans la tranquillité la plus
paisible, dans son plus parfait silence, opere,
se que son operation est une convois

Š

m-m

om-

ju'il

onc

ma.

lan-

Dieu

s. Je

s fur

au-

que fait

mais

ur ce

fprit

que

k s'il

lonté

pro-

& il

ir ce

nola-

mois

nouie.

paisible, dans son plus parfait silence, opere, & que son operation est une connoissance. De quelques termes magnifiques qu'il plaise aux Mystiques de se servir pour exprimer ce langage de Dieu, il faut pourtant avouer qu'on ne l'entend que par ses propres pensées, & qu'ainsi voilà de propres pensées dans le simple regard, & des pensées en quantité. Car il n'y a point de Diresteur qui parle si frequemment, que Dieu parle à ceux qui sont dans cet estat, dit le sieur Malaval. On y pense donc beaucoup, selon luy, & ainsivoilà le simple regard dans la multi-

Mais il est bon d'écouter sur ce point le sieur Malaval expliquant à sa Philothéeles merveilleuses utilitez de ce langage, qu'il n'admet pas seulement dans le simple regard, mais dans lequel il sait consister l'excellence de cette manière de prier. La première disposition, co dt-il page 3. de son dialogue, d'une ca anne qui a dessein de contempler, est un ca

plicité, & cette pretendue unité éva-

L iiij

248 Refutation des principales erreurs CH. " veritable desir d'écouter Dieu, en fai-XII. » fant taire toutes ses pensées, toutes les " affections de sa volonté & tous ses dis. so cours.

Fusqu'aujourd'huy, Philothée, vous Mala- 12 page 3." ave Volontiers écouté les Predicateurs, les " Directeurs , les livres spirituels , & tous » ceux qui vous parloient de la part de Dien; » mais maintenant il est question, mais plus » que jamais, d'écouter Dieu même au fond » du cœur, qui vous parlera plus douce-» ment, plus efficacement, plus intelligible-» ment & plus frequemment que tous ceux » qui vous peuvent jamais parler de sa part. " Fe dis plus doucement, parce que Dieu qui » a cree l'ame, & qui est luy même un pur » esprit, sçait mieux que nul autre la ma-» niere de parler aux esprits, qui est d'a-» gir sans tumulte, sans trouble, sans agi-» tation, avec une ferme paix & une pro-» fonde tranquillité. Je dis plus efficacement, » parce que les creatures qui nous parlent, » ne sçachant pas bien souvent nos verita-» bles dispositions, nous disent des choses, » qui estant bonnes en elles-mêmes, nous sont » neanmoins inutiles; mais Dieu nous com-» munique les lumieres qu'il connoist nous » estre necessaires. Il les communique au » temps qu'il faut, en la maniere qu'il faut, o il nous l voir a Die

il fau quana bes. e les fru an ba qui pe seul n même re long Dieu parce les lun

vanta l'esprit Jans p enfin o quemm que v vous n plus it On

de vo instrui

La Predic des Quietisses. Livre II. 249
d'il nous les fait recevoir d'abord qu'il « CH.
nous les presente, ce qui n'est pas au pou- «XII.
voir des creatures. «

75

fai-

s les

vous

s , les

tous

Dieu;

s plus s fond

loucegible-

сенх

part.

eu qui

en pur

t d'a-

s agi-

e pro-

ement,

erita-

hofes,

us sont

s com-

7 nous

que an

il faut,

Dieu est un laboureur qui sçait quand « il faut planter, quand il faut arroser, « quand il faut arracher les mauvaises her- « bes, & quand il est temps de cueillir ou a les fruits ou les fleurs. Les hommes jettent « an hazard la semence du ciel, & prend « qui peut : mais Dieu quand il seme tout " seul ne seme jamais à faux, & il donne " même sur le champ la disposition à la ter- " n lorsqu'elle ne l'a pas. Je dis encore que « Dieu vous parle plus intelligiblement, " parce qu'il sçaura mieux proportionner " se sumieres à vostre portée; & bien davantage, il vous augmentera la vue de " lesprit, afin que vous puissiez supporter " sans peine une plus grande clarté. Je dis " infin que Dieu vous parlera plus fre- " quemment par la contemplation d'autant " que vous l'écouterez plus souvent que " vous ne faissez, & plus nous l'écoutons, " plus il prend plaisir à nous parler.

On voit dans ce discours deux sortes de voyes par lesquelles l'ame se peut

instruire de ses devoirs.

La premiere consiste à écouter les Predicateurs, les Directeurs, les livres

Ly

250 Refutation des principales erreurs CHAP. spirituels, & tous ceux qui nous par-

XII. lent de la part de Dieu.

La seconde, à écouter Dieu même au fond de son cœur. C'est donc Dieu qui parle certainement dans cette seconde voye; or le moyen de la pratiquer est de faire taire toutes ses pensées, tous ses discours & tous ses desirs.

Il est clair que cette seconde voye est proprement la pratique de ce silence interieur, qui nous dispose à ce qu'ils appellent la motion divine. Or le jugement que cet Autheur veut que l'onfasse des pensées qui se presentent à l'esprit aprês ce silence, est que ce sont des pensées par lesquelles Dieuparle à l'ame, & luy parle, dit-il, plus doucement, plus efficacement, plus intelligiblement, & plus frequemment que tous ceux qui peuvent luy avoir parle de sa part. C'est-à-dire, que ce sont des paroles de Dieu qui agiffent d'une maniere excellente & particuliere sur les ames; ce qu'il explique ensuite en détail, comme on l'a vû dans son passage.

C'est une maxime de cette doctrine, que je pretends contenir une regle fauffe, & qui mene l'ame à l'illusion, à moins qu'on n'y ajoûte quelque pre-

cautio

Il n fees q de ce gardé car co ment tion c

Ce p
du di
comu
à cet
nous
nia p
pour
men,

No ces por rieur avon produ Nous

de re

qu'il

pas p Le si agir i ger d lusion des Quietistes. Livre II.

251

CHAP.

Il n'est point vray que toutes les pen- XII. ses qui se forment dans l'esprit ensuite de ce pretendu filence, doivent estre regardées comme des paroles de Dieu; car ce peuvent estre des pensées purement humaines, formées par l'imagination des personnes qui en sont frappées. Ce peuvent estre aussi des suggestions du diable. Il les faut donc examiner comme les autres pensées, & pratiquer à cet égard la regle de l'Apostre, qui nous ordonne de tout éprouver: Omnia probate; car d'avoir pour regle & pour maxime de les recevoir sans examen, c'est se mettre dans la disposition de recevoir sans discernement tout ce qu'il plaira au demon de nous suggerer.

Nous n'avons aucune asseurance que ces pensées qui suivent ce silence intenteur viennent de Dieu. Nous n'en avons aucune qu'elles ne soient pas produites purement par l'imagination. Nous n'en avons aucune que Dieu n'ait pas permis au demon de les inspirer. Le supposer sans preuves, e'est donc agir temerairement & se mettre en danger de se livrer à l'esquit d'erreur & d'illusion.

ar-

qui qui nde

ous

oye enu'ils jul'onl'ef-

des ame, plus plus vent

dire, agifartiique dans

fauln, à pre-

Quand les pensées qui viendroient XII dans l'esprit ensuite de ce silence auroient même une douceur, une efficace & une clarté particuliere, on n'en devroit rien conclure pour s'asseurer qu'elles sont de Dieu. Car ces marques ne nous ayant point esté données par l'autorité de Dieu, il n'est permis à personne de les établir à sa phantaisse comme des signes de l'esprit de Dieu. D'ailleurs, il est clair que le demon les peut imiter; mais la verité est qu'il n'y a rien en tout cela même de certain ni de reglé. Ces penfées imprevues & non recherchées sont claires ou obscures, vives ou languissantes, agreables ou desagreables, selon la disposition du corps ou de l'esprit, sans qu'on puisse fonder aucune conjecture solide sur les qualitez qu'elles ont pour les attribuer plutost à Dieu que toutes les autres pensées.

Il faut donc avoir pour principe, que personne n'est dispensé d'examiner ces pensées, sous pretexte qu'elles sont imprevuës & surprenantes, & qu'elles se sont presentées ensuite d'un silence interieur. Ce sont toutes regles fausses, remeraires, sans autorité & sans raison, qui m cent i & ne vroien vir d' per les

Mai legitin roit ric à Diet qu'elle laisserce der, p jet d'un est natumême certain n'est p n'estan

Cep supplée merité de mai ces esta le livre mation pelle re

ne fcac

veritab

qui marquent que ceux qui les avan- CHAPcent ne respectent pas assez la verité, XII. & ne craignent pas autant qu'ils devroient, ni d'estre trompez, ni de ser-

vir d'instrument au diable pour trom-

per les autres.

ient

au-

ca-

i'en

rer

lues par

s à

ieu.

les!

n'y

n ni

non

res.

ou du

iiste

rles

ouer

tres

que

ces

im-

111-

les,

on,

Mais lors même que par un exament legitime de ces pensées, on n'y trouvenoit rien qui empeschast de les attribuer à Dieu, parce qu'on auroit reconnu qu'elles sont veritables & solides, on ne laisseroit pas d'avoir droit d'apprehender, parce qu'elles peuvent estre le sujet d'une vaine complaisance, & qu'on est naturellement porté à juger de soymême sur les éloges extraordinaires que tertains Autheurs y donnent. Or rien a'est plus mal fondé que ces éloges, n'estant appuyez sur rien, & personne nesçachant quel est devant Dieu le prix vertiable de ces dispositions.

Cependant ces nouveaux Spirituels suppléent à cette incertitude par la temetité de leurs décisions, ne laissant pas de marquer precisément le merite de ces estats. On trouve entre autres dans le livre de Molinos nombre 8. une estimation precise du prix de ce qu'il ap-

pelle requeillement.

XII.

C'est l'oraison du simple regard dont CHAP. nous parlerons ensuite, & il la tired'une revelation pretendue faite à une Religieuse du tiers Ordre, nommée Françoise Lopez: Dieu luy revela, dit-il. qu'un quart - d'heure d'oraison mentale qu'on fait avec recueillement de ses sens & des facultez de son ame, avec resignation & humilité, vaut mieux que cinq jours d'exercices penibles de cilices, de disciplines, de jeunes & de coucher sur la dure; parce que tout cela ne mortifie que le corps, & que le recueillement purifie l'ame. Mais je pense qu'une telle preuve n'est bonne qu'à convaincre le monde du peu de creance qu'on doit avoir pour tout ce que ces gens-là disent, & qu'ainsi il est fort dangereux de juger de soy-même par leur sentiment.



transported the bear de co dull an-

A CHARLEST CHEST

Autre inter enga

incom qu'on j & qu'o C'eft d certitu le reco avec le que ce lappro en fero

> fonnes Elle elles-n foume Mais ( elles 1 luy-m

> point

done

ran-

-il.

ntale

(ens

gna-

cipli-

dure;

corps,

ame.

a peu

tout infi il

nême

## CHAPITRE XIII.

Autre inconvenient capital de ce langage interieur attribué à Dieu, qui est qu'il engage une Religieuse à des entretiens incompatibles avec la regularité.

M Ass voicy un autre inconve-Chap.

nient de ce langage interieur XIII.

qu'on pretend éprouver aprês le filence,

& qu'on est porté à attribuer à Dieu.

C'est que ne pouvant y avoir aucune

certitude qu'il foit de Dieu, l'Eglise ne

le reconnoissant point, & ne pouvant

estre jugé bon que par sa conformité

avec les veritez de l'Eglise; il est juste

que celles qui pretendent l'éprouver ne

l'approuvent que par l'examen qu'elles

en feront, & en prenant l'avis de per
sonnes capables d'en juger.

Elles ne doivent pas en juger par elles-mêmes; il faut donc qu'elles se soumettent au jugement de quelqu'un. Mais où trouver cette personne à qui elles se puissent soumettre? Molinos luy-même porte cette difficulté à un point qui la fait paroistre terrible.

CHAP. Encore, dit-il, trouve-t-on quelques
XIII. bons Confesseurs, mais pour les Directeurs dans le chemin mystique, à peine en trouve-t-on un entre mille, selon Avila, à peine un entre dix mille,
selon S. François de Sales, à peine un entre cent mille, selon l'illuminé Tauletre: la raison en est, que le nombre de
spirit. ceux qui se disposent à recevoir la scien-

n. 93. ce mystique est três-petit.

page 97.

Certainement on ne pense pas asseza quoy s'expose une Religieuse que quelque secret desir d'une spiritualité extraordinaire engage dans ce qu'ils appellent le chemin interieur & l'oraison de simple regard. Je veux qu'elles y reississent ent comme innombrables, qu'elles ne se rebutent pas de ces affreuses tent comme innombrables, qu'elles ne se rebutent pas de ces affreuses tent bres ausquelles Molinos prepare se disciples dans tout son premier livre. Que peuvent-elles desirer de plus que d'écouter Dieu qui leur parlera, dit-on, intelligiblement & frequemment, comme les asseure le sieur Malaval?

Mais s'il leur parle il leur parleraen leur inspirant des pensées; & après qu'elles les auront écourées, c'est-àdire, de ces fans ex Car le point c ou de fies? En j

quelle faut for l'école les cor tres 2

hors d

Il s
cent r
y font
lent d
parene
ve cel
mille:
- Si I

où en aveug mesle regarc prend peut-c des Quietistes. Livre II. 257
dire, qu'elles auront compris le sens CHAP.
de ces paroles, si elles les reçoivent XIII.
sans examen, elles s'exposent à l'illusion.
Car le moyen de sçavoir si ce ne sont
point des pensées formées par le diable,
ou de purs ouvrages de leurs phantai-

En jugeront-elles elles-mêmes? Mais quelle presomption plus visible? Il ne faut sur ce point que les renvoyer à l'école de Molinos, qui dit des merveilles contre cette temerité dans les chapitres 2. & 3. du 2. livre de sa guide.

Il faut donc en chercher une lumiere

hors de fov.

Il s'en faut bien qu'il y ait à Paris cent mille Prêtres, & parmy ceux qui ysont il n'y en a pas vingt qui se meslent de Theologie mystique. Quelle apparence que parmy ces vingt on trouve celuy qu'il faut choisir entre cent mille?

Si l'Abbé d'Estival n'avoit point écrit où en seroit-on reduit? A un laïque aveugle qui est en Provence, où il se mesle de diriger les devotes du simple regard. Y auroit-il de la prudence à prendre ce laïque qu'elles ne verront peut-estre jamais, pour discerner en elles

ques Dire

pei.
, fenille,
n en-

re de cien-

s ap-

reiifes difefenes ne

tenee fes livre, s que t-on,

era en aprês est-à-

com-

2 58 Refutation des principales erreurs
CHAP. les pensées de Dieu de celles du diable?
XIII. Et quand elles le prendroient, quel Superieur ecclessastique pourroit l'approuver?

Elles seroient donc reduites à n'avoir point de conduite, & à ne s'en rapporter qu'à elles-mêmes; c'est-à-dire, qu'a elles seroient reduites à l'estat que les Mystiques declarent le plus perilleux estat du monde.

L'Abbé d'Estival nous propose luymême des histoires de faux Spirituels & de faux Mystiques, qu'il represente comme des gens abusez; & ce qui est plus étrange, c'est qu'il ne les suppose pas grossierement hypocrites. Ces gens arrivent à quelque sorte de repos, leur entendement & leur volonté sont dans une suspension presque totale, & ils se persuadent à sorce d'imagination, d'estre arrivez où ils n'arrivent jamais, ér d'estre ce qu'ils ne sont pas.

Il y en a même, comme le dit l'Abbé d'Estival après Rusbrokius, qui sont dans une vie très austère & dans des exercices de penitence horribles. Ensin, pour qu'il ne manque rien à leur seduction, il dit, Que ces gens importunent le ciel avec chaleur, & demandent avec permet quieres demons l

ne se for douceur Il ne se exemple

Tout raffant, thée que que fi quelqu' uttiens Religier regulier gement ment à reflion

Il me toient of lon, & d'Estiva taison s sonnabl

C'es

des Quietistes. Livre II. 259 léstination quantité de choses rares, sin-CHAP. quieres & extraordinaires, & que Dieu XIII. permet qu'ils soient trompez, & que les

Il dit que ces choses extraordinaires ne se font jamais sans des effusions de douceurs & de tendresses sur les sens. Il ne se contente pas de ces descriptions generales, il propose ensuite des exemples fort étranges de ces illusions.

73

ble

ISu-

LOU-

voir

por-

qu'-

e les

lleux

luv-

tuels

ente

i est

pole

gens

leur

dans

k ils

ion,

rais,

Ab-

qui

dans

edu-

nent

avec

Tout cela est sans doute fort embartassant, & je ne sçay point de Philothée qui n'y doive estre empeschée.
Que si elle pretend en conferer avec
quelqu'un, quelle source infinie d'entretiens & de discours qui retirent une
Religieuse du silence & des pratiques
tegulieres? Ainsi il est clair que l'engagement à cette oraison est un engagement à une vie toute contraire à la profession religieuse.

Il me semble donc que celles qui autoient quelque inclination à cette oraison, & quelque estime pour l'Abbé
d'Estival, pourroient avec beaucoup de
taison s'arrester à un principe três-raisonnable qu'il établit dans son livre.

C'est qu'il faut preferer toutes les

CHAP. parce qu'il n'est pas de precepte. C'est XIII. par ce principe qu'il conclut qu'il faut reciter son Office regulier, quelque attrait contraire que puisse donner l'incli-

nation au simple regard.

C'est encore par là qu'il decide, que si on ne croit pas autrement éviter de fuccomber à une tentation, il faut encore quitter le simple regard. Or cela supposé, je ne voy pas qui y pourrois demeurer, ou plutost qui s'y pourroit engager. Je proposeray dans la suite diverses necessitez três-extraordinaires & três-generales de quitrer certe oraison. Mais quand il n'y en auroit point d'autre que celle que je viens d'alleguer, je ne voy pas qui pourroit s'en dispenser. Car enfin les disciples de cette spiritualitésont toutes remplies, dit le sieur Malaval, des pensées inspirées de Dieu, qu'il faut écouter & discerner de celles que le diable ou la nature poutroient luggerer.

On ne les peut discerner que par sa propre lumiere ou par celle d'un Direceur; mais où trouver ce Directeur?

Aprês la mort de M. l'Abbé d'Estival, il n'y a rien de plus rare que des gens intelligens dans l'oraison du simple reMystig est à 20 nir exp disciple il que ferer a lumes o nuelles

Ainfi val, il qui n'e lerver l de prec

faire es

avec le

Et c difficul te fort ta plu: pables mune la vie flique tez du

ne a d du cor voye faut fo des Quietistes. Livre II. 261
gard. Il faut pour cela choisir quelque CHAP.
Mystique égaré. Que si ce Mystique XIII.

Mystique egare. Que si ce Mystique a di à 200. lieuës, faudra-t-il le faire venir exprês pour éclaircir les doutes des disciples du simple regard? Et faudra-t-il que des filles passent leur vie à conferer avec luy, ou à luy écrire des volumes de lettres de conscience, dans lesquelles même il est três-difficile de se faire entendre? Le moyen d'allier cela avec les exercices religieux?

Ainsi par la decision de l'Abbé d'Estival, il faut renoncer au simple regard qui n'est point de precepte, pour conserver le silence & la regularité qui sont

de precepte & d'obligation.

ers

C'eft

faut

ie at-

incli-

que ,

er de

cela

Trois

rroit e di-

es &

ifon.

d'au-

uer.

pen-

e fpi-

fieur

Dieu,

elles

oient

ar fa

Dire-

ival.

gens

ere-

Et que l'on ne dise pas que cette difficulté peut se proposer contre toute sorte de conduite. On trouveta plus aisément mille Directeurs capables de conduire dans la voye commune & dans l'exercice ordinaire de la vie religieuse, qu'un seul Myfique propre à éclaircir les difficultez du simple regard. La voye commune a des principes certains & connus du commun des Ecclesiastiques, cette
voye extraordinaire n'en a point. Il faut souvent s'adresser à des laïques

CHAP. qui s'érigent en Directeurs & en maj. XIII. stres en Israël; & quand on voit la description que l'Abbé d'Estival en fait pour aider à les discerner, il semble qu'en décrivant ces Mystiques il nous ait voulu décrire une compagnie toute extraordinaire, tant on voit peu de gens du caractere qu'il leur attribuë. Au n. ste, dit-il, ce sont des personnes incommies au monde. Il n'y a homme sous le ciel, à moins qu'il ne participe à leur grace, qu'il soit en la même oraison & contemplation, qui puisse découvrir la verité, la simplicité & la sainteté de leur estat, & la sublimité de leur conversation qui est continuellement dans le ciel. Vous ne les prendrez pas à leur exterieur pour des hommes fort extraordinaires, & ils ne veulent pas passer pour tels. Ils sont fort communs dans leur conversation, & ils n'ent rien de desagreable dans les compagnies, pourvu que les choses ne portent pas au peché. Ils ne se rendent pas remarquables par une trop grande severité. Ils sont doux, benins & compatissent facilement aux miseres du prochain. Cet assemblage prodigieux de vertus & de graces extraordinaires fait une grande preuve, que ces bienheureux Mystiques ne peuvent estre spareZ caveuglen saneanti dement

Voilà ciple du ve, con Et asleu monaste eft diffic la raiso conclure du fimp conduit dans ces necessit qui aure a n'obse regle, p gard, 8 2 confe discerne qu'ils pr me dans

Car j

ne parle

des Quietistes. Livre II. 263
sparez de Dieu, s'ils ne sortent par un CHAP.
aveuglement horrible de la mort & de XIII.
saneantissement qui doivent faire le fonament inébranlable de cet estat si suslime.

28

mai-

def-

fait

nble

nous

oute

gens

u re-

mues

ciel.

ace .

atem-

rité .

flat .

qui

us ne

rdes

veu-

com-

n'ont

nies.

u pe-

s par

oux,

c mis

rodi-

ordi-

e ces

eftre

Voilà les gens qu'il faut qu'une disiple du simple regard cherche, trouve, confulte aprês les avoir discernez. Etasseurement ce n'est pas une petite affaire pour une fille qui vit dans un monastere, qu'une telle enqueste; & il el difficile à croire, qu'en consultant la raison on se puisse empescher de conclure, qu'il vaut mieux se passer du simple regard, & se reduire à la conduite commune, que de se jetter dans ces embarras, qui porteroient par necessité les meilleures Religieuses, & qui auroient les meilleures intentions, 2 n'observer jamais effectivement leur tegle, pour suivre celle du simple regard, & à passer une partie de leur vie conferer avec des Mystiques, pour oscerner cette multitude de pensées qu'ils pretendent que Dieu leur imprime dans l'esprit.

Car je supplie de remarquer que je re parle point icy de Religieuses deregées. Je parle au contraire de Reli-

264 Refutation des principales erreurs CHAP, gieuses qui voudroient de bon cœur XIII. observer leur regle; & je pretends seulement qu'elles n'ont point de moven de le faire, qu'en renonçant au simple regard, comme à une pratique incompatible avec toute regularité.

## CHAPITRE XIV.

Que la doctrine commune à tous les approbateurs de l'oraison du simple regard, est qu'il n'est plus besoin de reiterer l'acquiescement à la volonte de Dieu, quand il a esté une fois fait & qu'il n'est point revoqué. Illusion de cette doctrine.

CHAP. T Es partifans du simple regard ont XIV. Luniversellement embrassé cette do-Etrine, Que quand on a fait une fois l'acte d'acquiescement à toutes les volontez de Dieu, qui est une espece d'acte d'amour, il n'est plus besoin de le reiterer, pourvû qu'on ne le revoque point par quelque faute notable, parce que cet acte continue toujours.

Ils ont tiré ce sentiment d'un nommé Falconi, dont l'écrit a esté premiere-

ment & dep en Fran court & exprim Quan

Gra pas Dien de fuit. C avoltre 6 luy in faite.

laiffer en parce qu pas, or desir, i nous luy

u le rer THUS TOU fre Seig mus n'a mus de l

um à fa unusez. F is ne fon me de l plonté.

ices de the d'an des Quietistes. Livre II. 265 ment imprimé en Espagnol à Madry, CHAP. & depuis à Rome en Italien; & ensin XIV. en François à Paris, à la fin du moyen court & facile de faire oraison. Il y est exprimé en ces termes:

Quand vous vous mettre? en priere, il ne page 159; bra pas toujours necessaire de vous donner à Dien de nouveau, puisque vous l'avez deja fut. Comme si vous donnie? un diamant woftre ami, il ne faudroit plus luy dire, t luy repeter tous les jours que vous luy m faites un present, il ne faudroit que le laisser entre ses mains sans le reprendre, Mrce que pendant que vous ne le luy ofte? is, & que vous n'en avez pas même le usir, il est toujours vray de dire que was luy avez fait ce present, & que vous ule revoquez pas. Ainsi quand une sois mus vous estes mis entre les mains de noh Seigneur par un amoureux abandon, mus n'avez qu'à demeurer là. Gardezmus de l'inquietude & des efforts qui tenum à faire de nouveaux actes, & ne vous omfez pas à redoubler vos affections, elne font qu'interrompre la pure simpliii de l'acte spirituel que produit nostre Monté. Il semble à plusieurs que les exerus de la vie humaine interrompent cet de d'amour continué; pour cet effet ils

es apple rede reinté de

urs

cœur

s feu-

noven

imple

com-

rd ont te done fois es voce d'an de le

parce parce

mierement 266 Refutation des principales erreurs
CHAP. s'efforcent d'en faire de nouveaux afin de
XIV. s'affeurer, de connoistre, de sentir ce qu'ils
font. Cependant il est certain que ce qui
n'est point contre la volonté de Dieu, ne
trouble point l'abandon & la conformité au
divin plaissir.

L'Abbé d'Estival emprunte cette do. ctrine de Falconi, & l'exprime presque en mêmes termes : Il n'est pas besoin, dit il, que l'homme qui veut bien Dien, renouvelle ses actes & ses directions, parce qu'il est d'autant mieux auprès de Dien qu'il y est par un acte plus simple. Il semble à beaucoup de personnes, que la diversité des actions de la vie, quoique d'obligation & dans l'ordre de Dieu, interrompent la conduite du simple regard que nous avons de luy & de son amour. On a bien de la peine à leur persuader le contraire. Elles ne sentent pas cette vue de Dieu ni l'amour, au contraire elles sentent une forte application aux choses exterielres pour les bien faire comme il leur est ordonné. Ce sont de ces gens qui ne croyent rien faire s'ils ne sentent, & s'ils ne toushent. Ils veulent renouveller leurs actes à tous coups, parce qu'ils estiment plus un peu de ferveur dont leur acte peut este accompagne, que la simple contemplation corps,

to la

compres

avoir e

fible, a

de senti

en Die

tant ar

dresses

Est ce j que nos les oper Mass q prit & que à toujours Dieu q l'acte qu vos pui,

ren bien rien en i nouveau choses fo pureté d quelque tun de la luy donn

ly on a

1

des Quietistes. Livre II. 267 CHAP.

a de

wils

qui

, ne

e au

do-

(oin ,

lieu.

par-Dieu

Jem.

s di-

d'0-

nter-

d que

Ona

e con-

ie de

entent

ericu-

eft or-

royent

re tou-

actes

lus un

t estre

lation

unt au-dessus des sentimens & des tendresses, que l'esprit est élevé au-dessus du corps, la grace au-dessus de la nature. o la foy au-dessus de la raison. Ils ne comprennent pas cette verité. Ils veulent avoir quelque chose de nouveau & de sensible, afin de connoistre, de s'asseurer & de sentir ce qu'ils font. Pourquoy voulezvous faire un acte? Vous l'avez déja fait. Est ce parce que c'est une chose fort bonne, que nos puissances, qui ne sont que pour les operations, les produisent pour Dieu? Mais vous ne croyez donc pas que l'efprit & la volonté sont actuellement appliquel à Dieu par le premier acte qui dure tonjours. Est-ce que vous voulez dire à Dieu qu'il ne faut pas qu'il s'oublie de l'aste que vous avez fait, & dans lequel vos puissances perseverent encore? Ce sevit bien de la simplicité. Il ne reste donc rien en cet acte nouveau, sinon qu'il est nouveau & qu'il est sensible, qui sont des choses fort opposées à la simplicité & à la pureté de la foy. Quand vous avez donné quelque chose à quelqu'un, il seroit imporun de luy dire tous les jours que vous la by donne? de nouveau. Il suffit que vous ny en ayez fait une fois la donation, &.

M ij

CHAP, que vous ne la revoquez pas. Contentez-XIV. vous donc de vous estre attaché à Dien par une vue tres-simple & par l'amour. L'importance est, que vous ne revoquier ni retractiez cet acte, que vous ne vous repentiez pas de ce que vous avez fait, & que vous n'ostiez pas à Dieu ce que vous luy avel donne, en faisant quelque chose notable contre son divin bon plaisir. Car pourvu que cela n'arrive pas, l'effence & la continuité de vostre regard, de vostre amour, de vostre abandon & de vostre conformité à la volonté de Dieu dure toujours, parce que les fautes legeres que l'on fait sans y penser, ne détruisent pas le point essentiel de ces actes.

> Molinos, qui par ses excês s'est élevé au-dessus de tous les autres, trouve cette doctrine si à son gré, qu'il l'adopte & la cite sous le nom de Falconi, &

la propose en ces termes:

n. 86.

page 53.

Il n'est pas necessaire de multiplier ces actes par certains mouvemens sensibles, qui empeschent la pureté de l'acte spirituel & parfait de la volonté; parce que ces sentimens de douceur sont imparfaits, estant sormez par la restexion & accompagnez d'amour propre & de consolations exterieures que l'ame cherche hors d'ellememoraifor de les logier raifor

raifor
Qu
ami,
n'est
les jo
joyau
qu'un
Il suff
envie
sant ai
donner
une re
ti à ce

offiez p contre Ces deffiar

continu

des Extra de extra des extra de extra des extra des extra des extra des extra des extra des extr

des Quietistes. Livre II. 269
même. Ajoûtez à cela, qu'il y a d'autres CHAP.
raisons qui montrent qu'on n'a pas besoin XIV.
de les renouveller. Ce que Falconi Theologien mystique, fait voir par la comparaison suivante.

tez-

)ieu

our.

uie?

re-

que

luy

720-

Car

e of

ftre

fre

tois-

que

levé

uve

do-

, &

r ces

ples,

piri-

que

nits,

COTTE

tions

elle-

Quand on veut donner un joyau à un ami, & qu'on l'a mis en son pouvoir, il n'est pas necessaire de luy aller dire tous les jours : Monsieur, je vous donne ce joyau; ou, Monfieur, souvenez-vous qu'un tel jour je vous donnay un tel joyau. Il suffit de le luy laisser, & de n'avoir pas envie de le luy ofter, puisqu'en le luy faifsant ainsi librement, vous commuet à le luy donner. Ainsi après avoir fait une offre & une resignation amoureuse de vostre volonn'a celle de Dien, vous n'avez qu'à la continuer, sans faire de nouveaux actes senfibles, pourvu que cependant vous ne luy ostiel point ce joyau, en pechant grievement contre luy, & vous ne le faites point.

Ces Autheurs n'ont pas la moindre dessance que cette doctrine ne soit veritable; & cependant c'est ce que des Evêques celebres de France ont devoir condamner comme sormellement heretique. Car c'est le sens de ce qui se trouve dans leurs Ordonnances sous le titre d'Articles sur les

M iij

CHAP, estats d'oraison, dont les huit premiers XIV. ont un rapport direct à la doctrine des Quietistes, que nous avons rapportée dans ce chapitre, & sur laquelle nous avons produit les passages de leurs principaux Autheurs.

Or c'est visiblement cette doctrine qui est combattue dans les huit premiers articles de l'Ordonnance de ces Evêques, que nous rapporterons icy:

I. Tout Chrestien en tout estat, quoique non à tout moment, est obligé de conserver l'exercice de la foy, de l'esperance & de la charité, & d'en produire des actes comme de trois vertus distinguées.

II. Tout Chrestien est obligé d'avoir la foy explicite en Dieu tout-puissant, Createur du ciel & de la terre, Remunerateur de ceux qui le cherchent, & en ses autres attributs également revelez, & à faire des

actes de cette foy en tout estat,

quoic

lemen en D prit, te fo

non a IV
me oo Jesuscommon nee
& a f
en tout i
V.:
quoiq
oblig
mand
étern

voulie V I

Dieu

des Quietistes. Livre II. 271

quoique non à tout moment. Chap.

III. Tout Chrestien est pareil-XIV.

lement obligé à la foy explicite
en Dieu Pere, Fils & Saint-Es-

en Dieu Pere, Fils & Saint-Efprit, & à faire des actes de cette foy en tout estat, quoique

non à tout moment.

ne

ip-

ILS

ine

ers

vê-

at.

eft

de

la

des

di-

li-

en du

era-

nt,

ale-

des

at,

IV. Tout Chrestien est de même obligé à la foy explicite en JESUS-CHRIST Dieu & homme, comme mediateur, sans lequel on ne peut approcher de Dieu, & à faire des actes de cette foy en tout estat, quoique non à tout moment.

V. Tout Chrestien en tout estat, quoique non à tout moment, est obligé de vouloir, desirer & demander explicitement son salut éternel, comme une chose que Dieu veut, & qu'il veut que nous voulions pour sa gloire.

VI. Dieu veut que tout Chrestien en tout estat, quoique non à

M iiij

CHAP. tout moment, luy demande ex-XIV. pressement la remission de ses pechez, la grace de n'en plus commettre, la perseverance dans le bien, l'augmentation des vertus, & toute autre chose requise pour le falut éternel.

VII. En tout estat le Chrestien a la concupiscence à combattre, quoique non toûjours également, ce qui l'oblige en tout estat, quoique non à tout moment, à demander force contre les tentations.

VIII. Toutes ces propositions sont de la foy catholique, expressément contenuës dans le Symbolie des Apostres, & dans l'Oraison Dominicale, qui est la priere commune & journaliere de tous les enfans de Dieu, ou même expressément définies par l'Eglise, comme celle de la demande de la remission des pechez, &

du de celle fe, d'Or prop

Il (

que c

faire of acte is moins. Par c Dieu appell toutes de vis felon peller ils par fimple autrer

furdit

faut c

une acqu'ell

le reft

gie,

des Quietistes. Livre II. 273
du don de la perseverance, & CHAP.
celle du combat de la convoiti-XIV.
se, dans le Concile de Carthage,
d'Orange & de Trente. Ainsi les
propositions contraires sont formellement heretiques.

ex-

pe-

om-

s le

tus,

OUF

tien

tre,

ent,

tat,

t, à

ions

ref-

bo-

iere

tous

ême

gli-

nde

, &

Il seroit ridicule de s'imaginer que ce que ces Evêques exigent comme necessaire en ces estats, se reduise à un seul acte une fois fait, & jamais réiteré, à moins de quelque necessité particuliere. Par consequent, selon eux, l'amour de Dieu doit regner dans tout ce qu'on peut appeller estat de la vie chrestienne, dans toutes les passions, dans tous les desseins de vie, & l'on ne luy peut soustraire, selon ces Evêques, que ce qui se peut appeller moment; encore ne déterminentils pas s'ils permettent de le soustraire simplement quant à la pensée, & non autrement: & ce seroit le comble de l'ablurdité, de n'entendre par ces estats, qu'il faut consacrer à l'amour de Dieu, qu'une action qui ne se reitere point aprês qu'elle est une fois faite, & de laisser tout le reste en proye à la cupidité, qui regie, selon saint Augustin, dans toutes Mv

AIRATISRBVINU AGANARO

CHAP. les actions, où la charité n'est pas. Si les X IV. Quietistes n'entendoient pas cela, ils en devoient demander l'éclaircissement aux Evêques, qui sont par leur caractere même, les Docteurs de tous les sidelles.

Mais vous voulez, dit Falconi, vous asseurer, connoistre & sentir l'amour

de Dieu.

Et bien, quel mal y a-t-il à vouloir s'asseurer qu'on obeit à Dieu, & qu'on satisfait à ce qu'on luy doit? Si ce dessir n'avoit point d'autre fin que de se contenter soy - même, on auroit sujet d'y trouver à redire; mais s'il a pour but de sçavoir si l'on est aussi sidelle à Dieu que l'on le doit estre, on ne voit pas en quoy il pourroit estre blâmé.

Il y a un examen & un desir de connoistre si l'on s'acquitte de ses devoirs, qui est très legitime, parce qu'il a pour but de s'empescher d'estre trompé dans le service qu'on rend à Dieu. C'est pourquoy David ne fait point dissiculté de dire, qu'il faisoit restexion sur sa conduite. Cositavi vias meas, & converti pe-

des meos in testimonia tua.

Tant s'en faut que ces sortes de reflexions soient inutiles, que c'est presque l'unique moyen de s'empescher d'estre Authe parlon qui le cautio vent r fent fi

Auther grand mer Dier, quaimer dant moins n'est i dans i

non par lls i on s'e par co l'oblig à laque peut co Qui

n'est o

tions les di ce de des Quietisses. Livre II. 275 d'estre surpris par les illusions que des CHAP. Autheurs semblables à ceux dont nous XIV. parlons, sont à ceux qui les lisent, & qui les écoutent avec trop peu de precaution. Leurs paroles ne signifient souvent rien moins que ce qu'elles parois-

sent signifier.

les

en

XUE

nê-

nuo

loir

on

de-

e se

our

eà

voit

on-

irs.

our

ans

our-

de

pe-

re-

ref-

her

Qui ne diroit, par exemple, que les Autheurs du simple regard sont les grands désenseurs de l'obligation d'aimer Dieu? Il semble à les entendre par-ler, qu'ils ne tendent qu'à nous faire aimer Dieu sans interruption. Cependant leurs paroles ne signifient rien moins que cela. Mais cette continuité n'est semblable qu'à celle qui peut estre dans le sommeil; c'est-à-dire, que ce n'est qu'une continuité d'habitude, & non pas une continuité d'actes réels.

Ils supposent que tout est fait quand on s'est une fois abandonné à Dieu, & par consequent ils ne connoissent point s'obligation perpetuelle d'aimer Dieu, à laquelle, selon saint Augustin, on ne peut dire qu'on ait jamais satisfait.

Que si l'on ajoûte à ces considerations toutes celles qu'on peut faire sur les diverses atteintes qu'ils donnent à ce devoir capital de la vie chrestienne,

M vj

CHAP. bien loin qu'on ait lieu de croire qu'ils XIV. le portent dans l'excês, on sera convaincu au contraire qu'on ne peut l'attaquer d'une maniere plus artificieuse & plus dangereuse que celle qu'ils em-

ployent pour le faire oublier.

Premierement ils bannissent de l'est prit toutes les idées capables de nous faire regarder Dieu comme aimable, celles de sa justice, de sa fagesse, de sa bonté, de sa misericorde, de sa pussiance; & ils n'en permettent qu'une seule, qui est celle de sa presence en tout lieu, qui estant separée de toutes les autres, ne contient, comme on l'a prouvé, aucune amabilité.

L'amour de Dieu empruntant la forme de toutes les vertus, de la temperance, de la justice, de la force, de la prudence, aussi-bien que celle de toutes les passions; ils ne permettent de la regarder & de l'exercer sous aucune de ces formes, & ainsi ils l'éteignent pres-

que par tout.

Cet amour même continuel qu'il leur plaist de rensermer dans le simple regard, est reduit par eux à une continuité d'habitude, & ils s'opposent somment à ceux qui tâcheroient de le

renou leurs a ne ful l'amou que le ne tâc ritable ce que le fuje qu'ils

ou'auc

actions

Que les prete en or cipes

leurs du poufferles que qui fan ces, fe

des Quietistes. Livre II. 277 renouveller pour le faire regner dans CHAP. leurs actions. Or cet amour d'habitude XLV. ne suffit point pour la conservation de l'amour de Dieu dans le cœur, à moins que le plus souvent que l'on peut on ne tâche de s'y renouveller par de vemables actes d'amour de Dieu. C'est ce que j'ay crû devoir representer sur le sujet de l'obligation d'aimer Dieu, qu'ils se vantent de porter aussi loin qu'aucuns Theologiens, & qu'ils afsoiblissent presque dans toutes ses actions.

## CHAPITRE XV.

Que les défenseurs du simple regard, sous pretexte d'en moderer les consequences, en ont ruiné absolument tous les principes:

Ous avons deja averti qu'il peut CHAP. y avoir de deux sortes de défenlurs du simple regard. Les uns qui le poufferoient aux consequences affreules que Molinos en a tirées. Les autres, qui sans s'engager dans ces consequens, se contenteroient d'en proposer les

de la outes de la ne de pref lleut e reontit for-

de le

urs

qu'ils

Con-

l'ar-

ieufe

e l'eft

nous

able. de la

puil-

u'ane ce en

outes on l'a

a forinpe278 Refutation des principales erreurs

CHAP. maximes avec diverses modifications, XV. Le sieur Malaval & l'Abbé d'Estival sont de ce nombre. On a lieu de leur attribuer de meilleures intentions qu'à Molinos, & on doit reconnoistre qu'ils ont tâché de moderer sa doctrine en divers points.

C'est, par exemple, une modification importante que celle que nous

rapporterons icy.

Il y a une question importante entre ces Mystiques, si l'on doit permettre en quelque cas à ceux qui pratiquem l'oraison de simple regard, de s'occuper des mysteres de Jesus-Christ, de son humanité, des veritez de son Evangile; & s'ils peuvent de même en quelque cas écouter les instructions, predications, conferences spirituelles, & s'appliquer à l'étude.

On trouveroit facilement dans cette spiritualité des principes pour exclure tout cela; & quandil n'y en auroit point d'autre, celuy-cy pourroit paroistre suffisant pour autoriser cette exclusion. C'est, diroit-on, que la raison veut que l'on prefere toûjours les exercices plus agreables à Dieu, & plus meritoires à ceux qui le sont moins, & les grandes

graces chose infinin fon du autres de plu On

chez i ce qu'i ce qu'i potiora mainte

& un no qu'on du fimp terdire tions, o lecture cupatio

Mais

L'Ab fon, de fuader plus à p Il a do confere & voic pris, graces aux petites. Or ce n'est pas une CHAP.
chose douteuse parmy eux, qu'il n'y ait X V.
infiniment plus de merite dans l'oraison du simple regard que dans tous ces
autres exercices, & qu'on n'y reçoive

de plus grandes graces.

On y ajoûteroit ce que dit saint Paul : Amulamini carismata meliora: RECHER-CHEZ les graces les plus excellentes; & ce qu'il dit ailleurs, qu'il faut preferer u qui est plus excellent: UT probetis posiora. Et par là, voilà le simple regard maintenu dans tous ses droits, & tous les autres exercices bannis.

Mais que feroient quantité de filles, & un nombre considerable de Religieuse qu'on supposeroit disciples ordinaires du simple regard, si on vouloit leur interdire ainsi toutes sortes de mortifications, de conferences, d'instructions, de lectures, qui sont une partie de leurs occupations & de leur consolation?

L'Abbé d'Estival s'est dessié avec raison, de l'essicace de ses raisons pour perluder ce retranchement, & il a jugé plus à propos d'user de condescendance. Il a donc destiné à cette matière une conference expresse, qui est l'onzième, le voicy de quelle manière il s'y est plis.

ifica-

ions,

Cont

ttri-

Mo-

n'ils

e en

entre nettre quent cuper T, de

es, &

xclure t point re fuflufioneut que es plus

oires a

randes

280 Refutation des principales erreurs

CHAP. Il y distingue deux estats dans le sim-XV. ple regard: l'un extraordinaire, dans lequel les ames sont si fortement attirées qu'elles y sont remplies de lumieres & de mouvemens: l'autre ordinaire, dans lequel elles sont moins touchées, & où l'attrait est moins sensible. Il ne permet point l'application à l'humanité de Jes v s-Christ, ni à ses mysteres, ni aux predications, ni aux lectures dans le premier estat. Il permet tout cela expressément dans le second. Les passages qui contiennent ces decisions sont formels.

Nous scavons, dit-il, que pendant le jour l'esprit qui n'est pas continuellement attiré, s'ègare & se dissipe parmy les creatures: pour cela nous avons dit en la conference precedente, que l'ame peut s'appliquer à l'humanité sainte de Jesus-Christ, & à ses mysteres. De mêm nous voulons qu'en quelqu'une des heures où elle se trouvera hors de Dieu, elle s'occupe à rendre ses devoirs à la três-sainte Vierge. Nous dirons en quelque autre lien, que quand l'esprit ne peut pas persevent toûjours dans une même application si simple, si dénuée, sans aucun appuy, à la majesté infinie de Dieu, par sa foi-

bleffe n fon att: de l'an tion où la con au fain mort.

Vierge
fon Fil
prieres
ce que
QUE I
abforb,
peu de
l'esprie

ensorte
ensorte
ente an
me à s
en pros
à ce qu
même s
Pou

& inf donne. Tou fira co à ses p de vos

fille,

des Quietistes. Livre II. 281 blesse naturelle, ou parce que Dieu retire CHAP. son attrait, qui seul faisoit tout le soustien XV. de l'ame ; elle doit descendre de l'élevation où elle estoit de simple intelligence, à la consideration simple du Fils de Dieu au saint Sacrement, ou en sa vie, ou en sa wort. C'est en ce temps-là où la sainte Vierge pourra partager nostre temps avec son Fils, & recevoir de nous quelques prieres particulieres, en reconnoissance de it que nous luy devons. DANS LE CAS QUE L'ATTRAIT SEROIT VIOLENT OF absorbant, nous ne regions rien, ou fort ven de choses, & seulement pour conserver l'esprit de soumission & d'aneantissement; morte qu'il paroisse au Directeur que utte ame n'a aucune attache de soy-même à son exercice; qu'elle ne le tient pas in proprieté; qu'elle s'occupera toûjours ace qu'on luy ordonnera, autant que Dieu même luy en laissera la liberté.

Pour les predications, conferences à inftructions, voicy la regle qu'il

donne.

Toutes les fois, dit-il, que Dieu vous fora connoistre qu'il veut bien vous souffrir a ses pieds pour vous parler dans l'intime de vostre cœur, quittez les hommes, ma sille, quelque bonne volonté qu'ils ayent

finndans

mieinaihées, Il ne

anité

teres, dans cela s paf-

ant le lement ny les en la et s'ap-

même heures le s'oc--fainte

re lien, severer prion fi ony, à sa foi282 Refutation des principales erreurs CHAP, de vous avancer à la plus belle venu,

XV. Ce ne sont que des ignorans, qui ne peuvent pas penetrer dans le fond de vostre cour, qui ne connoissent pas vos besoins. qui disent souvent au halard ce qu'ils avancent. Ils se contentent de vous dire quantité de bonnes choses, mais souvent dans l'incertitude si elles vous seront miles, parce que vos dispositions interieures leur seront inconnues ; mais Dieu qui m peut vous tromper, comme il ne peut estre trompe, ne fait rien au hazard. Il n'expose rien à l'incertitude. Il sçait ce qui est dans vostre cœur, & ce qui n'y est pas. Il y voit bien plus de choses qu'il n'y en a. Il scait quels remedes il y fam apporter. Il voit la proportion que ses paroles ont avec vos dispositions. Quand il parle, sa parole ne se perd pas & ne se dissipe pas en l'air. Elle a ordinairement son effet quand c'est luy seul qui parle a une ame qui a toutes ses puissances recueillies & suspendues pour recevoir a qu'il voudra luy communiquer par ses bienheureuses impressions. Cela passe inf niment au-delà des predications des plus babiles hommes de la terre. La parole de Dieu éclaire l'esprit & enflamme la volonié.

Voil maordi tous le ce qu' moins Il a vous re, qu'il ne fi arde, à vostre même.

& tout attaqu l'exerci d'un / regret ! se que fi utile toile d forez o confult munica ference. perieur lement vent b deleve

Dien , perdiel Voilà cet estat du simple regard ex- CHAP.

raordinaire bien clairement preferé à X V.

rous les autres exercices; mais écoutez

ce qu'il prescrit pour ceux qui sont

moins attirez.

Il arrivera, ma fille, que Dieu ne vous retiendra pas toujours à ses pieds, & qu'il ne vous excitera pas par des desirs sardens à l'entendre. Il vous renvoyera à vostre infirmité; il vous laissera à vousmeme. Il permettra que les distractions o toutes sortes de peines interieures vous attaquent. Vous ne vous souviendre? de l'exercice du simple regard que comme dun songe, qui ne vous laissera que du ngret de n'avoir rien entre les mains de u que vous croyiet estre si delicieux & suile pour le bien de vostre ame. L'étoile disparoistra, elle se cachera, vous strez obligée d'entrer en Jerusalem, & de consulter les sçavans dans toutes les communications du ciel. Servez-vous des conferences des hommes de pieté, de vos Superieurs; entendez les predications; seulement prenez-garde que quand Dieus vent bien vous voir, & que vous le voyie?. delever en même-temps vostre esprit à Dien, ensorte qu'en tout temps vous ne perdiez point d'occasions de rentrer dans

e peu-

vostre esoins, qu'ils es dire ouvent

nt mirieures
qui ne
qui eftre
l n'exce qui
n'y est

y fam fes patand il ne fe

ces revoir a rar fes

Te infies plus parole ame la 284 Refutation des principales erreurs
CHAP, le simple regard quand Dieu vous le per
XV. mettra. D'ailleurs vous pouvez assister
aux predications pour les mêmes raisons
pour lesquelles vous pouvez lire les livres
spirituels.

Il ajoûte tout de suite la regle des

lectures en ces termes:

Donc, pour ce qui est de la lecture, il y en a qui sont élevez par une grace extraordinaire, de sorte que l'ame se trouve quasi dans une pure passiveté, elle n'agit plus, elle ne fait que patir, recevant les rayons de la lumiere divine en leur entendement, & les transports amoureux, & les ardeurs sacrées en leur volonté. D'elles-mêmes elles ne s'appliquent à quoy que ce soit, parce qu'elles sont toujours appliquées; & l'attrait en est si fort qu'elles ne peuvent détourner les yeux de dessiss celuy qui les attire. S'il leur tombe m livre entre les mains, quoique três-spirituel, O des matieres les plus hautes, ne pouvant rien trouver qui leur plaise en comparaison de celuy de qui elles entendent à tous momens des paroles de vie; il faut qu'elles le quittent, rien ne peut les arrester. Le premier mot d'un livre les emporie, & elles ne peuvent passer outre, quoiqu'elles tachent de le faire. En venits

gant de Maistre muit for wriantes unt pas

ni pari hus rich ngayem ns parti

Dieu.
Les livit a cet e l'aprituel vaniere l'ancienn Mais ax lectris remier s sames Mais Mais

us attire n les bo ile, pa and so: a détou int de l' inent s

ar ce m

des Quietistes. Livre II. 285
conçois bien que ces grandes ames CHAP.
nant dans le centre de leur interieur le XV.
haifre de tous les maistres, qui les inmut fort intelligiblemene des choses immut pas s'amuser à entendre des hommes
ai parlent dans leurs livres, dont les
mus riches expressions ne sont que des
musemens très-imparfaits, & de chetim participations des lumières insinies de
Dieu.

Les livres mêmes; & les bonnes lectures a cet estat sont nuisibles, dit un grand prituel, cela appuye & maintient la vaniere ordinaire d'operer, & fortisse lancienne habitude.

Mais cette preference de l'oraison un lectures n'est que pour les ames du remier ordre. Voicy ce qui regarde sames du second.

Mais comme il y a, dit-il, peu d'amatirées si extraordinairement, on peut
n les bons livres. La lecture en est fort
ille, parce que les saintes idées qu'on y
mud sont capables de faire diversion,
a détousser & d'aneantir les images de
int de bagatelles que les creatures imment malgré nous en nos esprits; &
a ce moyen la lecture a une plus grande

eurs le peraffifter raifons livres

le des

trouve n'agit ant les

entene, & D'el-

appliu'elles dessus abe m

irituel,
e pouendent
ie; il

ent les pre les outre, perité 286 Refutation des principales erreurs Chap. pureté qui nous fait approcher plus près XV. de Dieu, & nous rend plus capables du

simple regard.

Vous pouvez donc lire , Philothèe , les bons livres pendant la journée pour vostre instruction. Une Superieure peut lire pour avoir un peu plus de facilité à s'exprimer plus intelligiblement sur ce qu'elle a appris de Dieu en l'oraison, quand il faut qu'elle fasse conference à sa Communauti de ce qui touche sa perfection & l'observance reguliere. Une Maistresse des No. vices doit lire pour s'instruire de la maniere qu'elle doit tenir en l'instruction des filles que la Religion a confiées à ses soins. Les particulieres peuvent lire quand elles ont quelque doute, ou quand elles craignent d'ignorer quelques choses qu'elles sont obligées de sçavoir pour leur salut, pour leur perfection, ou pour la voye o maniere d'oraison qu'elles tiennent.

On peut lire quelquefois par maniere d'occupation, quand on se trouve fort desoccupé de tous les autres exercices necessaires. Après que l'on a bien donné da temps à la contemplation, s'il se trouve du temps de reste, une bonne lecture remplit l'esprit & la volonté fort saintement. L'on en tire de fort bonnes pensées qui jet.

unt la mour de was on vous vo dissipée

Il fau ques im Autheu aux prir fousteni

de ceux

sidera à

La p
qu'ils p
dication
res de J
tout la
fample r
que ce
tonfuse

conçû a par tou cafées loraifon riolent c

où il

que totes !

des Quietistes. Livre II. 287 unt la volonté dans la ferveur de l'a-CHAP mour de Dieu. Si les affaires exterieures XV. was ont trop embarrasse l'esprit, si vous vous voyez harassee pour vous estre trop issipée, prenez un bon livre qui vous udera à vous recueillir, & à revenir plus facilement à Dieu.

Il faut faire sur ce sujet deux remarques importantes, qui font voir que ces Autheurs reviennent par là en partie principes ordinaires, ne se pouvant soustenir dans l'élevation & la roideur

de ceux du simple regard.

urs

prês

es du

, les

voltre

pour

xpri-

elle a

I faut

nauté

obser-

No-

t ma. n des

Soins.

d elles

craiu'elles

Calut,

rye o

aniere

t def-

cessai-

ne do

erouve

e rem-

La premiere est, que cette oraison qu'ils preferent aux lectures, aux preleations & à la meditation des myste-185 de JESUS-CHRIST, n'est point du tout la contemplation acquise, ni le imple regard ordinaire; c'est-à-dire, que ce n'est point cette connoissance unfuse, indistincte & generale de Dieu oncû avec le seul attribut de present ut tout, dans un silence entier de pentees, de desirs & de paroles : car oraison dont il parle est un attrait riolent & absorbant.

C'est une oraison où Dieu nous parle, où il fait des impressions toutes autres ement. ui jettous les Predicateurs ne peuvent faire.

288 Refutation des principales erreurs CHAP. Cest un estat où l'ame reçoit les rayons

X V. de la lumiere divine dans son entendement & les ardeurs sacrées dans sa volonte où l'attrait est si fort qu'elle ne peut détourner les yeux de celuy qui l'attire; on elle entend à tout moment des paroles de vie; où le premier mot d'un livre l'emporte & l'empesche de passer outre ; où elle est instruite fort intelligiblement des choses importantes pour sa perfection. Os il est clair que cette oraison est une de celles que i'ay appellées extraordinaires & passives, & dont j'ay dit qu'il

n'estoit pas permis de juger.

Je ne m'étonne donc pas que l'Abbé d'Estival prefere cette oraison où Dieu agit d'une maniere si extraordinaire, aux oraisons communes. Quand ces oraisons ont esté éprouvées par des personnes três-intelligentes & três-spirituelles, & qu'elles sont accompagnées d'une vie uniforme, & de la pratique de tous les devoirs du Christianisme; je ne croy pas non plus que l'Abbé d'Estival, que l'on doive faire de la peine aux ames que Dieu met dans cet estat, pour les reduire aux pratiques & à la maniere d'agir des autres. Mais il ne s'ensuit nullement de leur exemple,

qu'on

du'on leges fimple se, ni cices font p paroif

Cet bé d'E qu'il a fimple traord dicatio tour la la lect c'est-àconfifte indiftin avons v

abfolun nya c a forn que ord que toû que Mo Or da Miquer

des my

acateur

des Quietistes. Livre II. 289 on'on doive accorder les mêmes privi- CHAP: leges à ce que l'on appelle proprement XV. simple regard ou contemplation acquise, ni qu'on doive les preferer aux exercices du commun des Chrestiens qui

sont profession de pieté; & c'est ce qui

Hrs

ayons

ment,

lonte.

et de-

; on

les de

Cem-

3 ON

it des

. Or ne de

linai-

qu'il

Abbé

Dieu

aux

orai-

rionruel-

s d'u-

ie de

e ; je Efti-

peine

eftat,

& a

ais il

mple,

u'on

paroistra par la seconde remarque. Cette seconde remarque est que l'Ab-

hé d'Estival, aprês avoir preferé l'estat qu'il a décrit, qui n'est point du tout le simple regard, mais une oraison extaordinaire, à la meditation, aux predications & aux lectures, prefere à son tour la meditation, les predications & la lecture au simple regard ordinaire; cest-à-dire, au simple regard qui ne consiste que dans cette connoissance indistincte de Dieu present. Nous en wons vû la decision. Ainsi pour ruiner bsolument toute cette spiritualité, il ly a qu'à faire de cela un argument in forme tel que celuy-cy. La pratique ordinaire du simple regard est presque toûjours sans lumiere. C'est ainsi que Molinos le décrit.

Or dans cet estat il vaut mieux s'apliquer à la lecture, à la meditation es mysteres, aux instructions des Prewateurs, qu'au simple regard, selon

290 Refutation des principales erreurs

CHAP. l'Abbé d'Estival. Donc il est presque XV. toûjours meilleur de s'appliquer à la meditation des mysteres de Jesus-Christ, aux instructions des Pasteurs, à la lecture des bons livres,

qu'au simple regard.

Mais, dira-ton, l'Abbé d'Estival ne permet de preferer ces exercices au simple regard, que le long de la journée, & non pas pour l'oraison du matin. Je ne sçay pas pour quel temps il la prefere, mais je sçay bien que ses raisons sont generales à l'égard de toute oraison & de tout temps : car si cet Abbé ne juge pas à propos de fatiguer les ames pendant le jour par un simple regard forcé, & plein de distractions & de tenebres, pourquoy trouvera-t-il bon de les fatiguer le matin par un simple regard aussi peu consolant ? Si la lumiere que l'on reçoit de la lecture d'un bon livre doit estre preferée pendant le cours de la journée à un simple regard sans lumiere, pourquoy ne la preferera-t-on pas aussi le matin, ol l'on doit faire provision de lumieres pour se conduire pendant tout le jour?

En un mot, il faut reconnoistre de bonne foy qu'il y auroit peu à craindre

de cexace tost tion d'Est traor les ce à la l de la simp

petit

Que d'

grand dans ait re choq faut doct

de cette spiritualité, si l'on observoit Chare exactement cette regle, de la quitter si- XV. rost qu'on n'y trouveroit ni consolation ni lumière. Car, comme dit l'Abbé d'Estival, il y a fort peu d'ames extraordinairement attirées, & toutes celles qui ne le sont pas estant renvoyées à la lecture & aux exercices ordinaires de la pieté commune, les disciples du simple regard se doivent reduire à un petit nombre.

## CHAPITRE XVI.

Que quoique cette doctrine de l'Abbé d'Estival ne s'éloigne pas si fort de la verité, elle ne laisse pas d'avoir encore des desauts considerables.

Mars quoique cet Abbé ait fait, Charcomme je l'ay déja reconnu, de XVI. grands pas vers la raison & la verité, dans le chap. 11. de son livre, & qu'il ait remedié aux consequences les plus choquantes de celuy de Molinos, il ne faut pas neanmoins pretendre que la doctrine en soit entierement pure.

Nij

à la s u ss Pavres,

urs

jouri matemps ue ses

fi cet tiguer fimple ctions

era-t-il un fim-Si la ecture e penfimple

ne la n, où mieres

jour? Stre de raindre CHAP. TOTAL TO

Premier defaut.

- A la verité, il ne prefere aux exercices de la pieté commune que l'oraifon que l'on appelle extraordinaire, mais il l'y prefere trop & avec excês. Il semble à l'entendre parler, que l'on doive prendre tout ce que l'on conçoit dans ces oraisons pour des paroles & des inspirations de Dieu infiniment au-dessus de tout ce que l'on peut apprendre ou des instructions des Pasteurs, ou de la lecture des bons livres. Or cela n'est nullement vray, & est par consequent três-dangereux. C'est par les connoissances que l'on tire des Pasteurs de l'Eglise, & des livres qu'elle nous met entre les mains, qu'il faut juger de la solidité des lumieres que l'on reçoit dans la priere : les recevoir sans examen & comme venant de Dieu, c'est une ouverture à toute sorte d'illusion, comme on l'a déja prouvé. Rien n'est plus dangereux que certaines chaleurs d'imagination, qui mettent dans l'efprit des personnes de pieté des pensées fausses & outrées. Ce seroit donc se livrer à ces seductions que de recevoir sans discussion toutes les pensees qui nous la pr

fe for remp qui se peuse verse prefe les qu tions on fa ment du Cl quer a voye

que l'etaine etous ce res que l'oraife nous et ne fe rordina des Pa

ce que

de l'Eg Mar ce cha

des Quietistes. Livre II. 293 nous frappent, & qui nous plaisent dans CHAP; la priere. de veriable ; & qu'avant ab nb XVI.

rci-

ifon

nais

em-

oive

lans

des

def-

dre

1 de

n'est

nent

oif-

de

met

e la

coit

exa-

c'est

ion,

n'eft

eurs

l'ef-

lées

fe li-

voir

qui

il faut que les fidelles avent soin de se fortifier contre cette tentation, en se remplissant l'esprit de veritez solides, qui servent à discerner ces lueurs trompeuses. C'est pourquoy il n'est pas universellement vray, qu'il faille toûjours preferer les lumieres de l'oraison à celles qu'on peut trouver dans les predications & dans les lectures ; & souvent on fait três-bien de se fonder solidement dans la connoissance des devoirs du Christianisme, avant que de s'appliquer à ce qu'on peut apprendre par la voye de l'oraison. Mais quelque avancé que l'on y soit, & quelque lumiere que l'on y reçoive, c'est une regle certaine & generale, Qu'il faut examiner tous ces sentimens & toutes ces lumieres qui nous viennent par le canal de l'oraison, & qu'elles doivent toûjours nous estre suspectes, à moins qu'elles ne se trouvent conformes aux lumieres ordinaires que l'on tire des instructions des Pasteurs & de la lecture des livres de l'Eglise.

Mais un autre defaut, non tant de ce chapitre que de son livre, est qu'il

N iii

294 Refutation des principales erreurs

CHAP. ne paroist pas ferme même dans ce qu'il XVI. dit de veritable; & qu'ayant une grande pente à favoriser cette oraison de simple regard, dont il avoit fait l'objet de sa passion, il approuve en d'autres lieux des consequences qui ruinent ce qu'il établit dans celuy-cy. C'est ce qu'on peut voir dans le chapitre 15. dans la fin duquel il traite cette question: Si après s'estre exercé long-temps au simple regard, on ne pourroit point le quitter pour passer aux exercices ordinaires de la meditation & des aspirations.

Cette question s'entend de quitter absolument le simple regard, & non de le quitter seulement à certaines heures de la journée aprês l'avoir pratiqué le matin. Et il semble que, selon ses principes, il devroit luy-même conclure, que l'ame ne trouvant plus aucun goust à cette oraison du simple regard, elle n'a qu'à le quitter pour se reduire aux exercices communs, à la lecture, & à la consolation des Ecritures.

Il y estoit d'autant plus obligé que les principaux des Autheurs mystiques, tout autrement considerables que Malaval, tirent eux-mêmes cette consequen ce ca simpl dégor

Ha
pece expre
par co
Si
cum as
me se
trer en
faire:

tion ed arriving all the refused aucum tre mailoir si

grand

stance.
cest a
prieté.
cas,
parois

parce dans des Quietistes. Livre II. 295 quence, & condamnent ceux qui dans CHAP, ce cas s'obstinent à perseverer dans le XVI. simple regard avec mille peines & mille dégousts.

Harphius fort celebre dans cette espece de Theologie, decide ce cas bien expressement dans un passage rapporté

par cet Abbé.

u'il

an-

1 de

bjet

tres

t ce

ce

15.

que-

mps

nt le

rdi=

oira-

itter

n de

eures

ué le

prin-

lure,

ucun

gard,

duire

ture,

que

ques,

Ma-

onfe-

Si le contemplatif, dit-il, ne sent auun attrait du Saint-Esprit, si même il m se voit en aucune disposition pour entrer en la simplicité de Dieu, que doit-il faire? Dans les suppositions que nous avons faites, il ne faut pas qu'avec de grands efforts, & avec trop d'application & de contention d'esprit, il tache d'arriver au simple regard, pour lequel ine voit aucune disposition; il faut qu'il suive l'attrait du Saint-Esprit, il n'en a aucun pour le simple regard, ni pour autre maniere d'oraison. D'ailleurs, de vouloir s'arrester obstinément en ces circonstances au simple regard, il semble que cest vouloir posseder cet exercice en proprieté. Il faudroit donc descendre en ce cas, ce semble, aux aspirations, ce qui Paroist estre dans le sens des Mystiques, parce qu'ils veulent que nous entrions dans le simple regard par un acte d'a-

N iiij

296 Refutation des principales erreurs

CHAP. mour, de joye, de contemplation, de XVI. louange, de congratulation par forme de simple élevation que nous ayons tirée de quelque verité de foy, ou de quelqu'un de nos my steres. Or si cet acte que nous avons forme ne suffit pas pour nous réveiller, il faut le repeter deux ou trois fois. Mais, dira-on, si la porte qui mene au simple regard demeure toujours fermie, faut-il demeurer devant la porte à rien faire; & comme on peut repeter cet acte deux ou trois fois, ne pourrois-je pas le faire dix ou douze fois, & jusqu'à tant qu'on m'ouvre la porte? De deux choses l'une, ou l'on m'ouvrira la porte, O'jy entreray; ou l'on ne me l'ouvrira point du tout, & mon oraison se passera en aspirations affectives.

Harphius répond nettement, Qu'en ce cas le contemplatif doit se tenir en presence de Dieu par les aspirations de l'amour unitif, dont il donne quatre exercices, qu'il appelle quatre matteaux disserens, par lesquels on frappe à la porte qui donne l'entrée en la fruition simple de l'unité avec Dieu & en Dieu. Ces quatre exercices sont d'offrir, de demander, se conformer & s'unir, desquels il décrit sort amplement

les actes.

Sur poser Il femil matier rences tant qu avec q me dit deviner encore pourtar o que descend tion aff. aux aft ce ne ser la paur blee dar dions. un peu p resserre. Breint 1 quoique actes de ) a tou Voilà

Le D.

des Quietistes. Livre II. 297
Sur cela l'Abbé d'Estival se fait pro- CHAP.
poser cette objection par sa Philothée: XVI.

Il semble, mon Pere, dit-elle, que cette matiere vous plaise, voicy deux conferences sur ce sujet. Ne croyez pas pourtant qu'elle m'ennuye. Vous sçavez assez avec quelle avidité je prends ce que vons me dites. Fe regarde de tous costez pour deviner ce que vous conclurez. Je ne voy more rien de bien certain. Jopinerois pourrant de ce qui a esté dit, pour les actes, o que vous nous donnerez permission de descendre de temps en temps à la meditation affective, on comme vous avez dit, aux aspirations amoureuses; & en verité a ne seroit pas une petite consolation pour la pauvre nature qui est souvent accablie dans les secheresses & dans les distradiens. Nostre esprit naturel auroit encore un peu plus de liberté. Il est extrêmement rsserre dans le simple regard, où l'on refreint son activité à ne rien faire; & quoique les aspirations affectives soient des actes de volonté, l'entendement pourtant ) a toujours grande part.

orme

tirée

quel-

que

nous

trois ne au

mée,

alte

as le

tant

hoses

r j'y

Doint

n af-

u'en

r en

ions

qua-

nar-

appe

1 la

u &

l'of-

s'u-

nent

Voilà ce que propose Philothée. Or voicy la decision de l'Abbé d'Estival.

Le Directeur. Tous ces moyens de na-

Ny

298 Refutation des principales erreurs

CHAP. pas fort propres pour me porter du costé XVI. des actes & des aspirations. Je prefereray toujours la pure passiveté, la mort & le neant de l'entendement & de la volonie à toutes les plus belles aspirations. Pour vous faire voir mon sentiment, je vous declare que je ne parle que pour vous & pour vos compagnes qui prennent direction, & qui ne montent jamais à un degré plus élevé d'oraison, que celuy qui prend soin de leurs ames ne leur dise: Montez plus haut. Pour les autres, je n'en parle pas, je n'ay voulu faire ces conferences que pour vostre instruction. Je dis donc qu'il est vray premierement, que nous ne devons posseder aucun exercice en proprieté, c'est-à-dire, avec at-

Cela veut dire, qu'il ne faut point estre attaché au simple regard quand Dieu nous en retire en retirant son attrait, & il cite ensuite plusieurs Autheurs qui autorisent cette conduite.

Blosius grand Autheur dans cette sorte de Theologie, dit, comme l'Abbé d'Estival le cite luy-même, Que lorsque l'homme sent que Dieu s'est retiré, & qu'il ne connoist plus sa suréminente action en soy, il faut que luy-même agisse, &

que proche

mêm &ill Auth sa de qu'on se pre ple & laquel ne tou té, n partic nous p & de tre cor tribut. toute-1

nostre manier ment. Et tre les

riblen

Semble

manier

que par des exercices plus sensibles il CHAP.

tâche de soy-même de se conserver en XVI.

la presence de Dieu.

costé

eray

o le

rté à

Pour

vous

15 O

dire-

n de-

qui

dife:

s, je

e ces

n. Fe

ient,

exer-

ec at-

point

luand

on at-

Au

forte

omme

'il ne

on en

Te, &

e.

L'Abbé d'Estival cite encore sur le même sujet un Pere Gelen Capucin, & il l'allegue fouvent comme un grand Autheur. Il n'y a rien de plus net que sa decision sur ce point. Lors, dit-il, " qu'on s'apperçoit que Dieu ne veut pas « se presenter à nous sous cette idée si sim- « ple & si dégagée de majesté infinie, sous es laquelle le simple regard le voit, & qu'il .. ne touche par aucun attrait nostre volon- « ti, nous devons sans aucunement hesiter, » particulierement si nous connoissons que « nous penchons à quelque sorte de lascheté « o de tiedeur, prendre pour objet de no- « tre consideration quelqu'un des divins at- « tributs, comme de la misericorde, de la « toute-puissance, de la justice, & autres « semblables; afin que nous prenions une « maniere d'oraison plus conforme à nostre « estat, à nostre disposition presente & à ce nostre capacité d'operer; & qu'en cette " maniere nous employions le temps utile- «

Et un peu plus bas il s'emporte contre les Mystiques qui se trompent horriblement, selon sa pensée, lorsqu'ils

NV

300 Refutation des principales erreurs CH. » ne veulent pas descendre à la meditation XVI.» des mysteres de nostre redemption, & ne

» croyent pas qu'on doive tâcher de ren» trer dans le recueillement du simple re» gard par la multiplication des aspirations
» amoureuses, croyant que ce seroit avilir
» l'estat de la contemplation & dégenerer
» de la dignité éminente à laquelle nous
» éleve la simple vûë de Dieu, de descendre
» & de se rabbaisser à ces sortes d'orai-

po fons.

Blosius en fait une maxime certaine " de sa spiritualité. Ceux , dit-il , qui ont » jouy quelque temps de cette rare faveur, », si Dieu se retire, si l'operation divine cesse, s, que faut-il qu'ils fassent? Il faut, dit-il, » qu'ils se servent de leurs mains, qu'avec » ce qu'ils ont de force ils fassent profit des » graces ordinaires qui ne leur manquent ja-» mais, afin d'operer d'eux-mêmes, pour se 30 servir utilement des images, & pour pren-» dre les saintes pratiques qui leur servoient » avec fruit avant qu'ils fussent élevez à » la plus belle contemplation : ils doivent enso fin prendre des sentimens profonds d'hu-» milité & de perseverance dans le service » de Dieu en la meilleure façon qu'ils pourso ront, avec un ardent desir de s'avancer.

Et de même le Pere Gelen condamne

ceux o grande trouve de ses tentati sente p moins q contem voir, a fance, fer le ti tions or ple de Suffi Can borribl Sens & ment l qu'elles moves to dernier l'enfer, crainte nous as ques, foit con qu'ils o tentation

si rav

nir du

des Quietistes. Livre II. 301 ceux qui agissent autrement, avec une CHAF. grande force: Si, dit-il, un Mystique se "XVI. trouve en de grands embarras de passion, a de ses fautes, de peines interieures & de « tentations violentes, ensorte qu'il ne se ce sente pas assez fort pour resister, ou du ce moins qu'il y connoisse du peril, & que la « contemplation des attributs divins ; à sea- « voir, de la bonté, de la justice, de la puis- « sance, ne soit pas assez forte pour appai- « ser le trouble que les passions ou les tenta- ce tions ont excité, & que même la vue sim- " ple de Dieu & de son infinité n'arreste pas « suffisamment la volonté qu'elle n'ait un ce horrible penchant à se jetter du coste des « sens & du demon, qu'il medite serieuse ... ment les choses les plus terribles, parce « qu'elles sont plus sensibles, par lesquelles « nous tâchons de retirer les pecheurs des ce derniers desordres; la mort, le jugement, « l'enfer, & tout ce qui peut faire impression de « crainte filiale ou servile. Sur quoy, dit-il, " nous avertissions encore une fois les Mysti- " ques, qu'ils ne s'imaginent pas que ce « soit contre la dignité de la contemplation « qu'ils ont goustée, de se mettre à couvert des « tentations & du peché, avec des moyens « si ravalez. Il est bien mieux de s'abste- "

nur du peché par la crainte de l'enfer, que sa

tion tion

renreions vilir

nous ndre rai-

ont eur, resse, t-il,

avec des t jaur se oren-

orenoient
ez à
t en-

our-

302 Refutation des principales erreurs CH. » de porter une ame gangrenée & toute XVI. » chargée de vices , sous pretexte d'une faus

» se ou inutile contemplation.

Il est bien étrange que l'Abbé d'Estival ait pû s'égarer, estant retenu & conduit par de tels guides. Cependant sa preoccupation pour le simple regard a tellement prevalu, qu'il ne laisse pas de conclure à ne l'abandonner jamais, quelque delaissement qu'on y éprouve, & quoique Dieu declare sa volonté par le peu d'attrait qu'il y donne, & par la necessité de se munir de secours pour resister aux tentations, dont il permet que l'on soit attaqué, & de soustenir son esprit qui succombe sous le saix d'un exercice disproportionné à la disposition dans laquelle Dieu le met.

Mais le bon Abbé d'Estival demeure inflexible, & ne se laisse toucher par au-

cune raison.

Depuis, dit-il, qu'un Directeur s'est declaré à une ame de l'attrait de Dieu, elle ne doit plus douter que la volonté de Dieu ne soit qu'elle s'employe perpetuellement à la maniere d'oraison qu'on luy a prescrite: & appliquant cette doctrine generale au simple regard, a sin qu'on n'ait jamais la moindre penses.

de s'en affervi cable.

Ma ciple attrait une for de (ço fublim lorfqu l'un c même plation fection où la des 1 conten rest p nir to feul d ployer

> Il toûjo un tr

o mi

feul a

une fo

le plu

des Quietistes. Livre II. 303 de s'en retirer, voicy de quelle sorte il y CHAP, asservit sa penitente d'une maniere irrevo-XVI. cable.

toute

fauf-

tival

iduit

pre-

tel-

s de

ais,

uve,

é par

par

pour

met

iftefaix

dif-

eure

au-

Eteur t de

120-

ploye

aison

cet-

ard,

ensee

Mais , Philothee , dit-il (c'est la disciple du simple regard) n'est-ce pas un attrait perpetuel pour vous, depuis qu'une fois vous estes dans le simple regard, de scavoir que la contemplation est plus sublime, & que l'amour est plus excellent lorsqu'il y a moins de sensible, & que lun & l'autre sont plus durables en un même acte continué ; puisque nostre contemplation & nostre amour prennent leur perfiction sur ce qui se pratique dans le ciel, on la fidelité effentielle des hommes & des Anges n'est qu'un acte perpetuel de contemplation & d'amour? Voilà un arrest pour vous qui devroit vous maintenir tout le temps de vostre vie dans un acte seul de simple regard, & pour faire employer plusieurs jours, quantité d'années, O même vostre vie toute entiere dans un seul acte continué de contemplation, avec une foy la plus simple, & avec un amour le plus pur qu'il seroit possible.

Il y a sans doute un devoir de suivre toûjours la volonté de Dieu; mais c'est un três-faux principe, qu'une declaration d'un Directeur doive passer pour

304 Refutation des principales erreurs CHAP, une marque certaine de la volonté de XVI. Dieu, lorsqu'elle est manifestement contraire à la volonté de Dieu marquée par les besoins & les dispositions où il nous met, & declarée par des Directeurs plus habiles que ceux qui donnent ces conseils. Autrement l'empire des Directeurs deviendroit une horrible tyrannie; & au-lieu que Dieu même met ses conseils au choix de nostre liberté, ces pretendus Directeurs voudroient absolument dominer les consciences dans les choses mêmes, qui non seulement ne sont pas de precepte, mais qui sont desapprouvées par le plus

de la conduite des ames.

Cependant le Pere Epiphane ne peut consentir qu'en quelque cas que ce soit on se dégage jamais du simple regard, quelque penible qu'il puisse estre; & à toutes ces autoritez qu'il produit luymême, il se contente d'y opposer un passage de M. de Berniere, aprês la decision duquel il luy semble qu'il n'y a plus rien à repliquere.

grand nombre de ceux qui se messent

plus rien à repliquer.

Sur cette decision l'Abbé d'Estival, nonobstant les decisions contraires des autres Mystiques, conclut à ne quitter jar

Don

qu'apre
vous él
une gr
agonies
en l'est
sammen
qui vou
ma fille
par un
vous an
coup de
qui par
my tan

Et eftat p
des procertain
mais p
eftre g
Dieu &
Evangi
ché au
tion ac
un efta
defcen

Cert

des Quietistes. Livre II. 305 ter jamais le simple regard. CHAP.

75

de

luée

ul il

ire.

on-

pire

orri-

mê-

ftre

ou-

on.

qui

pte,

plus

lent

eut

foit

rd,

Sc à

uy-

un

de-

y a

al,

des

lita

Donc, ma fille, dit-il, si Dieu veut XVI.
qu'après avoir fait un acte simple pour
vous élever à luy, vous demeuriez dans
une grande secheresse, ou même en des
agonies, ne quittez pas prise, demeurez
en l'estat où vous estes, vous estes suffisamment unie à Dieu par l'acte simple
qui vous a élevée jusqu'à luy; & je croy,
ma sille, que vous pouvez vous asseurer,
par une connoissance experimentale que
vous avez de vous-même, qu'il y a beaucoup de bien en cette maniere d'oraison,
qui paroist si débissée & si chetive parmy tant de tenebres, d'ariditez & de distractions.

Et pour consoler ces ames de leur estat present, il leur promet en l'air des progrès & des avancemens dans de certaines vertus qu'elles n'auront jamais pratiquées, comme s'il pouvoit estre garent d'une chose qui dépend de Dieu & qu'il n'a point promise dans son Evangile. Ainsi il faut demeurer atta-thé au simple regard & à la contemplation acquise jusqu'à la mort, comme à un estat sublime dont il ne faut point descendre.

Certainement ces sortes de decisions

font bien voir l'importance d'une au tre decission d'une grande Sainte, qui ste. The est de fort grand usage: Qu'il faut prendre garde de ne soumettre pas son entendement à celuy qui ne l'a guere bon.

## CHAPITRE XVII.

Si l'on peut confeiller prudemment à quelques personnes l'oraison de simple regard, avec les precautions de l'Abbi d'Estival.

CHAP. ON pourroit peut estre penser, que XVII. O tout ce qui a esté dit jusqu'icy sait bien voir qu'il se peut glisser quelques excês dans l'oraison de simple regard, qui ont besoin d'estre retranchez, comme l'Abbe d'Estival le reconnoist luymême en divers endroits, & principalement dans le chapitre 11. de son livre: qu'ainsi on demeure bien d'accord avec luy, que ce seroit pousser les choses trop loin, que de vouloir persister dans cette maniere d'oraison tout le long du jour, lors même qu'on n'y sent aucun attrait, en se privant par là absolument de la meditation des myste-

tes de J tes spir instruct fures. cheroit Gelen, privé d raison, cœur to & en d nons, cices on

fans vo

m degu que que corder. Mais qu'il no pû repu foit un charité seconn cette co appliqu' fon bo ames.

> J'ave a esté soit ab.

des Quietiftes. Livre II. 307 is de Jesus-Christ, des conferen- CHAP. tes spirituelles, des predications, des XVII. instructions, & de toutes sortes de le-Aures. Peut-estre même qu'il se relàcheroit jusqu'à accorder avec le Pere Gelen, que si l'on estoit entierement privé de tout attrait à cette sorte d'onison, que l'on se sentist l'esprit & le cour tout rempli des choses du monde. & en danger de succomber aux tentanons, on pourroit reprendre les exerices ordinaires aux personnes de pieté, sins vouloir opiniastrément s'élever à mdegré d'oraison que Dieu nous marque qu'il n'a plus desfein de nous accorder.

au

qui

ren-

aten-

quel-

re-Abbė

que

ques

ard,

luy-

ipa-

n li-

cord

cho-

after

it le

fent.

ab-

yste-

Mais on pretendra en même-temps, qu'il ne s'ensuit pas de tout ce qu'on a pu representer sur ce sujet, que ce ne soit un conseil plein de prudence & de charité, de porter les ames en qui on reconnoist les dispositions necessaires à tette oraison du simple regard, à s'y appliquer, comme à un genre d'oraison bon en soy & utile à certaines ames.

J'avouë qu'il ne s'ensuit pas de ce qui a esté dit jusqu'icy, que cette oraison soit absolument mauvaise; & je recon-

GHAP. nois même qu'on peut marquer des XVII. precautions, lesquelles estant observées, on ne pourroit blâmer ce confeil. Mais il en faut beaucoup d'autres que celles qu'on trouve dans l'Abbé d'Estival, comme il paroistra par les considerations suivantes.

## Autre defaut de l'Abbé d'Estival.

Il s'ensuit de ce qui a esté prouvé de la temerité avec laquelle on attribuë des effets extraordinaires à cette oraison, qu'il n'est jamais permis d'y porter personne, en la representant comme plus sublime & plus efficace que les autres exercices communs de la vie chrestienne; & c'est neanmoins ce que fait cet Abbé. Si cette oraison devient sublime, ce ne peut estre que par une grace gratuite, qu'on n'a point droit de se promettre ni de promettre aux autres, & qui dépend uniquement de la volonté de Dieu; mais elle n'enterme par elle-même rien de sublime ni de relevé, c'est ce que l'on a justifié cydevant.

Mais il faut remarquer sur cela qu'on ne parle point icy de certains senti-

mens qu oui auro pard, qu même u k qu'il naffive. inaires. nartie ef es peut lveut. imple r de cette confusén moune o onnes, ment à f a triple & de defi imple r qu'on ap de Molin Eftival mere d'o comme i laite de

Papproc

La pre

hite: m

2|oûter

des Quietistes. Livre II. 309 mens que Dieu peut donner à des ames CHAP. au auront commencé par le simple re- XVII. end, que l'Abbé d'Estival appelle luynême un simple regard extraordinaire, k qu'il ne distingue pas de l'oraison uslive. Car tous ces sentimens extraormaires n'ont point de regle, & ne font artie essentielle d'aucune oraison. Dieu s peut donner quand il veut & à qui lveut. L'on ne parle donc icy que du imple regard ordinaire; c'est-à-dire, le cette maniere de concevoir Dieu onfulement & generalement, & fans acune distinction d'attributs & de persomes, en faisant un acte d'acquiescement à ses volontez, & en se reduisant a triple silence, de paroles, de pensées ide desirs. Or en ne parlant que de ce imple regard, qui est proprement ce won appelle la contemplation acquife Molinos, de Malaval, & de l'Abbé Estival, on peut dire que cette mamere d'oraison, qu'on nous represente omme três-parfaite, est la moins par-

La preuve en est facile. On l'a déja lite: mais je la repeteray icy pour y

tite de celles par lesquelles on peut

pouter diverses choses.

iapprocher de Dieu.

urs r des

con-

'Abbé ar les

al.

de la në des ison, orter

chree fait nt fu-

e grait de x au-

de la nferne ni é cy-

u'on enti3 10 Refutation des principales erreurs

CHAP. Cette oraison ne comprend que trois XVII. choses. 1. Un certain degré de connoissance de Dieu. 2. Une certaine maniere de luy soumettre sa volonté. 3. Un retranchement de paroles, de penses & de desirs. C'est à quoy elle se reduit.

Or pour ce qui regarde la connoil sance, il est disficile d'en pouvoir concevoir une plus mince. On n'y connoist pas même Dieu en Chrestien & en Catholique, mais d'une maniere qui peut convenir aux Mahometans, aux Deistes & à la pluspart des heretiques. Car à quoy se reduit cette connoissance ? à une idée confuse & indistincte de Dieu comme present par tout. Or pour avoir une telle connoissance, il n'est pas besoin d'estre Catholique m'estre consoil aux Chrestien.

D'ailleurs cette idée n'enferme point le vray motif de la foy, qui est la soumission à la revelation de Dieu autétée par l'Eglise, ce qui est essentiel à la veritable foy. De sorte que cet aste n'enferme de luy-même aucune soy surnaturelle, quoique dans les Catholiques il puisse naistre de l'habitude dela foy, & estre surnaturel en ce sens.

Peu tendud quiesc l'on y estre d Dieu i aucun theurs

de vol penfée par co Ma

faite,

parole

eftoit les geren spien é la phad'esprodes poieu des person au est le

rite d

des Quietistes. Livre II. 311

Peur-estre qu'on voudra tirer la pretenduë sublimité de cet acte de l'ac-XVII. quiescement à la volonté de Dieu que l'on y renferme; mais cet acte pouvant estre dans une infinité de degrez, & Dieu n'estant obligé de le donner dans aucun degré precis, qui a dit à ces Autheurs quel est celuy auquel il plaist à Dieu de le donner?

Il peut même n'enfermer aucun acte de volonté ni d'amour, mais une simple pensée d'acquiescement, qui ne seroit

par consequent d'aucun merite.

Mais n'est-ce pas une chose bien parfaite, dira-t-on, que cette suspension de paroles, de pensées & de desirs ? Si cela estoit les Siamois & les Chinois seroient les gens les plus sublimes du monde en en spiritualité: car les Européens sont bien éloignez de porter aussi loin qu'eux la phantaisse de l'inaction de corps & d'esprit. Mais ce n'est point la simple suppression des paroles, des desirs & des pensées, qui peut estre agreable à Dieu: c'est la suppression des paroles, des pensées, & des desirs par le motif de lon amour. Or personne ne sçait quel est le degré de cet amour qui fait le merite de cette suppression. Il est certain

manie3. Un
pensees

e le re.

connoifoir cony conftien & niere qui

ns, aux etiques. noillanliftincte out. Or ance, il

ne point
tla foueu attentiel à la
cet acte
une foy
Cathoude dela

ns.

3 12 Refutation des principales erreurs

CHAP. de plus, que Dieu ne veut pas toûjours XVII. que l'on supprime les bonnes pensées & les bons desirs, ni même les bonnes paroles; & les supprimer quand Dieu ne le veut pas, n'est certainement d'aucun merite.

> Où est donc cette sublimité du simple regard? J'avouë qu'il m'est impossible de le deviner, & que je n'en voy aucun autre sondement que le caprice de quelques particuliers, qui se sont attribué le droit de marquer le prix & l'excellence des actions spirituelles.

> On dira qu'au moins on ne peut nier que cette oraison n'attire des graces excellentes, puisqu'on nous asseure que Dieu y verse des oceans de lumieres, & que nous y pratiquons hautement la vertu sans la pratiquer, que nous faisons tout Sans rien faire; que nous le faisons d'une maniere si élevée, que cent autres n'en feront pas tant en vingt années avec tous leurs actes redoublez & multipliez, avec tant de ferveur. J'entends des patoles & des promesses magnifiques; mais je cherche des preuves de ces paroles & des garents de ces promesses, & je n'en voy point de competens. L'Ecriture ne parle point de cette oraison; la Tradition

Tradit
autre
leur p
la har
que l'I
contre
Nemo
non pro

Ces fublimit font do merité doivent les The deferer dans do fondées Mais nier qu prenne oraifon

C'est on nous incertain pliquez en grand affeurer

vertueu

quiert u

des Quietistes. Livre II. 313
Tradition ne la connoist point. Tout Chap.
autre garent n'est pas recevable, & l'on XVII.
leur peut demander d'où vient qu'on a
la hardiesse de promettre aux ames ce
que l'Evangile ne leur a point promis,
contre ce principe de saint Augustin:
Nemo tibi promittat quod Evangelium
um promittut.

Ces estimations du merite & de la sublimité de l'oraison de simple regard, sont donc de grandes preuves de la temerité de ceux qui les sont; mais elles ne doivent faire aucune impression sur tous les Theologiens qui feroient scrupule de deserre à des discours d'enthousiasme dans des choses qui ne doivent estre sondées que sur l'autorité de Dieu.

Mais au moins, dira-t-on, on ne peut mer que l'experience ne nous apprenne, que par la pratique de cette oraison on devient fort spirituel & fort vertueux, & par consequent on acquiert un grand merite devant Dieu.

C'est une étrange regle que celle qu'on nous veut donner icy, car tout y est
incertain. Quoiqu'il y ait des gens apliquez à cette oraison, qui ayent esté
in grande reputation de pieté, qui nous
asseurera neanmoins que ces jugemens

C

jours nlées nnes Dieu d'au-

75

fimoffivoy

price it atix &

nier races e que

vers tout
d'une
en fetous

avec aromais roles & je

Ecrin; la ition

CHAP. qu'on en a portez soient solides, & ne XVII. soient pas en partie fondez sur un exterieur composé & agreable, qui fait souvent une grande partie de la pieté de plusieurs personnes? Qui nous asseure. ra de plus, que ces vertus, en les supposant vrayes; soient l'effet du simple regard? On ne dit pas que celles qui le pratiquent soient pour cela même dépourvûes de toute vertu. Elles peuvent avoir beaucoup de charité, de simplicité, de droiture; & Dieu peut joindre à ces vertus réelles les graces qu'il luy plaift. Il n'est point attaché à aucuns moyens, & il se pourroit fort bien faire, qu'il auroit fauvé & fanctifié quelques ames par cette voye, mais il ne s'ensuit nullement de là qu'elle soit en soy favorable à l'accroissement de la pieté, ni qu'on la doive conseiller ou permettre qu'avec d'extrêmes precautions.

Mais s'il s'en faut rapporter à l'experience, on peut produire sur ce sujet même l'Abbéd'Estival, homme d'experience, s'il en fut jamais en cette matiere. Cependant cet Abbé, parlant de quelques personnes trop zelées pour carte oraison, & qui y engageoient trop legi que Vo

fair perf grai fon .

parc qui e pour elles tifs , reuse mer.

estoie regar dereg quelle tiqué voien de cer fin I'l

ziém

des Quietistes. Livre II. 315 legerement les ames, declare que pres-CHAP. que toutes ces personnes estoient tombées XVII. dans l'illusion ou dans une haute vanité. Voilà un étrange effet de cette oraison.

Le même Abbé nous apprend aussi à faire peu d'estat de la facilité que ces personnes ont à s'exprimer de ces spiritualitez, ce qui neanmoins est une des grandes causes de l'estime qu'on en fait.

ne xte-

lou-

é de

ure-

nple ui le

dé-

vent

ndre

lluy

cuns

ı fai-

quel-

il ne

it en de la

er ou

ecau-

expe-

fujet

expe-

e ma-

ant de

pour

I trop

Cette fille, dit-il, parloit fort bien de P. 165; son estat passif, cela ne m'étonne pas, parce que je connoissois de ses compagnes qui en parloient miraculeusement, & qui pourtant n'avoient ni oraison ni vertu; mais elles avoient lû comme elle les contemplatifs, & avoient toutes une memoire heureuse avec une grande facilité à s'exprimer.

Dês l'avant-propos de son livre il declare, qu'il en avoit vû plusieurs qui estoient entrées dans cet estat de simple regard, avec temerité & par un esprit déreglé, de hauteur & d'excellence, lesquelles non seulement n'avoient pas pratiqué solidement les vertus, mais qui n'avoient pas même une exacte connoissance de celles qui sont necessaires au salut. Enfin l'histoire qu'il rapporte dans sa quinzième conference d'une fille três-éclai-

Oij

316 Refutation des principales erreurs
GHAP, rée dans cette oraison, & le jugement
XVII, qu'il en porte luy-même en décrivant sa conduite dans sa maison, est
três-capable d'en donner une juste des-

Ainsi ce n'est point par aucun desir de contredire ces Autheurs, mais dans la seule vûë de la verité, que je croy pouvoir dire que l'experience ne confirme nullement les grands effets ni la sublimité de cette oraison; puisque ce sont ces Autheurs mêmes qui nous apprennent que l'experience fait voir au contraire, qu'elle est pour plusieurs une voye d'égarement. Et ainsi, puisqu'il n'est permis de tromper personne par des promesses temeraires, je ne voy pas qu'il foit permis d'y porter personne par la consideration des avantages qu'elle apporte, qu'en les détrompant de ces idées temeraires. they are mucini & par in spite



siana conference d'ane fille vies titale

10

desperate his our or a excellence, lot

Qu'i

feille que crite car pagr tailo me f

erail

Le

leçor avoir avoir passio faites oftat d'y p

Sonce Prit n nt i-

f-

Gr.

ns

nla

ce

p-

au

ı'il

par

oas

ne

u'-

de

LEE

## CHAPITRE XVIII.

Qu'il n'est point permis de conseiller cette oraison avec toutes les observations dont en l'accompagne.

C'Est encore une raison qui doit CHAP. détourner, ce me semble, de confeiller cette oraison de simple regard, que la maniere dont on la trouve décrite dans les livres qui en traitent : car l'on ne manque guere de l'accompagner de quantité d'observations sans raison & purement de phantaisse, comme si elles estoient de l'essence de cette eraison & la rendoient plus utile.

Le sieur Malaval, pour en faire des leçons à une certaine Philothée, aprês avoir exprimé le desir ardent qu'elle avoit d'en estre instruite par ces termés passionnez: Helas! mon Pere, vous me saites pleurer de joye en me promettant un estat si heureux, luy prescrit le moyen d'y parvenir par ces paroles:

Mettons-nous icy tous deux en la pre-Malaval sence de Dieu, sans rien prononcer d'es Dial. 1. Page prit ni de bouche, mais seulement avec

O iij

CHAP. intention d'écouter Dieu interieurement;

XVIII. afin qu'il nous dise au cœur ce qu'il voudra. Silence donc, & de l'esprit & de la

langue pour écouter Dieu.

Qu'est ce que cela veut dire? Est-ce que si cette fille avoit dit un Veni sunthe Spiritus, reple tuorum corda fidelium, elle en auroit esté moins disposée à concevoir que Dien est, & qu'il est par tout? Cette verité, que c'est à luy à former en nous les bonnes pensées & les bons desirs, contenus en cette oraison de l'Eglise, auroit-elle empesché Dieu de les former? Toutes ces obfervations font incommodes, & tiennent de la superstition. Aussi l'Eglise n'en garde aucune, & elle ne craint pas de dire à Dieu, & mentalement & vocalement ce qu'elle desire d'obtenir de luy, & en le disant elle pretend même en augmenter le desir, qui est la raison que saint Augustin en allegue; mais par les regles du simple regard, il n'est pas permis de déclarer ses desirs. Cela est si important, que le Directeur Malaval en fait une question expresse à Philothée.

En bonne foy, dit-il n'avez-vous pense à rien? marquant assez par là, que g'autoit voir fieur d'une un vo fant affect ce que m'en voud une l'Ecritaine

taine vous dans égale fes p donn ray i vaife verit penfe à cel ou d'à l'E fées Car

Aug

une

des Quietiftes. Livre II. 319 roit esté ungrand inconvenient que d'a- CHAP, voir pense à quelque chose. Ouy, dirale XVIII. sieur Malaval, car la premiere disposition d'une ame qui a dessein de contempler, est un veritable desir d'écouter Dieu, en faisant taire toutes les pensées & toutes les affections de sa volonté. Et quoy, si j'écoure ce que Dieu m'a certainement dit, cela m'empeschera-t-il d'écouter ce qu'il me voudra dire? Car enfin, en écoutant une verité exprimée par l'Eglise ou par l'Ecriture, j'écoute ce que Dieu m'a certainement dit, & toutes ces pensées que vous dites que Dieu me veut donner dans l'oraison ne seront jamais dans une égale certitude, & ne devront estre prises pour des pensées que Dieu m'auroit données qu'aprês l'examen que j'en auray fait. Cette raison est donc fort mauvaise pour s'empescher de penser à des veritez certaines, & pour preferer les pensées qu'on peut avoir dans la priere à celles qu'on peut tirer de l'Ecriture ou des prieres de l'Eglise. S'appliquer à l'Ecriture, c'est s'appliquer aux penlées que Dieu a données certainement. Car l'Ecriture, selon la pensée de saint Augustin, doit estre regardée comme une lettre que nous avons reçue de no-O iiij

nt ;

OK-

la

-ce

dn\_

1771,

on-

par

v à

lées

ette

ef-

ob-

en-

life

pas

VO-

de

fon

par

pas

eft

ala-

au-

CHAP. stre Pere, & qu'il a fait écrire pour nous; XVIII. & il s'en faut bien que l'on n'ait la même certitude que les pensées de l'oraifon soient des pensées inspirées de Dieu, ce sont des pensées qu'on peut tirer de celles de l'Ecriture: mais que ce soient des pensées inspirées de Dieu, ce n'est pas l'Ecriture, c'est souvent la temerité de l'esprit humain qui le dit, & on n'en peut estre asseuré que par leur conformité avec les veritez de l'Ecriture.

Je ne m'arreste à cela que parce que le sieur Malaval y fait un grand fond, pour preferer les pensées qui peuvent venir dans l'oraison à toutes les autres.

Jusqu'aujourd'huy, dit-il, Philothée, vous avez volontiers écouté les Predicateurs, les Directeurs, les livres spirituels, & tous ceux qui vous vouloient parler de la part de Dieu; mais maintenant il est question, mais plus que jamais, d'écouter Dieu même au fond du cœur, qui vous parlera plus doucement, plus efficacement, plus intelligiblement & plus frequemment que tous ceux qui vous peuvent jamais avoir parlé de sa part.

Tout cela n'est point vray. On doit estre plus asseuré de ce que Dieu nous dit par l'Ecriture, que de ce que nous nous

imagin Si les p fent plu y failor lons. S caces, qu'on v meuran flexibil: rolonte Dieu n caces le il les p d'une v empesc amour Ecritu ter fixe J'ay templar imple i tre me Ecritu

> portion donnois Mais

Malava

des Quietistes. Livre II. 321 imaginons qu'il nous dit par l'oraison. CHAP. Gles pensées de l'oraison nous parois-XVIII. sent plus douces, c'est que souvent nous

vfaisons parler Dieu comme nous voulons. Si elles nous paroissent plus estiaces, c'est qu'on ne luy fait dire que ce qu'on veut, au-lieu que l'Ecriture demeurant sans alteration & dans son insexibilité, Dieu nous y parle, selon sa volonté, & non pas selon la nostre. Ensim-Dieu nous peut rendre douces & esticaces les veritez tirées de l'Ecriture; & il les peut rendre quand il veut l'objet d'une vraye contemplation. Car qui empesche ceux à qui Dieu en a donné l'amour, aprês avoir sû une verité dans l'Ecriture, de s'y attacher & d'y demeuter fixement arrestez?

J'ay connu des personnes aussi contemplatives que toutes les disciples du simple regard, qui n'avoient point d'autre methode que celle-là. Ils lisoient l'Ecriture; ils la consideroient attentivement, & ils s'y attachoient à proportion de l'ouverture que Dieu leur

donnoit.

ousi

mê-

rai-

ieu.

t de

ient

pas

éde

eut

nité

que

nd.

rent

UOUS

, les

tous

part

tion.

mê-

plus

ntel-

tous

par-

doit

s dit

10118

Mais passons, si l'on veut, au sieur-Malaval, son silence de pensées & de-Paroles, & voyons à quoy il nous con-

O Y

CHAP. duira. Si tost, dit-il, que quelque pen-XVIII. see de pieté, comme celle que Dieu a créé le ciel & la terre, aura fait naistre l'idée de Dieu; aussi-tost jettez un regard amoureux vers Dieu present, qui estant par tout est aussi par consequent dans vostre ame, & arrestez ce simple regard sur luy autant de temps qu'il vous sera possible, sans rien penser ni rien desirer pendant ce temps-là, puisqu'ayant Dieu vous

avel tout.

Que veut dire cette étrange raison, puisqu'ayant Dieu vous avez tout? Il est vray que Dieu comprend tout, mais je ne le comprends point pour l'avoir rendu l'objet de ma pensée. Je ne l'ay, ni par la connoissance, puisque je ne le connois que três-imparfaitement, ni par l'amour, parce que mon amour est trêssoible & três-imparfait. La possession que j'ay donc de Dieu en cette vie ne me satisfait point, & ne me doit point satisfaire. Pourquoy de plus le sieur Malaval veut-il que je m'attache à l'attribut de Dieu present par tout, & par consequent dans mon ame? Et quoy, fi la devotion me prend de suivre l'idée que JESUS-CHRIST même nous donne, & de le regarder comme present

dans l calis, Fil ? Il je le t ciel. ( le rega ame, dufion observa Superst ray-je à Dieu juste, cordie penetr mes, be fet de Domini qu'à I & arre reflexi d'Estiv cessaire

peut e

& il ef

a celu-

qui foi

... 0

des Quietistes. Livre II. 323 dans les cieux : Pater noster qui es in CHAP. calis, par quelle raison me l'interdira- XVIII, t-il ? Il s'agit de fixer son esprit. Et bien ie le fixeray à Dieu present dans le ciel. Cela est tout aussi facile que de le regarder comme present dans mon ame, & le choix de cet attribut à l'exclusion des autres, ne peut estre qu'une observation inutile, & en quelque sorte superstitieuse. Car pourquoy ne fixeray-je pas ausli-bien mon simple regard à Dieu, consideré comme sage, comme juste, comme saint, comme misericordieux, comme connoissant tout, & penetrant à nud les pensées des hommes, bonnes & mauvaises, selon ce verset des Proverbes : In omni loco oculi proverb. Domini contemplantur bonos & malos, 3.15. qu'à Dieu regardé comme estant par

creé

idée

rard

tant

20-

lur

0/16-

pen-

VOUS

on,

Il eft

is je

ren-

7 , mi

e le

i par

três-

fion

e ne

point

fieur

l'at-

k par

y, fi

'idée

donelent tour ?

La contemplation est un regard fixe & arresté sur un objet, sans discours ni reslexion, selon la définition de l'Abbé d'Estival; mais cet objet n'est pas necessairement Dieu present par tout. Ce peut estre Dieu avec un autre attribut, & il est utile même de ne s'attacher pas à celuy d'estre par tout: car il y en a qui sournissent plus de lumiere que ce-

O vj

CHAP. luy-là, & qui sont plus propres à exci-XVIII, ter l'amour, ou la crainte, ou quelque autre passion plus proportionnée à notre estat. A quoy est donc bonne cette attache à l'attribut de present, qui est peut-estre le moins second en lumieres practiques de tous les attributs de Dieu, & le plus sterile en motifs d'amour?

D'ailleurs cela ne dépend pas de nous. Dieu peut nous toucher & nous éclairer par tel de ses attributs qu'il voudra choisir, & par telle de ses veritez qu'il luy plaira d'employer à cet effet. Ce n'est pas à nous de luy rien prescrire sur cela, nous n'avons qu'à le suivre. Pourquoy aussi exclure avec tant de soin l'humanité de Jesus-Christ, comme si elle ne pouvoit estre l'objet de nostre contemplation ? Ne peut-on pas fixer son esprit sur Jesus-Christ dans tous ses mysteres, & particulierement fur JESUS. CHRIST mourant ou ressuscité; & pourquoy ne pratiquerat-on pas cette sorte de contemplation aux jours où l'Eglise celebre ces mysteres ?

Il faudroit donc au moins en permettant à quelques personnes cette oraison, exclure toutes ces yaines observations, & tole fixed par tou & à tou & à tou

200

Ma ment inger ne, c peu c de fui qu'on qui l jours nie de tous l met d flexio CHR pour manie fon qu cela 1 bon d

qui ti

duite,

qu'il

les éta

& toutes ces phantaisses; & au-lieu de CHAP.

les fixer uniquement à cet attribut d'estre XVIII.

par tout, leur permettre de s'attacher

à tous les attributs, à toutes les veritez,

& à tous les mysteres par lesquels il plai
toit à Dieu de les toucher.

Mais ce que l'on doit particulierement considerer dans ce conseil, pour juger s'il peut estre prudemment donne, c'est que ce n'est pas une chose de peu d'importance, & quin'ait que peu de suite, que d'appliquer une ame à ce qu'on appelle le fimple regard. Ceux qui le prescrivent suy donnent toûjours la principale & la plus libre partie de la journée. On veut qu'il regle tous les autres exercices, & si l'on permet de lire, ou de faire quelque reflexion sur les mysteres de Jesus-CHRIST, ce n'est qu'en passant, & pour remplir le temps. C'est en cette maniere qu'il faut concevoir cette oraifon quand il s'agit de la permettre; & cela supposé, il faut considerer s'il est bon d'engager les ames à un exercice qui tient un rang capital dans leur conduite, & qui a neanmoins ces qualitez, qu'il ne contribue rien directement à les établir dans aucune des dispositions

y xci.

que nô.

eft res ieu,

e dra

u'il Ce ire

re. de

jet on s T

re-

on te-

et-

15,

XVIII. C'est tout au plus une devotion d'A. dam innocent, ou des Anges bienheureux. Il tend à nous soumettre à Dien comme les Anges y font foumis : mais il ne nous y foumet pas comme penitens & comme pecheurs. Il ne nous fait pas connoistre Dieu en Chrestien. & dans la distinction des ses Personnes. mais en Mahometans ou en Juifs. On s'y foumet à Dieu qui est par tout, Voilà tout ce que pretend le simple regard. Or qu'est-ce que cela ? Estrange spiritualité, qui estant poussée autant que ceux qui la proposent le desireroient, nous conduiroit à l'oubli du Christianisme!

Car il est certain que ces Autheurs croyent que ce seroit une chose admirable qu'une personne passast dans un simple regard continuel des années entieres, & même tout le cours de sa vie; & c'est l'idée qu'ils nous veulent donner d'une Religieuse appellée Françoise Rosset. Cependant dans cette vie admirable uniquement attachée à Dieu present à nostre ame, on oublieroit Jesus-Christ, c'est-à-dire, le mediateur, le Dieu incarné, l'unique Sau-

qui no bliero luy a cheur l'obli; part de J malad dont On o refte l'hon donn fes da

on preffices garage moy que pour cette fittu que pratinte

une

M

veur des hommes, & le seul Nom en CHAP; qui nous puissions estre sauvez. On ou-XVIII.

eu-

len

ais

ni-

DUIS

n,

es,

On

ut.

re-

nge

ant

re-

du

urs

mi-

un

enfa

ent

an-

vic

ieu

oit

ne-

au+

blieroit toutes les obligations que nous luy avons. On oublieroit l'estat de pecheurs dans lequel nous fommes, & l'obligation que nous avons de prendre part aux souffrances & à la penitence de lesus-Christ. On oublieroit les maladies qui nous restent à guerir, & dont Dieu nous ordonne d'avoir soin, On oublieroit le vieil homme qui nous reste à dépouiller, & les vertus de l'homme nouveau dont il nous est ordonné de nous revestir. On oublieroit les dangers, ses tentations, ses chûtes. On y oublieroit l'ennemi qui nous presse, & les rugissemens de ce lion qui nous environne. Il ne tient pas à ces gens qu'on ne se prive de tous ces moyens de se fortifier par les lumieres que Dieu nous a laissées dans l'Ecriture pour nous éclairer dans les tenebres de cette vie; & l'on peut, selon eux, subflituer à tout cela cette unique verité, que Dieu est par tout, & cette unique pratique de se soumettre par un acte interieur, qui n'est ordinairement qu'une pensée, à toutes ses volontez.

Mais n'est-ce pas une volonté de Dieu

THAP. marquée par l'Ecriture en divers en-XVIII. droits, de mediter ses preceptes le jour & la nuit ? N'est-ce pas une volonté de Dieu de regarder avec soin où l'on met ses pas, & de se conduire par sa parole, selon qu'il est dit : Lucerna pedibus meis verbum tuum, & lumen semina meis?

> Je trouve tout, dit-on, dans mon fimple regard; car puis-je mieux me conduire que par la lumiere de Dieu, & que puis-je mieux faire pour l'obtenir que de la demander continuellement? Or cette priere est enfermée éminemment dans le simple regard ; car à qui Dieu la donnera-t-il plutost qu'à ceux qui n'ont point d'autre volonté que la sienne? Tout cela n'est qu'illusion, Dieu se laisse trouver par ceux qui le prient, mais non par ceux qui le tentent. Il est trouvé, dit le Sage, par ceux qui ne le tentent pas. INVENITUR ab his qui non tentant eum. Or c'est le tenter que de negliger d'acquerir les connoissances qui nous sont necessaires pour nous conduire, sous pretexte de nous en remettre à ce que Dieu nous donne de lumieres dans les occasions.

Car il est certain que l'on n'évite les

Sap. 1

egarem demon finctes de Diet bre de douter ne doiv noftre

Pour a qu'à nous r Cité de l'obliga vigilan

Il fa
fur nous
apparen
artificie
treur
wous ne
un mal

Peut voir, o foin do nettem Car pe

des Quietistes. Livre II. 329 baremens, les erreurs, les pieges du CHAP. demon, que par des connoissances di- XVIIIfinctes de nos devoirs, & des volontez de Dieu ; & il y en a un si grand nomhe de necessaires, que l'on ne sçauroit douter que le foin de nous en instruire ne doive faire la plus grande partie de postre application, de nos desirs & de nos prieres.

Pour en donner quelque idée, il n'y qu'à considerer ce que saint Augustin nous represente dans un livre de la Cité de Dieu, des dangers où un Chrelien est exposé tous les jours, & de sobligation qu'il a de vivre dans une vigilance continuelle pour s'en garen-

en-

our

de

ner

oa-

di-

itis

m-

on-

nir

nt?

m-

qui

ux

la ieu

it. H

710

non

de

jui

11-

t-

U-

les

Il faut, dit-il, veiller continuellement De civit. sur nous-mêmes, de crainte qu'une fausse Deil.12. sparence ne nous trompe, qu'un discours artificieux ne nous surprenne, que quelque treur ne s'empare de nostre esprit, que sous ne prenions un bien pour un mal, & m mal pour un bien.

Peut-on satisfaire à ce premier devoir, qu'en s'appliquant avec tout le oin dont on est capable, à concevoir Dettement & distinctement la verité? Car peut-on dissiper ces fausses appa-

CHAP, rences de bien autrement que par la XVIII, lumiere de la verité distinctement connuë ? Peut-on éviter d'estre surpris par ces discours artificieux, qu'en démessant l'artifice de ces discours par des maximes nettes & precises ? Peut-on rejetter ces erreurs qui se presentent à l'esprit, & qui tendent à s'en emparer, qu'en confiderant les veritez qui y sont opposées ? Et enfin peut-on s'empescher de prendre le bien pour le mal, & le mal pour le bien, si l'on ne connoist distinctement le bien & le mal?

Bien loin de bannir ces idées distinctes, il faut les rechercher autant que l'on peut ; car à moins qu'on ne les connoisse on est necessairement trompe : & comme cette vigilance doit estre continuelle, il se trouvera que la vie de tout Chrestien doit estre continuellement occupée de connoissances diffinctes, par lesquelles on discerne le bien du mal; car il ne sussit pas de concevoir ces veritez lorsqu'il s'agit d'en faire ufage, & il faut s'en estre nourri de longue main, & faire ensorte que ces penfées distinctes soient assez presentes à l'esprit pour découvrir sans peine les faussetz qu'il faut rejetter.

Mais ement lon. I nander teles p ir dans wiltre oftre in e ce q kle pri noftre c wme à

arestie

inlées

. .

in de itgliger matique Car d ontemp we Die mais d t prese Htt de mefle Tomper

ela fan Mincte Dieu à

des Quietiftes. Livre 11. 331 Mais suffit-il de les concevoir sim- CHAP. ement par des pensées distinctes? XVIII. lon. Il est necessaire de plus, de deunder à Dieu qu'il nous fasse la grace eles pratiquer, & de nous en souvedans les occasions. Il faut reconpiltre devant luy nostre foiblesse & oftre impuissance. Il faut le remercier ce qu'il nous a donné de lumieres. kle prier de les graver plus avant dans nfre cœur. Tout cela est três - conmme à nos devoirs. Voilà donc la vie mestienne remplie necessairement de insées distinctes, si les Chrestiens ont in de pratiquer ces devoirs ; ou d'une religence três - blamable s'ils ne les ratiquent pas.

urs

ar la

con-

s par

flant

naxi-

n re-

ent à

arer.

font

fcher

& le

noist

iftin-

t que

e les

rom-

eftre

a vie

nuelistin-

bien

once-

faire

elon-

pentes à

e les

Car de pretendre qu'en vertu de la mitemplation acquise, & de la pensée me Dieu est present, Dieu ne manque mais de faire discerner les erreurs qui present à l'esprit, & le mal count de l'apparence de bien, & de faire timesser l'artissee de tous les discours tompeurs qu'on nous peut faire, & da sans aucune recherche de pensées tissinctes; ce seroit vouloir obliger lieu à de continuels miracles, qui est

332 Refutation des principales enreurs CHAP, proprement ce qu'on appelle tenter XVIII. Dieu.

La suite des objets de la vigilance chrestienne que saint Augustin propose dans le même passage, ne demande pas moins de pensées distinctes.

1. 22. Fe. 23.

Delacité Il faut, dit-il, encore veiller, afin que la crainte ne nous détourne pas de faire ce qu'il faut, que la passion ne nous precipite pas à faire ce qu'il ne faut pas, que le soleil ne se couche point sur nostre colere, que la haine ne nous porte point à rendre le mal pour le mal, qu'une triftess excessive ou déraisonnable ne nous accable point, que nous ne soyons point méconnoissans d'un bienfait reçu, que les médisan ces ne nous troublent pas, que nous no fassions pas quelque jugement temeraire, que ceux qu'on fait de nous ne nous abbattent pas:

Voilà encore bien des pechez à eviter; & pour les éviter il faut concevoir distinctement les vertus opposées à ces pechez. Pour empescher que la crainte ne nous détourne de faire ce qu'il faut, il est necessaire de sçavoir distincrement ce qu'il faut faire, pour empescher que la passion ne nous precipite à ce qu'il efaut p is pech r pech conne Hender gultin maévi eut fair

miere nit eftre # penfé ontes à at faire eles pra Ce n'e evoirs o le à év

one inf monde d fac bo Car ce ward. mantité moir éga

kelle n

Il faut k d'obli 115, & u des l

des Quietistes. Livre II. 333 thut pas faire. Enfin pour éviter tous CHAP.

enre

pas de

ne nous

trifteffs

eccable

onnoif-

difan

ous ne

raire,

es ab-

à ces

ainte

faut,

ment

er que

quil

tenter spechez, il les faut connoistre com- XVIII. repechez, ce qui ne se peut si l'on gilance connoist les commandemens qui les ropole fendent. Ainfi, comme selon saint ide pas gustin, toute la vie doit estre occuraéviter les pechez, & qu'on ne le , afin at faire qu'en les condamnant par la miere de la verité; la vie chrestienne it estre par consequent toute remplie it pas, pensées distinctes, qui doivent estre nostre untes à des prieres continuelles qu'il point à in faire à Dieu, pour obtenir la grace eles pratiquer.

Ce n'est encore là que la partie des evoirs de la vie chrestienne, qui conde à éviter le mal. Diverte à malo, telle nous a déja produit la necessité une infinité de pensées distinctes. La tonde qui nous oblige à faire le bien, à évi. fac bonum, n'en produit pas moins. cevoir Car ce bien ne se doit pas faire au ward. Il faut concevoir pour cela pantité de regles ausquelles on doit

roir égard en le pratiquant. Il faut preferer les actions de devoir d'obligation à celles qui n'en sont 15, & pour cela il les faut discerner at des lumieres distinctes. Non seule-

XVIII. il en faut suivre l'ordre. Il faut present ile proles actions les plus importantes à celles ses bel

qui le sont moins.

Il faut accompagner ses actions de quantité de circonstances. Il y fautéviter beaucoup de defauts. Tout cela ne se connoist que par des pensées distinctes. Les pensées confuses ne peuvent produire que de la confusion, & jamais en suivant ces lumieres confuses on ne parviendra à observer ce que David recommande à son sils Salomon, de faire tout avec intelligence & avec lumiere, un intelligas universa qua agis.

On ne pourra donc encore satissaire à ce second devoir sans s'occuper d'une infinité de pensées distinctes; & comme ces deux devoirs remplissent toute la vie, je ne sçay où l'on pourra places la contemplation & le simple regard.

On le placera, dit-on, dans le temps de l'oraison du matin. Mais en verité, il aura bien de la peine à y trouver place. Car pourquoy l'ame pressée durant toute la journée de besoins continuels de pensées distinctes, s'abstiendra-t-elle d'en faire entrer la prevoyance & la demande dans son oraison du

ses bel
en a a
pourqu
rague
fruit d
fes diff
cipale

ipale infi le & univillétro Si l'e wec l'voirs,

e peut

dire comin'e de dev Car ment comes des dev les pecomande

lecture qu'il es pourra le plac matin, qui est particulierement destinée CHAP.

se besoins l'en avertiront assez si elle ma autant de soin qu'elle doit. Et purquoy preserera-t-elle l'occupation ague d'une contemplation qui n'infauit de rien, à cette priere? Les pentes distinctes occuperont donc la printipale partie de la priere du matin, & ansi les pensées indistinctes, confuses te universelles seront par necessité fort il'étroit.

si l'on peut accorder le simple regard met l'accomplissement de tous ces devoirs, à la bonne heure; mais si on ne e peut pas, il faut que le moins necesaire cede au plus necessaire, & ce qui n'est pas d'obligation à ce qui est de devoir.

Car enfin, il n'y a nulle vie vraiment chrestienne sans l'observation de les devoirs, & sans la vigilance à éviter les pechez, & cette seule obligation demande tant de reslexions, de pensées distinctes, de prieres particulieres, de lectures, d'instructions, de conseils, qu'il est difficile de comprendre où l'on pourra placer le simple regard. Qu'on le place donc où l'on voudra, mais il

rreurs té, mais preferer à celles

faut évicela ne s distinpeuvent jamais

on ne avid rede faire umiere,

r d'une comme oute la placer gard.

verité, rouver lée duconti-

bstienroyanson du

336 Refutation des principales erreurs CHAP. faut que la loy de Dieu soit observée XVIII, preferablement à tout exercice de devotion, & que l'on ait soin de s'en in. struire exactement. A moins de cela on tombe dans l'horrible inconvenient marqué par Jonas Evêque d'Orleans; Sunt nonnulli qui legem divinam non solum opere non complent, sed nec audire dignantur, & quid rogo faciunt de co quod scriptum est : Qui obturat aures suas ne audiat legem, oratio ejus fiat execrabilis. Quòd si oratio legem divinam audire nolentis execratur, nihilominus ejus cor despicitur, & Christus in eo habitare dedignatur.

Qu'on y fasse restexion, mais l'experience ne fait que trop voir que ces gens si penetrez de Dieu, & si attachez à leurs oraisons sont souvent les moins instruits des devoirs essentiels du Christianisme, les moins scrupuleux sur des veritez capitales, ce qu'on ne peut guere attribuer à une autre cause qu'à la consiance qu'ils prennent à leur pretendue oraison avec laquelle ils croyent

que Dieu ne les peut damner.

2643

CHAP.

Ce que reg

de proregard faire, de de tou guées.

C'et tonseil mais q y sent metter attrait pacité la prie sans de maladi teste, r

ne plus pour le

## CHAPITRE XIX.

Ce que l'on doit dire de la pensée de quelques Autheurs, qui font le simple regard necessaire à certaines dispositions on Dieu met les ames.

QUELQUE force que puissent avoir CHAP. ces raisons, il est neanmoins aise XIX. de prevoir que les défenseurs du simple regard ont encore une replique à y faire, qui paroist même la plus plausible de toutes celles que nous avons alleguées.

C'est, diront-ils, que tous ceux qui tonseillent cette oraison, ne le sont jamais qu'avec cette precaution, que l'on y sente un attrait particulier; & ils mettent tous entre les marques de cet attrait, que l'ame se trouve dans l'incapacité de mediter & de raisonner dans la priere, & qu'elle ne le puisse faire sans dégoust & sans ennuy, non par maladie ni par un affoiblissement de teste, mais parce que Dieu ne luy donne plus aucun attrait ni aucun goust pour les autres exercices. Que veut-on

HAP.

urs

ervée e den in-

cela

nient

eans:

udire

de eo

aures fiat divi-

minus

o ha-

expe-

ces

chez

noins

Chri-

r des

gue-

'à la

yent

CHAP. donc, diront-ils, qu'une ame fasse losse XIX. qu'elle se trouve dans cet estat? Veut-on qu'elle se rompe la teste à chercher inutilement des raisonnemens, des pensées & des aspirations qui l'ennuyent? Et pourquoy dans ce cas ne se laisse-roit-elle pas aller à l'instinct auquel elle se sent portée, qui est de se tenir devant Dieu en repos, & de le regarder avec amour?

Le simple regard en cette maniere n'est donc point une oraison de choix & d'élection. C'est en quelque sorte une oraison de necessité. On ne fait qu'y suivre l'attrait de Dieu. Or pourquoy ne le suivroit-on pas; & qu'a-t-on

à craindre en le suivant?

Les Autheurs qui proposent cette oraison, semblent y supposer qu'il n'y a point de milieu entre mediter & raisonner d'une part, ou se laisser aller de l'autre au simple regard. De sorte qu'ils concluent toujours de l'exclusion de l'un de ces exercices à la necessité d'embrasser l'autre : mais on ne voit point du tout qu'il y ait necessité de suivre ni l'une ni l'autre de ces deux voyes.

Je veux bien qu'il y ait des person-

nes, point tomb l'éga fèes de fouft trouve qu'el bande un palles de de elles ment, mede

l'oraill'oraillenten de con est un Car quelqu prieres

l'un &

de rep qu'elle me diff

des Quietistes. Livre II. 339 nes, qui par diverses causes qu'il n'est CHAP. point necessaire d'examiner en ce lieu, XIX. tombent dans une certaine lassitude à l'égard des raisonnemens & des pensées dont ils avoient accoustumé de se soustenir dans la priere, & qu'elles n'y trouvent plus de goust : mais s'ensuit-il qu'elles n'ont plus rien à faire qu'à s'ahandonner au simple regard? Ce seroit un pauvre remede que celuy-là : car elles y trouveroient souvent encore plus de dégoust & de secheresse, & ainsi elles ne gagneroient rien à ce changement. Il faudroit donc trouver un remede qui pust servir aux secheresses de l'un & de l'autre de ces exercices. Or il y en a une infinité, pourvû que l'on at soin de les chercher; & sur tout, loraison vocale faite attentivement,

15

lorf-

eutcher

pen-

ent?

iquel

tenir gar-

niere

choix

forte

e fait

-1110c

-t-0n

cette

il n'y

k rai-

ler de

qu'ils

on de

ceffité

e voit

té de

deux

erfon-

ch un qui ne peut jamais manquer.

Car qui peut empescher une ame dans quelque peine qu'elle soit, de lire des prieres affectives ou des livres de pieré, qui contiennent des instructions solides; de repeter plusieurs sois les veritez qu'elle y trouve, & de les saire comme distiller dans son cœur, comme un

entement, & en tâchant de peser &

de comprendre le sens des paroles, en

P ij

CHAP. medicament salutaire que l'on prend XIX. peu à peu & goutte à goutte? Si on n'y trouve point de goust la premiere sois, on y en trouvera la vingtième. Les veritez cependant s'impriment dans la memoire sans s'y étendre beaucoup, mais elles ne laissent pas de puriser l'esprit, comme l'eau que l'on verse dans un vase diverses sois y communique toûjours quelque netteté, selon la pensée d'un des Peres des deserts.

Molinos & l'Abbé d'Estival veulent qu'on souffre les dégousts du simple regard, & qu'on y persevere même toute sa vie. Or il est infiniment plus aisé de perseverer dans une lecture attentive & reiterée. Les diverses veritez qu'on y rencontre délassent par leur varieté, & occupent par leurs sens; & il est impossible même d'empescher entierement l'esprit d'y faire quelque peu de resexion, & de n'appliquer pas à quelques rencontres particulieres les veritez generales.

Que si avec cela on y veut messer le simple regard, il y aura pour lors moins de dissicultez, & on le pourra faire même utilement, pourvû qu'on le fasse en la maniere qui est marquée par l'E- versi que ce v per a laque repr

& q & fe mên vran à D des luy

& c vûë. C mare mine gemi

Car parti pose & qu d'exa cout

Cette

des Quietistes. Livre II. criture : car elle nous en marque di- CHAP. verses sortes. C'est un simple regard XIX. que celuy qui faisoit dire à David dans ce verset du Pseaume : Oculi mei semper ad Dominum, quoniam ipse evellet de laqueo pedes meos. Car ce verset nous represente une ame qui a les yeux sur Dieu fans luy rien dire en particulier, & qui luy expose simplement son estat & ses miseres, mais qui dans ce silence même conserve l'esperance de sa délivrance. Il n'est pas besoin de demander à Dieu la délivrance de ces pieges par des prieres plus expresses. Il sustit de luy exposer son desir & son esperance, & cela sans paroles & par une simple vûë.

C'est un simple regard que ce qui est marqué par ce verset du Psalmiste: Domine, ante te omne desiderium meum, és gemitus meus à te non est absconditus. Car celuy qui prononce ces paroles ne particularise point ses desirs. Il les expose seulement à Dieu, qui les penetre & qui les connoist, & qui a accoustumé d'exaucer le desir des pauvres, & d'écouter la preparation de seur cœur.

C'est une espece de simple regard que cette sorte de priere où l'on expose sim-

P ii

TO THE TO THE T

nd i'y ois,

la ip, fier ans

que en-

ent reoute de tive

on y , &c pofnent

efleques geer le

faire faile l'E-

tendi

les y

dreff der

Dieu

& n

men

ce fil

preff

d'acc

fa de

ce fo

mare

appp

ce d

justi.

En

les y

fere

mar

pen

& q pas.

en F

peci

CHAP. plement à Dieu ses playes, ses miseres, XIX. ses besoins, sa pauvreté. Et ainsi tous les Pseaumes de David, & les Lamentations de Jeremie sont pleins de ces sortes d'oraisons. Vide, Domine, afflistionem meam, quoniam erestus est inimicus. Vide, Domine, quoniam fasta sum vilu. Car encore qu'on y expose à Dieu ses miseres, on ne luy en demande pas expressément la délivrance, & il ne saut pas s'imaginer qu'il faille superstituels. ment éviter toute idée distincte.

Il suffit que Dieu voye dans le fond du cœur un sentiment d'abbaissement, & d'esperance en sa misericorde de la délivrance d'un mal qu'on n'explique pas. Ainfi c'est encore un simple regard que de dire à Dieu avec le Psalmiste: Ecce sicut oculi servorum in manibus dominorum suorum, sicut oculi ancilla in manibus domine sua; ita anima nostra ad Dominum Deum nostrum donec misereatur nostri. Car cela represente une ame uniquement attentive à Dieu, qui attend de luy uniquement son secours dans un mal qu'elle ne marque point. C'est la même disposition qui est designée par ce verset: Bonum est prastolari cum silensio salutare Dei. Car cela nous fait en-

1

des Quietistes. Livre 11. 343 tendre qu'il est bon de ne point jetter CHAP. les yeux vers les creatures, de ne s'a-XIX.

dresser point à elles pour leur demander leur secours, d'attendre tout de Dieu, & de l'attendre avec patience, & non avec inquietude & empressement ; car c'est ce qui est marqué par ce silence qui designe une suppression des mouvemens tumultuaires & empressez, qui ne témoignent pas assez d'acquiescement & de resignation aux volontez de Dieu. Il veut qu'on espere sa délivrance de luy; mais il veut que ce soit avec paix & avec humilité, qui marquent en même-temps que l'on appprouve & qu'on reconnoist la justice de ses jugemens, & qui expriment ce sentiment de Daniel : Tibi Domine, justitia, nobis autem confusio faciei.

Enfin, il est toûjours permis de jetter les yeux sur luy, de luy exposer ses misseres, ses playes, ses besoins, ses desirs sans les particulariser en détail. Cela marque toûjours la foy que l'on a qu'il penetre tous les replis de nostre cœur, & qu'il y voit ce que nous n'y voyons pas. Le silence de paroles & de desirs en peut estre un témoignage & une espece de protestation. Car ce silence

P iiij

eres, tous

ces ictioicus. vilis.

pas faut euse-

fond nent, de la lique egard niste:

n mara ad
reatur
cuni-

ns un est la e par

e par filenit en-

CHAP. veut dire, qu'ignorant ce qui nous est XIX. propre & utile, nous nous en remettons avec constance au soin paternel de Dieu, & nous luy témoignons par là que tout ce qui nous regarde est mieux entre ses mains que dans les nostres.

Si donc nous sommes par necessité dans une entiere impuissance de former aucun desir & aucune pensée expresse, nous pouvons demeurer en paix dans cet estat, pourvû que ce ne soit pas en le regardant comme un estat élevé, mais comme un estat de stupidité ou Dieu nous reduit, qui nous permet neanmoins de luy dire comme David:

\*\*Ot jumentum factus sum apud te, & ego semper tecum.\*\*



RI

Ma

N

fubiti prier quez nous eft de là

lité

Te,

ans

pas

où

id:



## REFUTATION

DES ERREURS

DES QUIETISTES.

Maximes communes aux Quietistes.

CHAPITRE PREMIER.

Maximes de Molinos.

O u s avons suivi jusqu'icy CHAP.

les Autheurs de la nouvelle I.

spiritualité dans les routes differentes qu'ils ont prises pour substituer une nouvelle maniere de prieres aux exercices de pieté pratiquez & autorisez par les Saints; & nous avons vû que ces diverses voyes.

CHAP, se reduisent au même but, & ne sont differentes que parce qu'il a plû aux uns de s'étendre davantage sur ce que les autres passent plus legerement. L'oraison de motion divine doit, selon le moyen court & facile, estre precedée par un silence de pensées & de paroles: c'est-à-dire, par une espece d'oraison de simple regard; & l'oraison de simple regard, sous pretexte d'écouter Dieu, se termine à certaines pensées qu'ils pretendent estre inspirées, & qui seroient ainsi une espece d'oraison infuse, ou oraison de motion divine, si ces pensées avoient quelque chose de solide. Ce qui est commun à ces especes d'oraisons, est qu'elles excluent également celle qui se fair avec une application volontaire de l'esprit, & qui n'est pas sensiblement distinguée des actions communes & naturelles.

Nous allons maintenant suivre ces Autheurs dans des matieres encore plus importantes, qui sont certaines maximes qu'ils ont établies, qui sont des consequences qu'ils ont tirées d'un même principe. Ils proposent ces maximes comme le comble de la perfection chrestienne, & ils ne doutent pas de la

folidit Ceper fer ces tier de des lo le prin une ée gnora

Mo

manie

confe de l'h ment l'Inqu procê Come repro les m comm écrit

Il ginal

parfa ritue nelle

Sain

des Quietistes. Livre III. 347
solidité du principe dont ils les tirent. CHAP.
Cependant je ne craindray pas d'accuser ces maximes d'un renversement entier des devoirs de la vie chrestienne &
des loix de Dieu, & de soustenir que
le principe dont ils les tirent, n'est qu'une équivoque grossiere fondée sur l'i-

gnorance d'une verité certaine.

ont

ux

ue

0-

i le

par

es:

lon

ple

, fe

re-

ent

ou

en-

de.

0-

ent

on

pas

m-

ces

lus

xi-

des nê-

XI-

on la Molinos proposoit ces maximes d'une maniere plus cruë & plus nette, & par consequent plus capable d'en donner de l'horreur. Aussi ç'a esté particulierement sur cela qu'il a esté condamné par l'Inquisition, comme il paroist par un procês verbal authentique dresse par les Commissaires, où l'on voit que l'on reproche particulierement à Molinos les maximes que nous rapporterons icy, comme en ayant esté convaincu par écrit & par témoins.

Il fut convaincu, dit cette piece ori-

ginale, d'avoir enseigné:

1. Qu'il n'est point permis aux ames parfaites de desirer aucunes choses spirituelles, non pas même la vie éternelle.

2. Qu'il ne faut recourir à aucun Saint pour obtenir aucune grace particuliere.

P vj

A SINCE MICHOLOGICAL

3. Qu'il ne faut point demander à Dieu aucune chose temporelle, ni la délivrance d'aucune imperfection, ni le pardon de ses pechez; mais qu'il faut laisser satisfaire la justice de Dieu: & que faire à Dieu quelque priere de cet. te sorte, c'est sortir de la resignation & vouloir que la divine volonté se conforme à la nostre; ce qui, disoit-il, est contraire à Dieu, & au pur esprit, qui consiste à laisser faire Dieu.

4. Que quand une fois une ame a donné sa volonté à Dieu, & qu'elle a desiré qu'il fasse à sa volonté, comme il luy plaira, il ne luy est plus permis de repeter de nouveau, Que sa volonté soit faire, parce que c'est faire de nouveau usage de sa propre vo-

lonté:

5. Qu'on ne devoit faire aucune priere pour obtenir de luy de ne le pas offenser, ni pour son avancement spirituel, ni pour la conversion de ceux qui seroient en peché mortel, ni pour luy demander que quelqu'un soit preservé de tomber dans le peché, ni pour luy demander que les vivans & les morts foient délivrez de quelques pechez; parce qu'agir ainsi c'est sortir du neant-

6. mon . d'estr qu'il faire blera

damn ront l pieté ge qu pour pas q esté so

Ile

Vo

les pr foy o nées p des an pû din Dien ORA Qu'il dans lumier ritum ne eju

cour

des Quietistes. Livre III. 349 6. Que lorsqu'on est tenté par le de- CHA?.

mon, il ne faut point demander à Dieu d'estre fortifié pour luy resister, mais qu'il faut approuver que Dieu laisse faire au demon tout ce qui luy semblera bon.

Voilà sur quoy Molinos a esté condamné à Rome: & ceux qui consulteront les plus communes lumieres de la pieté chrestienne, s'étonneront davantage qu'il y ait eu des gens assez aveugles pour avancer ces maximes, que non pas que celuy qui les a enseignées ait

esté solemnellement condamné.

75

er à

ni la

, ni

faut

cet-

n &c

on-

, eft

qui

ne a le a

nme

mis

VOfai-

vo-

rieof-

piri-

qui

luy

erve luy

orts

par-Çje.

Il est clair premierement, que toutes les prieres que l'on peut faire, ou pour foy ou pour les autres, font condamnées par ces maximes, comme indignes des ames parfaires, & que saint Paul n'a pû dire, sans imperfection : Nous prions 2. Cor. 133 Dien que vous ne fassiez point de mal:7. ORAMUS Deum ut nihil mali faciatis, Qu'il n'a pû fouhaiter aux Ephefiens dans ses prieres, l'esprit de sagesse & de lumiere pour le connoistre: DET vobis spi- Eph. 13 ritum sapientia & revelationis in agnitio- 17.18; ne ejus. Et qu'il éclairast les yeux de leur weur, pour leur faire scavoir quelle est

CHAP. l'esperance à laquelle il les a appellez:

I. ILLUMINATOS oculos cordis vestri, ut

sciatis que sit spes vocationis vestre. Qu'il n'a pû dire aux Philippiens: Je souhaite que mon Dieu, selon les richesses de sa

bonté, remplisse tous vos besoins.

Il n'avoit aussi que faire de conjurer si tendrement les Romains par Jesus-Christ, & par la charité du Saint-Esprit, de l'aider par leurs prieres auprès de Dieu; car tout cela ne tendoit qu'à obtenir des choses ausquelles il devoit estre indisserent, de peur de vouloir que Dieu s'accommodast à sa volonté, au-lieu de se soumettre à la sienne. Ainsi ces maximes sont une exclusion & une interdiction generale de toutes les œuvres de charité, & par confequent un violement formel de tous les preceptes qui nous y obligent.

Il nous est ordonné, par exemple, d'avoir pitié de nostre ame, & de nous rendre agreables à Dieu: MISERERE anima tua, placens Deo. Or on ne sçautoit avoir pitié de son ame sans la guerir de ses playes, sans la delivrer de ses pechez; & rien de cela ne se peut faire sans s'adresser à Dieu, & luy deman-

der le fon de tout c tualité

Sain qu'un les, la Orl

&on i

les fre

les qui dant l'
œuvre fasse a nir la que l'
roient qui se qu'ils avanc dema fter à comm la cha

mêm

Yons

des Quietistes. Livre III. 351 der le pardon de ses pechez & la gueri- CHAP. son des maux de son ame: cependant I. tout cela nous est interdit par la spirimalité de Molinos.

Saint Jean nous declate, Que si quelqu'un ayant des biens du monde, & voyant son frere en necessité, luy ferme ses entrailles, la charité de Dieu n'est point en luy.

Or les œuvres de charité spirituelle ne font pas ordonnées moins étroitement, &on n'est pas moins obligéde prier pour les freres dans leurs necessitez spirituelles que dans les temporelles. Cependant Molinos nous interdit toutes ces œuvres de charité, & il veut qu'on ne fasse aucune priere à Dieu pour obtenir la grace de ne le pas offenser, & que l'on ne prie, ni pour ceux qui seroient en peché mortel, ni pour ceux qui sont en danger d'y tomber, afin qu'ils en soient preservez, ni pour son avancement spirituel; c'est-à-dire, pour demander aucune vertu, ni pour refister à aucune tentation du demon. Et comme c'est une maxime certaine, Que la charité que nous nous devons à nousmêmes est la regle de celle que nous deyons aux autres ; il s'enfuit qu'il ne nous

lez:

lu'il abaide sa

urer susnintau-

doit es il vouvofien-

toutous

ple,
nous
ERE

guete ses faire

man-

352 Resutation des principales erreurs

CHAP. est pas permis de faire pour le procham.

L. des souhaits que nous ne devons pas fai.

re pour nous-mêmes.

J. C. nous ordonne expressement dans le modelle de priere qu'il nous a donné, de demander à Dieu de ne succomber pas à la tentation; & comme il nous a appris de ne faire pas cette priere pour nous seuls, mais de la faire pour tous les sidelles en commun, il veut par confequent que nous demandions à Dieu pour nos freres, qu'ils soient preservez des pechez mortels & des tentations qui les y portent.

Cependant Molinos a la hardiesse, non seulement de dispenser les hommes de cette priere, mais de la taxer même d'impersection. De sorte que, selon luy, c'est une impersection d'observer les preceptes de Jesus-Christ, & la persection consiste à luy desobeir & à bannir de son ame les dispositions

qu'il nous a prescrites.

Tout cela est si horrible, qu'on a peine à s'imaginer que la temerité des hommes ait pû aller si avant, & on auroit droit d'y opposer tout d'un coupsoute l'Ecriture de l'ancien Testament,

Apoftridans confiner confiner confiner confiner confiner confiner confiner confiner damna opposed tend à Jesu feure, quels prenne peut d

linos,

neanti

phetes

des Quietistes Livre III. 353 out l'Evangile, tous les écrits des CHAP. Apostres & des Peres, n'y ayant rien dans ces livres qui ne puisse servir à refuter cette doctrine. Car toute l'Ecrimene tend, selon faint Augustin, qu'à l'établissement de la double charité envers Dieu & envers le prochain; & par consequent elle tend toute à la condamnation d'une doctrine directement opposée à cette double charité, & qui tend à l'aneantir & à la détruire. C'est lesus-Christ même qui nous afseure, que les deux preceptes par lesquels elle nous est commandée, comprennent la Loy & les Prophetes. On peut donc dire que la doctrine de Molinos, contraire à la charité, est l'aneantissement de la Loy & des Pro-



pour en explored as en en explored en el cuerqui

qui n'a cion de dangertes l'Es que un

performes ne declored par represent

Alemando ima granto de distributa

phetes, & de toute l'Ecriture.

hain fai-

dans nné, nber us a pour tous

Con-Dieu rvez cions

omcaxer que,

ist, eir & tions

peides n aucoup

#### CHAPITRE II.

Que la doctrine de l'abandon, conseillée, approuvée, preserite par le moyen court & facile de faire oraison, comprend toute cette doctrine de Molinos.

CHAP. T L est étrange, comme je l'ay déja I dit, que des dogmes, tels que ceux que je viens de rapporter, ayent pû estre imaginez & proposez par des Chrestiens : mais ce qui est encore beaucoup plus étrange, c'est que cette même doctrine, qui fait horreur quand elle est proposée sans déguisement & en la maniere qu'elle est exprimée dans cet écrit, venant à estre revestue de termes generaux, qui n'y changent rien, & qui laissent subsister toutes ses horribles maximes sans en rien diminuer, ait pû passer parmy bien des gens, ou pour une doctrine três-fainte, ou pour une spiritualité un peu forte, mais qui n'a rien de dangereux, & que ces personnes ne se soient pas apperçues que c'est le renversement total de la Religion chrestienne, qui est route fonla dou le pro C'el la dou

don, même mée d elle n de ce

Pour ne fan pant Voi

vent

faire
me,
estre
foit p
L'at
& fac
toute l
parfai

cet es consist doit e te pro nonces des Quietistes. Livre III. 355 de sur la loy éternelle de Dieu, & sur CHAP. la double charité envers Dieu & envers II. le prochain.

C'est ce qui oblige de prouver icy, que la doctrine que l'on appelle de l'abandon, est absolument la même chose, & même pire que celle de Molinos, exprimée dans le chapitre precedent, & qu'elle n'a rien de plus tolerable que celle de ce temeraire Espagnol.

Pour en persuader tout le monde, il ne saut que l'expliquer icy en dévelop-

pant ce qu'elle renferme.

llee ,

oyen

com-

205.

déja

ceux

t pû

des

core

cette

uand nt &

dans

ë de

gent s les

imi-

gens, ou

mais

ces

cues

e la

fon-

Voicy donc de quelle sorte ils décrirent cet estat d'abandon qu'ils veulent saire passer pour une perfection sublime, & que je pretends au contraire estre la plus mauvaise disposition qu'il soit possible de s'imaginer.

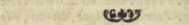
L'abandon, dit le livre du moyen court Page 26, & facile, est ce qu'il y a de consequence dans

toute la voye, & c'est la cles de l'interieur. Qui sçait bien s'abandonner sera bien tost parfait. C'est le jugement qu'il porte de cet estat: voyons donc en quoy il le sait consister. Pour la pratique, dit-on, elle doit estre de perdre sans cesse toute volon-té propre dans la volonté de Dieu, de re-noncer à toutes inclinations particulieres. 356, Refutation des principales erreurs

CHAP. quelque bonnes qu'elles paroissent, si-tost II. qu'on les sent naistre, pour se mettre dans l'indisserence, & ne vouloir que ce que Dieu a voulu des son éternité, estre in-disserent à toutes choses, soit pour le corps soit pour l'ame, pour les biens temporels & éternels, laisser le passé dans l'oubli, l'avenir à la providence, & donner le present à Dieu, nous sontenter du moment actuel qui nous apporte avec soy l'ordre éternel de Dieu sur nous, & qui nous est une declaration autant infaillible de la volonté de Dieu, comme elle est commune & inévitable pour tous.

Qu'y a-t-il, dira-t-on, de si horrible dans cette doctrine de l'abandon? Il faut donc la développer malgré qu'on en ait, puisqu'on ne la comprend pas d'abord: & pour le faire plus nettement & donner plus de lieu à ceux qui la soustiennent, de marquer en quoy ils peuvent pretendre qu'on leur en imposat, je diviseray ce qu'on en dira en divers

articles.



words with supposition of such second the

established the product to the control of the contr

Pre

Pour la
de pu
dans
toute
que
qu'or
dans
que

du terri prendr montre qu'une Quieti terme.

Mai terme qu'on qui est nemer tes les

# CHAPITRE III.

Premiere maxime de l'abandon.

Pour la pratique, dit-on, elle doit estre de perdre sans cesse toute volonté propre dans la volonte de Dieu, de renoncer à toutes inclinations particulieres, quelque bonnes qu'elles paroissent, si-tost qu'on les sent naistre, pour se mettre dans l'indifference & ne vouloir que ce que Dieu a voulu des son éternité.

TETTE premiere maxime peut re- CHAP. Cevoir divers sens, par l'ambiguité III. du terme de volonté de Dieu, qui se peut prendre en diverses manieres. Nous montrerons dans un chapitre exprês, qu'une des causes des égaremens des Quietistes est l'abus qu'ils ont fait de ce terme.

Mais pour l'usage que l'on fait de ce terme dans cette maxime, il est clair qu'on le prend pour la volonté de Dieu, qui est la premiere cause de tous les évenemens, & que l'on pretend que toutes les volontez de la creature, qu'on

17.5 a-toft dans e que

re incorps porels

ubli, preoment ordre

us eft de la mmu-

rible ? Il on en d'a-

nent foupeulaft, vers CHAP. appelle volontez propres & particulie.

III. res, parce qu'elles naissent de la creature sans avoir Dieu pour principe, y doivent estre conformes; & qu'autrement elles seroient mauvaises estant

contraires à celles de Dieu.

Pour éviter cet inconvenient, on ordonne par cette maxime, que si-tost qu'on sentira naistre quelque volonté propre, on se reduise à l'indifference, & par ce moyen on pretend éviter que nostre volonté propre soit jamais con-

traire à la volonté de Dieu.

Mais cette pretenduë regle de l'abandon est ridicule dans les petites choses, & de peu d'importance & fausse dans les importantes. Car lorsqu'il s'agit d'actions indifferentes, & qui ne sont d'aucune consequence, si l'on jeûnera le Vendredy ou le Samedy, si l'on ira en telle ou telle Eglise, si l'on s'habillera d'une maniere ou d'une autre, faudra-t-il toûjours chercher des raisons pour étouffer l'inclination qu'on pourroit avoir pour l'un de ces partis, & se reduire à l'indisserence?

Qui ne voit que la pluspart de ces choses ne valent pas le temps qu'il y faudroit employer, & qu'il vaut mieux le rac parti, de l'e

en de la volument la volument

mais

bon fo

pas d'
tes, n
confo
Dieu
te con
il est
à l'inc
& s'a
tions
aneam

y fon Il fa

que d

des Quietistes. Livre III. 359 le racheter en prenant promtement CHAP. parti, ce qui est un gain certain, que III. de l'employer inutilement à déliberer?

urs

culie:

crea-

pe, y

untre-

estant

n or-

i-toft

lonté

ence.

r que

con-

les,&

es im-

tions

cune

ndre-

e ou

ma-

ours

l'inl'un

liffe-

e ces

il y

ieux

Que si la chose est importante, elle merite à la verité qu'on y pense; mais ce n'est point en se reduisant à l'indisperence, mais en jugeant, selon les regles du bon sens, quel est le parti le plus avantageux de celuy où l'on se sent porté par inclination, ou du parti contraire. Et sur tout ce n'est point par la volonté de bon plaisir qu'on se doit déterminer, car elle nous est inconnuë; mais par ce que Dieu nous donne de bon sens & de lumière.

Que si l'on suppose, qu'il ne s'agisse pas d'inclinations purement indifferentes, mais de celles qui peuvent estre conformes ou contraires aux loix de Dieu; c'est par cette conformité ou cette contrarieté qu'il en faudra juger. Et il est encore moins permis de se reduire à l'indisference; car il faut se fortisser & s'affermir dans les bonnes inclinations conformes aux loix de Dieu, & aneantir & déraciner les mauvaises qui y sont contraires.

Il faut dire, à l'égard des premieres, ce que dit David: Juravi, & statui custodi-

360 Refutation des principales erreurs

CHAP. re judicia justitia tua. Et il faut dire à 111. l'égard des secondes: Viam iniquirais amove à me, & de lege tua miserere mei: mais ni dans les unes ni dans les autres il n'y a point de lieu de se reduire à l'indifference.

Qui pourroit souffrir, par exemple, qu'on exhortast une Dame Quietiste, qui sentiroit dans son cœur de bonnes inclinations à la chasteté; à la sincerité, à la verité, d'avoir pour suspectes toutes ces inclinations, & de se reduire plutost à l'indisference entre la chasteté & l'adultere, entre la sincerité & la duplicité, entre la verité & le mensonge?

## CHAPITRE IV.

Seconde maxime de l'abandon.

Estre indifferent à toutes choses, soit pour le corps soit pour l'ame, pour les biens temporels & éternels.

CHAP. Es Spirituels s'expliquent nette-IV. Es Spirituels s'expliquent nettement sur ce dernier article; & ils se glorisient même d'enseigner, qu'il faut estre indifférent à la jouissance de Dieu l'enfe du del tion d mante penche costé da la mê le par qu'elle mande Voi

Voil
une ém
grande
laissera
nente
tion d'
lement
tre une
même.
L'ho
fitutio
dit fain
trouver
Jest

a beati aux ho nir; & des Quietisses. Livre III. 361
Dieu ou à la privation, au paradis ou à CHAP.
l'enser. C'est la preuve que l'on apporte 1 V.
du desiteressement & de la desapropriauon de l'épouse. L'indisserence de cette amante, dit-on, est si grande, qu'elle ne peut des Cante,
pencher, ni du costé de la jouissance, ni du p. 209.
costé de la privation de Dieu. Il est dit dans
la même page, qu'elle ne peut desirer
le paradis, & dans la page precedente,
qu'elle ne peut rien desirer ni rien demander à Dieu.

Voilà ce qu'on nous debite comme une éminente perfection digne des plus grandes recompenses. Cependant on ne laisser pas de soustenir, que cette éminente perfection n'est que l'approbation d'une horrible impieté, & un violement criminel de la loy de Dieu, outre une effroyable injustice contre soymême.

L'homme est fait pour Dieu par l'infitution de sa nature. Fecissi nos adte, dit saint Augustin, & il est incapable de trouver du repos en aucun autre objet. JESUS-CHRIST est venu exprês sour renouveller cette destination à la beatitude éternelle, & pour sournir aux hommes les moyens d'y parvehir; & l'Apostre saint Jean apporte

ens .

urg

ire à

titatis

mei :

utres l'in-

nple.

tifte,

onnes

erité,

e plu-

eté &

a du-

ge?

ette-& ils qu'il ce de Dieu 362 Refutation des principales erreurs

CHAP, cette vocation generale que Dieu a IV. faite des hommes par son Fils, comme la marque de son amour extrême pour le monde, c'est-à-dire, pour tous les hommes: Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret, ut omnis qui credit in eum non pereat, sed habeat vitam aternam. Cependant voicy des Spirituels qui en sçavent bien plus que saint Jean; ils osent bien declarer qu'ils ne se soucient pas de cette preuve de l'amour de Dieu envers les hommes, ni du present ineffable qu'il leur a fait de son Fils. Car à quoy, diront-ils, cela se termine-t-il? A sauver les hommes & à donner la vie éternelle: U T omnis qui credit in eum non pereat, sed habeat vitam aternam. Est-ce-là tout ce que vous avez à nous dire, grand Apostre? Nous vous declarons que nous sommes fort indifferens à ce present & à la fin de ce present. Perir ou estre Sauvé ne nous incommode en aucune forte, & nous ne penchons pas plus pour l'un que pour l'autre; & par consequent si JESUS-CHRIST n'avoit que cela à nous donner, nous n'aurions jamais esté de ces Patriarches qui demandoient à Dieu avec tant d'instance la

& quariffe

N.A. M. haits

& prinoble
feren

& à

demo

N' à bo qu'or crain te no

tre c

raifo rer, infai avec estat Dieu est j à l'a cette

cie p

des Quietistes. Livre III. 363
venue d'un Sauveur & d'un liberateur, Chap.
& qui souhaitoient que les cieux s'ouwrissent pour luy donner passage: UTINAM disrumperes calos. Tous ces souhaits sont des desirs d'ames imparsaites
& proprietaires; mais il est bien plus
noble & plus desinteresse d'estre indifferent à tout; c'est-à-dire, au paradis
& à l'enser, & ensin entre Dieu & le
demon.

N'est-ce pas là sçavoir pousser Dieu à bout, & luy témoigner hautement qu'on n'a que faire de luy & qu'on n'en craint rien? Voilà l'excès ou porte cet-

te nouvelle spiritualité.

15

u a

om-

ême

tous

um.

0773-

l ha-

oicy

plus

ecla-

cette

s les

qu'il

, di-

auver

ielle:

reat ;

tout

grand

nous

ent &

eftre

icune

plus

r con-

it que

ns ja-

eman-

nce la

On peut ajoûter encore une autre consequence de cette indifference, qui peut passer pour une seconde raison. C'est que l'on ne peut ignorer, que l'enser & la reprobation sont infailliblement & necessairement joints avec un desespoir éternel, & avec un estat de haine & de blasphême contre Dieu, comme l'estat des bienheureux est joint pour toûjours à l'amour & à l'adoration de Dieu; de sorte que cette horrible parole: Je ne me sou-cie point d'estre damné, est la même

Qij

CNAP. chose que si l'on disoit ouvertement.

IV. Je ne me soucie nullement d'estre à jamais privé de l'amour de Dieu, d'estre éternellement son ennemi, de le blasphémer & de le hair dans toute l'éternité.

Il ne sert de rien de dire, qu'on peut separer le blasphême & la haine de Dieu de la damnation, que l'on est veritablement indifferent à la damnation, mais qu'on ne consent point à la haine de Dieu ni au blasphême. Ge n'est pas aneantir la force de cette raison, c'est y ajoûter l'herelie, & supposer que l'on puisse aimer Dieu sans grace & dans l'épreuve des plus horribles tourmens. Il ne sera plus au choix des miserables damnez de composer un enfer à leur phantaisie. Ils le souffriront tel que la justice de Dieu l'ordonnera, ou par son operation ou par sa permission. Il y aura des supplices dont elle sera la cause effective; il y en aura qu'elle ne fera que permettre : mais les uns & les autres sont également certains & infaillibles. Mais comme on produira à la fin de ce Traité ce qui a esté écrit sur cette matiere par un des plus sçavans & des plus j n'a p tage.

Ma
rible omes of
the de
c'estré de
arrest
justen
sentir

Je

ne per

arrest

loit er

ble & Car
cet arr
prouve
prend
de ce e
sçavoi:
resolut
impeni
toit les
damna
par l'a

cette is

des Quietistes. Livre III. 365 plus pieux Theologiens de l'Eglise, on CHAP. n'a pas besoin de s'y étendre davan- IV.

Mais enfin, disent-ils, quelque horrible que soit cet estat, il y a des hommes qui y sont condamnez par la justite de Dieu, & tous le peuvent estre;
c'est-à-dire, que personne n'est asseuré de n'estre pas de ce nombre. Or cet
arrest est juste; qui peut donc resuser
justement de l'accepter & d'y consentir?

ent:

i ja-

laf-

Dieu

ble-

nais

e de

pas c'est

l'on

sl'é-

s. Il

bles

leur

ie la

fon

au-

fera

itres

bles.

1 de

ette

des

Je réponds donc precisément, qu'on ne peut en aucune sorte consentir à cet arrest, parce que quelque juste qu'il soit en Dieu, il seroit injuste, impossible & contradictoire dans la creature.

Car pour joindre son consentement à tet arrest, il faudroit le concevoir & l'approuver tout entier. Or cet arrest comprend ces deux choses: la condamnation de ce qui en est le fondement essentiel; savoir, l'impenitence du pecheur, & la resolution de punir éternellement cette impenitence. Or la creature ne sçautoit les joindre, & consentir à la condamnation de l'impenitence du pecheur par l'amour de la justice, sans détruire sette impenitence, qui est le fondement

Qiij

366 Refutation des principales erreurs

CHAP. de cet arrest, & par consequent l'acceIV. ptation entiere de cet arrest rensermeroit une contradiction formelle. L'acceptation seroit fondée sur l'impenitence
du pecheur, & ce pecheur ne seroit plus
impenitent. L'arrest seroit donc injuste, & il seroit injuste de l'accepter &
d'y consentir.

Ainsi c'est une contradiction formelle que ce consentement de l'homme à sa propre reprobation: car il le suppo-

feroit penitent & impenitent.

C'est ce qui découvre la source d'une illusion que l'on trouve dans l'exposition des Cantiques page 206. L'ame, dit-on, qui est arrivée à ce degré, entre dans les interests de la divine justice, & à son égard & à celuy des autres, d'une telle sorte, qu'elle ne pourroit vouloir autre sort pour elle ni pour autre quelconque, que celuy que cette divine justice luy voudroit donner pour le temps & pour l'éternité.

Il semble, selon ce langage, que la divine justice soit également la cause de l'un & de l'autre sort; c'est-à-dire, de la damnation des reprouvez, & du salut des élûs; en sorte que, comme c'est Dieu qui est la cause du merite des

elûs lut, veri mer la p lem faul bier rite

glo cau dan me & l Or

ne l

mê par fon fon me vou

ord

con

des Quietistes. Livre III. 367 élûs, qui sert de fondement à leur sa- CHAP. lut, ce soit Dieu de même qui soit la IV. veritable cause de ce qui sert de fondement à la punition des reprouvez & de la punition même. Mais cela n'est nullement, & c'est une supposition trêsfausse que de le pretendre : car il est bien vray que Dieu est la cause du merite des élus & de la gloire qu'ils obtiennent par ces merites. Dieu couronne ses dons en eux, en leur donnant sa gloire.

Mais il est três-faux que Dieu soit la cause de ce qui sert de fondement à la damnation des reprouvez. Ce fondement n'est jamais autre que le peché, & le peché accompagné d'impenitence. Or Dieu n'a aucune part ni à ce peché ni à cette impenitence, il la hait au contraire & il la condamne, parce qu'il aime la justice, & il nous ordonne de même de la hair & de la condamner par le même motif. Si nous ne le faisons pas c'est nostre faute, & nous en fommes coupables. Il n'est donc nullement vray que nous ne devions point vouloir d'autre sort pour le temps & pour l'éternité, que celuy qui nous est ordonné par la divine justice. Car cet-

icce. rmeactence

75

plus injuer &

melme à ippo-

d'une

spoliame, entre e , 0 d'une ir anonque, y WOH-

l'eterque la cause -dire, & du omme

te des

368 Refutation des principales erreurs

CHAP, te divine justice nous commandant de hair l'impenitence, nous commande par consequent de nous procurer un autre sort que celuy que cette impenitence merite. Les reprouvez mêmes doivent hair leur fort, parce qu'ils sont obligez de hair le sort des impenitens. Ainsi ils doivent aimer, & le merite qui est le fondement du salut des élûs, & la recompense de ce merite. Mais bien loin qu'on doive avoir de la complaisance, & se flatter d'une soumission à Dieu, de ce qu'on s'imagine qu'ils ne souhaitent point d'autre sort pour l'éternité, que celuy que la justice divine nous ordonne; c'est au contraire consentir à la souveraine injustice, que de consentir au sort éternel de reprobation & de damnation, puisque c'est consentir à l'impenitence qui en est l'unique fondement, lequel ils sont obligez de détruire par une vraye penitence. Il est vray que les reprouvez ne le font jamais, mais c'est par leur faute qu'ils ne le font pas, & non pas par la soumission à la volonté de Dieu.

**(643)** 

Aut

Que l'
forn
nell
de j
tain

ferent on ne obligé des ve de l'ar falut.

Cel nelle vertus elle e falut. I ces me ce por

a. cett

### CHAPITRE V.

par

ence

vent

linfi

i eft

& la

bien

om-

milgine

fort

ju-

con-

ustiel de

[que

i en sont

pe-

ivez

leur

pas

ieu.

Autres consequences de cette maxime de l'abandon.

Que l'indifference à l'égard des vertus est formellement contraire à la loy éternelle, qui nous commande d'aimer & de pratiquer toutes les vertus dans certaines circonstances.

Pursqu'il est bon, selon la phi-Chare. losophie de l'abandon, d'estre indis-V... ferent pour le paradis & pour l'enser, on ne trouvera pas étrange qu'on soit obligé d'estre indisserent aussi à l'égard des vertus. Ce sont les principaux biens de l'ame & les principaux moyens du salut.

Cela supposé, je dis que la loy éternelle commande neanmoins toutes les vertus en certaines circonstances, &ce elle en rend la pratique necessaire au falut. Elle en condamne l'omission dans ces mêmes circonstances. L'indisference pour les vertus est donc contraires à cette loy éternelle, & par conse-

Q W

CHAP. quent elle est essentiellement mau-V. vaise.

Il n'y a point de vertu qui ne soit commandée dans certaines circonstances; or l'indifference dispense de toutes les vertus, elle est donc contraire à toutes ces loix de Dieu dans ces circonstances.

Cette loy ne nous ordonne pas de les pratiquer pour un temps seulement, elle nous ordonne d'avoir une volonté ferme de les pratiquer pour toûjours. C'est pourquoy la justice même ne consiste point dans une volonté vacillante de rendre justice à qui il appartient, mais dans une ferme, constante & perpetuelle volonté de faire justice à ceux à qui on la doit; c'est pourquoy on la definit: Constans & perpetua voluntas jus suum cuique tribuendi. Et David décrivant la disposition où il estoit à l'égard des loix de Dieu, marque qu'il estoit dans la volonté de les observer toûjours: Et custodiam legem tuam semper. Et de ne les oublier jamais: In aternum non obliviscar justificationes tuas, quia in ipsis vivificasti me. Elle ne permet donc point qu'on y foit indifferent en aucun temps, & par

que dan Die loix

moi re, prai nec pec prai pro mai

tou

hor

de ver pou en p ge que nou les tua

tua trai par uno des Quietistes. Livre III. 371
consequent cette permission generale CHAP.
que cette maxime donne, de se mettre V.
dans l'indifference à l'égard des loix de
Dieu, est essentiellement contraire à ses
loix.

nau-

foir

tan-

tou-

re à

con-

pas

ule-

une

pour

mê-

onté

l ap-

con-

faire

c'est

5 0

e tri-

poli-

x de

volon-

diam

ublier

justi-

icasti

on y

& par

Enfin, cette maxime renferme au moins par une consequence necessaire, l'indisserence pour les vices; car la pratique des vertus estant un moyen necessaire pour éviter les vices & les pechez, quiconque nous dispense de la pratique des vertus, non seulement approuve l'indisserence pour les vices, mais y engage & y precipite, sinon dans

Je ne veux pas tracer en détail les horribles portraits qu'on pourroit faire de cette indifference pour toutes les vertus, & les facilitez qu'elle donne pour tous les vices; il me sussit de dire en particulier, qu'elle cause un si étrange renversement dans les instructions que Jesus-Christ & les Apostres nous ont données, que pour instruire les hommes selon cette nouvelle spiritualité, il faut dire justement le contraire de ce qu'ils nous disent. Voicy, par exemple, un passage qui contient une exhortation que l'Apostre fait aux

Q.vj

372 Refutation des principales erreurs CHAP. Philippiens pour les porter à toutes les vertus.

Enfin, mes freres, dit cet Apostre tout ce qui est veritable & sincere, tout ce qui est honneste, tout ce qui est juste, tout ce qui est saint, tout ce qui vous peut rendre plus aimables, tout ce qui est d'édification & de bonne odeur, tout ce qui est vertueux & tout ce qui est louable dans le reglement des mœurs, que ce soit l'entretien de vos pensées. Il n'y a point de vertu qui ne soit comprise dans la generalité de ces termes. Mais si l'on veut entrer dans la spiritualité de l'abandon & en suivre les maximes, aprês avoir fait avec l'Apostre ce long dénombrement de vertus, il faut conclure contre l'Apostre, qu'il ne faut pas s'amuser à tout cela, qu'il ne s'en faut point soucier, ni en faire aucun cas, & enfin qu'il y faut estre parfaitement indifferent, & ce le ra alors une vraye maxime del'abandon.

Il est vray que certe doctrine oblige à un renversement si étrange dans les prieres & les instructions de l'Eglise, que pour en donner une juste horreur; il ne faudroit qu'exposer au monde les prieres de l'Eglise, avec les gloses, les corre Quie

les r

Il fa venir form de bi pas f le pa l'ave à fon vent

Le fer le à bai l'espr dispo qu'il

étend

écrits

des Quietistes. Livre III. 375; corrections & les changemens que les Quietistes sont obligez d'y faire pour les reduire à leur sens.

es:

ut e, ut

ė-

le

ce

1-25.

ies

-1

2,

3',

n

84

n.

ge

es

,

,

es

95

#### CHAPITRE VI.

Troisième maxime de l'abandon.

A troisième maxime de l'abandon CHATE.

n'est pas moins seconde en impietez. Elle est exprimée en ces termes:

Il faut laisser le passe dans l'oubli, l'avenir à la providence. Ces paroles ne forment aucune autre idée dans l'esprit de bien des gens, sinon qu'il ne se faut pas satiguer de reslexions inutiles sur le passé, ni de craintes inquietes pour l'avenir: mais ceux qui penetrent plus à fond les principes des Quietistes, sçavent que ces termes ont bien une autre étendue dans leur bouche & dans leurs écrits.

Les premieres qui ordonnent de laiffer le passé dans l'oubli, sont destinées à bannir entierement la penitence & l'esprit de penitence, & à exclure la disposition exprimée par David lorsqu'il dit: Quoniam iniquitatem meam an374 Refutation des principales erreurs CHAP, nunciabo & cogitabo pro peccato meo.

VI. J'ANNONCERAY mon iniquité, & je feray de mon peché l'objet de mes pensees. Et celle qui est marquée par Ezechias en ces termes : Recogitabo tibi omnes annos meos in amaritudine anima mea. LE repasseray devant vous toutes mes années dans l'amertume de mon cœur. Les ames abandonnées ne s'accommodent pas de ces dispositions chagrines. Elles trouvent bien mieux leur compte à l'oubli. Le pis qu'il leur en puisse arriver, est que leurs pechez ne leur estant point pardonnez, elles seroient damnées; mais ce n'est pas là une affaire pour elles. Elles n'en voudroient pas même demander le pardon. Il leur est indifferent que Dieu soit glorisié par la punition ou par la remission de leurs pechez. Elles ne voudroient pas faire le moindre souhait, ni la moindre priere pour obtenir l'un plutost que l'autre.

Ainsi c'est encore là cette horrible consequence de leur doctrine que nous avons déja representée, de ne croire point avoir aucune obligation à Jesus-Christ d'estre venu sauver les hommes, & de trouver tout autant de bien dans la condamnation que dans le sa-

lut.
jet of ferio
Jes
vie
auta
que

nati

le p lut qu'i l'ou est i den con ten gne dan

rac

der

elp

pol

me

des Quietistes. Livre III. 375
lut. Elles sont indifferentes à estre l'ob-CHAPjet de la justice de Dieu, ou de sa mi-VIsericorde; & c'est bien inutilement que
JESUS-CHRIST est né & a offert sa
vie pour elles, puisqu'elles aiment tout
autant l'estat où il a trouvé le monde,
que celuy où il l'a mis par son Incar-

ea.

fe-

ees.

las

nes

IE

ées

nes

de

ou-

bli.

eft

int

es;

our

eme

He-

mi-

ez.

oin-

OUE

ible

ious

oire

SUS-

om-

la-

nation.

L'oubli des pechez est donc certainement plus commode pour ces amesqui ne regardent que le temps present, & cela pour deux raisons ; l'une par le principe de l'indifference pour le salut; l'autre par un nouveau principe qu'il leur a plû d'inventer, qui est que l'oubli est une marque que le peché est remis. C'est sur cela qu'elles se fondent pour s'exemter de l'examen de conscience. Nous avons déja refuté la temerité de ce principe, & Monseigneur l'Archevêque de Paris l'a marqué dans sa censure. Mais les gens du caractere de la personne qui a fait ce livre du moyen court & facile, n'y regardent pas de si prês. Il suffit que leur elprit soit frappé d'une lueur passagere pour avancer les plus étranges maximes.

Par cet oubli du passé, on ensevelis

376 Refutation des principales erreurs CHAP. donc seurement le souvenir des pechez.

VI. la douleur qu'on en peut avoir, la fatisfaction qu'on en peut faire, la contrition, la componction, l'esprit de penitence qu'on en peut concevoir, & l'on transforme l'extinction de tous ces saints mouvemens en une perfection sublime, en faisant de cet oubli une

partie de l'abandon.

Je ne sçay pourquoy ils ont voulu comprendre avec les pechez qu'ils s'efforcent d'oublier, les graces & les bienfaits de Dieu, qui estant aussi du nombre des choses passées, doivent aussi ostre, selon eux, laissées dans le même oubli. C'est peut-estre que cette devotion de se ressouvenir avec reconnoissance des graces de Dieu, leur ayant paru trop autorifée par l'Ecriture & par l'Eglise, ils ont trouvé bon pour cela de l'abolir, pour ne pas accoûtumer leurs disciples à faire estat de l'autorité dans leurs pratiques de devotion. Car cet oubli comprend celuy de tous les mysteres de Jesus-Christ, de toutes ses graces, de tous ses autres bienfaits, & de JESUS-CHRIST même; & sur tout il condamne la devotion de l'Eglise, qui tâche d'en renoureller Festes ment spiritu selon oublie nir.

Ma qui n uistes fembl renou cipau les he recon tées: mus, ejus.

> occup quoru bus tu cebar la per cela d stiens s'amu phete

Da

des Quietiffes. Livre III. 377
veller la memoire à ses enfans par des CHAP.
Festes solennelles, qui sont visible- VI.
ment taxées d'estre des pratiques peu
spirituelles; car il vaudroit bien mieux,
selon cette philosophie de l'abandon,
oublier tout cela que de s'en souvenir.

Mais sur tout il n'y a point de livre qui merite mieux l'aversion des Quieustes que le livre des Pseaumes, qui semble estre particulierement destiné à renouveller dans la memoire les principaux bienfaits de Dieu, & à exciter les hommes à luy en témoigner leur reconnoissance par ces paroles si repetées: Consitemini Domino quoniam bonus, quoniam in saculum misericordias

ejus.

2

a-

n.

le

80

es

10

lu

f-

n-

17-

Mi

ne

04

1-

nt

8

ur

1-

114

n.

us

le

es

ê-

04

1-

David qui fait profession de faire de cette pratique une de ses principales occupations: Memor sui dierum antiquorum, meditatus sum in omnibus operibus tuis, in fastis manuum tuarum exercebar, ne sçavoit pas sans doute que la persection consistast à ensevelir tout cela dans l'oubli. Et cependant les Chrestiens sont encore assez simples pour s'amuser à employer les paroles du Prophete à témoigner leur reconnoissance,

78 Refutation des principales erreurs CHAP. faute de sçavoir que la perfection con-VI. siste à laisser le passé dans l'oubli.

Mais au moins, diront ces Spirituels, ne sçauroit-on trouver rien à redire à la regle de l'abandon, qui prescrit de laisser l'avenir à la providence. Et pourquoy n'y sçauroit-on trouver à redire, puisque c'est encore une suite de cette fausse doctrine?

Car les tentations qui arrivent aux hommes durant le cours de leur vie, ne font-elles pas partie de l'avenit quand elles ne font pas encore arrivées? Et n'est-ce pas à l'égard de ces tentations que Jesus-Christ nous commande de prier Dieu, qu'il ne permette pas que nous y succombions: Et ne nos inducas in tentationem? N'est-ce pas pour l'avenir que Jesus-Christ nous prescrit de veiller & de prier? Vigilate & orate ne intretis in tentationem.

Les pechez ne font-ils point encore partie de cet avenir? Et n'est-ce pas une maxime digne du seul Molinos, de défendre d'en demander à Dieu la preser. vation, ou pour soy ou pour les autres? Les illusions & les artisices du demon ne sont-ils pas encore compris dans cet avenir? Et ne sera-t-il pas permis aux

Chre n'en

ruptii etran posei sont reçûs dire quan lenr man chez

quer un d & l me d de l hon ctrii d'eff

d'ui

re p

. M

des Quietistes. Livre III. 379 Chrestiens d'estre sur leurs gardes pour CHAP. n'en estre pas surpris? VI.

C'est une chose étrange que la corruption de cette doctrine. Les plus étranges absurditez qu'on puisse proposer pour en détourner le monde, ne sont que des dogmes & des principes reçûs dans cette spiritualité. On croit dire quelque chose de bien terrible, quand on leur oppose qu'il s'ensuit de leur doctrine, qu'il ne faudroit pas demander à Dieu d'estre preservé des pechez mortels, ni de faire la même priere pour les autres.

Mais bien loin de nier cette consequence, Molinos l'admet, & il en fait un dogme & un principe de sa doctrine; & l'on en doit dire le même du système de l'abandon. Ce qui est le comble de l'absurdité parmy tous les autres hommes, est le fondement de leur doctrine. Et ainsi ils se mettent hors d'estat d'estre jamais resutez par des argumens ab absurdo, en passant tout d'un coup au comble de l'absurdité.

(E+3)

rs Con-

uels, re à it de ourlire, cette

vie, enit vées? nta-

pour nous gilane

core une déeler.

s cet

## CHAPITRE VII.

# Quatrième pratique de l'abandon.

CHAP. TOus voicy enfin arrivez à la der-VII. Iniere maxime de l'abandon, dans laquelle ses partisans croyent estre plus forts & plus inviolables. Elle consiste.

eourt do arês-faci-

Moyen disent-ils, à donner le present à Dieu, & a nous contenter du moment actuel, qui nous apporte avec foy l'ordre éternel de Dieu sur nous, & qui nous est une declaration autant infaillible de la volonté de Dieu, comme elle est commune & inévitable pour tous.

Peut-on, diront-ils, blamer une pratique si sainte? Je réponds que non seulement on le peut, mais qu'on le doit, parce que ce present est une declaration non pas d'une seule volonté, mais de trois sortes de volontez, qui exigent de nous trois devoirs tous differens que

cette doctrine confond.

Car il y a des évenemens & des effets exterieurs que Dieu approuve en les causant. Il y en a qu'il ne fait que permettre. Il y en a dont il est tellement fonde

Qu neme par fo qu'on l'on t

d'y a Ma mettr garda &à f l'imp met ; me le d'exig de p confo on co Dieu recor punil

> fonge met, Dieu & à qu'o vemo

ment la cause, qu'ils sont neanmoins CrAP. fondez sur les pechez des creatures. VII.

Quand Dieu est la cause d'un évenement auquel on ne contribuë rien par son propre peché, rien n'empesche qu'on ne l'approuve pleinement, & que l'on ne soit occupé que du mouvement

d'y adorer Dieu & de le benir.

ler-

ans

olus

te.

eu.

iel .

rnel

mté

iné-

ra-

eu.

oit,

ra-

nais

ent

que

Fets

les

nue'

Com

Mais quand Dieu ne fait que permettre cet évenement, & que le regardant comme contraire à fa justice & à fa loy éternelle, il le condamne, & l'improuve en même-temps qu'il le permet; alors la volonté de Dieu, comme loy & comme justice, bien loin d'exiger qu'on consente à cette action de peché, exige au contraire qu'on se conforme à la justice éternelle, & qu'on condamne & haïsse le peché comme Dieu le condamne & le hait, qu'on ait recours à sa misericorde, & qu'on le punisse & le détruise par la penitence.

C'est donc une illusion visible, de ne songer dans les pechez que Dieu permet, qu'à acquiescer à la permission de Dieu. Il faut songer à hair le peché & à le détruire par la penitence autant qu'on le peut, c'est le principal mouvement que l'on doit avoir; & la perment que l'on doit avoir; & la perment que l'on doit avoir; & la perment que l'on doit avoir; de la perment que l'on doit avoir; de la perment que l'on doit avoir ; de la perment que l'est de le perment que l'est de la perment que l'est de le perment que l'est de la perment que l'est de le perment qu'est de le perment qu'est de le perment qu'est de la permet qu'est de la permet qu'est de le permet qu'est de la permet de la permet qu'est de la permet de la pe

CHAP. mission de Dieu à l'égard du peché, em-VII. porte avec soy dans la creature l'obligation de le haïr & de le punir. Ces mouvemens sont joints en Dieu. S'il permet le peché, il le hait, il le punit: & il nous impose aussi l'obligation de le haïr & de le punir en nous, & d'approuver tellement en Dieu la permission qu'il en donne, que nous ne laissions pas de le haïr en nous-mêmes, comme il l'y hait. C'est ce qui nous doit occuper quand ce present actuel est un peché

que Dieu ne fait que permettre.

On doit dire la même chose de la punition du peché; cette punition estant juste elle a quelque chose d'aimable, qui est la justice, ce qui peut donner lieu de s'humilier sous la main de Dieu, & de luy dire: Vous estes juste, Seigneur, & vostre jugement est plein d'équité & de droiture. Justus es, Domine, & restum judicium tuum. Mais estant la punition de l'injustice, elle presente en même-temps un objet haissable, qui est cette injustice, & elle oblige par consequent à condamner ce peché & cette

injustice qui a attiré la punition. Il n'est

donc point vray que l'on doive se li-

vrer entierement à embrasser ce pre-

fent, q Ainfi l gard n verital

Que le au réqui

ne de preter oblige fouftie Dieu. faut de promi de vol fens de vray en proc'est j

Le

des Quietisses. Livre III. 383 sent, qui seroit la punition d'un peché. Ainsi la philosophie de l'abandon, à l'égard même du present, n'est pas plus veritable qu'à l'égard du reste.

15 M. 3

m-

oli-

Ces ·

S'il nit: de

on

ons

eil

per

hé

la

int

e,

er

eu,

ur.

000

78-

-110

en

eft

11-

te

est

li-

e-

# CHAPITRE VIII.

Que le principe commun à Molinos, & au moyen court & facile, n'est qu'une équivoque grossiere sur les mots de volonté de Dieu.

Les Quietistes ne laissent pas igno-CHAP.

rer sur quoy ils sondent leur doctrine de l'abandon, & de l'indisserence
pretenduë à laquelle ils veulent nous
obliger. C'est sur la soumission qu'ils
soustiennent estre dûë à la volonté de
Dieu. Mais pour éclaircir ce point, il
saut d'abord démesser, comme on l'a
promis, une équivoque dans les termes
de volonté de Dieu, qui reçoivent deux
sens différens. De sorte que ce qui est
vray dans l'un de ces sens, ne l'est pas
en prenant ces termes dans l'autre, &
c'est justement sur cette équivoque que
toutes ces erreurs sont sondées.

Le premier sens de ce terme, & l'u-

384 Refutation des principales erreurs

CHAP. nique qui semble avoir esté connu par VIII. les Quietistes, est de le prendre pour la volonté absoluë de Dieu, qui est la premiere cause de tous les évenemens: car rien n'arrive que parce que Dieu le veut, & tout arrive precisément comme il le veut.

Il est certain qu'il faut estre soumis à cette volonté de Dieu, & que deslors qu'on la connoist, il est necessaire d'en reconnoistre la justice & la sainteté, & de dire à Dieu avec une approbation fincere : Seigneur , vous estes juste , & vos jugemens sont pleins de droiture: Justus es , Domine , & rectum judicium tuum. Car Dieu estant incapable de rien vouloir qui ne soit juste, l'amour même de la justice nous oblige de nous conformer à ce que Dieu veut, & ce seroit violer la justice que d'y trouver à redire en quelque chose. Je sçay bien qu'il y a de certains cas où nous ne devons pas toûjours pousser nostre volonté jusqu'à un acte positif d'approbation de la volonté divine; comme quand on craint, par exemple, qu'en approuvant le mal qui est arrivé à son ennemi par la volonté de Dieu, on ne porte ce mouvement jusqu'à en estre bien. bien-a qu'on idées ment.

Ma
on co
loir po
traire
la vo
ment
ble qu
condit
& tell
folu d

No

à ne p
connu
qu'inu
que n
ne le v
toûjou
touteDieu c
Omnia
une pa
d'appr
fonde
noiftre
qu'il re

bien-aise, par aversion & par haine, & CHAP. qu'on croit pour cela devoir éviter ces VIII. idées, & les actions qui les renserment.

par

la

re-

15:

eu

nt

nis

ors

en

80

on

Ó

: 3

um

en

ê-

US

ce

er

en

ne

0-

0-

ne

en

on

ne

tre

Mais il n'est jamais permis, quand on connoist ce que Dieu veut, de vouloir positivement & essicacement le contraire; parce que ce seroit vouloir que 
la volonré divine demeurast réellement sans esset, ce qui n'est supportable que lorsque la volonté n'est que 
conditionelle. Je voudrois bien telle 
& telle chose, si Dieu n'avoit pas resolu de faire le contraire.

Nous sommes d'autant plus obligez à ne pas combattre la volonté de Dieu connuë, que nous ne le pouvons faire qu'inutilement & vainement : car soit que nous le voulions, soit que nous ne le voulions pas, cette volonté sera toûjours accomplie ; parce qu'elle est toute-puissante, & que la puissance de Dieu consiste à faire tout ce qu'il veut : Omnia quacumque voluit fecit. Ainsi c'est une partie de la rectitude de l'homme d'approuver avec une soumission profonde tout ce que Dieu nous fait connoistre de sa volonté, & d'estre bien-aise qu'il regne & qu'il prevale sur nous.

R

386 Refutation des principales erreurs

Mais outre ce sens dont la verité est VIII. claire & indubitable, il y en a un autre qui n'est pas moins ordinaire dans l'Ecriture : c'est de prendre le terme de Pf. 103. volonte de Dieu, pour ce que Dieu commande & ce qu'il approuve, c'est-àdire, de la regarder comme la regle & la loy qui nous prescrit tous nos devoirs. C'est ainsi qu'il est dit que Dieu a fait connoistre ses voyes à Moise, & aux enfans d'Israel ses volontez : Notas fecit vias suas Moysi, & filis Israel voluntates suas.

C'est dans ce même sens qu'il est die dans les Machabées : Que le Seigneur vous donne à tous un cœur disposé à l'ho-2. Mach. nover & à faire sa volonté. DET vobis cor omnibus ut colatis eum, & faciatis

ejus voluntatem.

2. 3.

C'est dans ce même sens qu'il est dit dans saint Matthieu : Celuy qui fait la volonté de mon Pere qui est dans le ciel, est celuy qui entrera dans le royaume des cieux. Qu I facit voluntatem Patris mei qui in celis est, ipse intrubit in regnum calorum.

Saint Paul parlant aux serviteurs chrestiens qui estoient parmy les Ephesiens, & les exhortant de ne pas servir

I'c de TE fer lei fel

fe

Leu 911 cie

de fan en U

in tua de

ren vol ner cac des Quietistes. Livre III. 387
seulement leurs Maistres lorsqu'ils ont Chap.
seulement leurs Maistres lorsqu'ils ont Chap.
seulement leurs Maistres lorsqu'ils ont Chap.
seulement leurs Maistres de Dieu: Facien-Ephes.
Tes voluntatem Dei ex animo. Ainsi le 6.6.
service que les serviteurs doivent à leurs Maistres, est la volonté de Dieu, felon saint Paul.

Le même Saint parlant aux Hebreux leur souhaite que le Dieu de paix les applique à tout bien, afin qu'ils fassent sa volonté, luy-même faisant en eux ce qui luy est agreable. Appet vos in om-Hebr. 120 ni bono, ut faciatis ejus voluntatem, fa-21.

ciens in vobis quod placeat coram se.

Mais on doit particulierement considerer ce que dit le même Apostre sur le sujet des Colossiens: qu'il demande sans cesse pour eux qu'ils soient remplis de la connoissance de la volonté de Dieu en toute sagesse & intelligence spirituelle: UT impleamini agnitione voluntatis ejus cassin omni sapientia & intelligentia spiri- 2. tuali.

Car cette connoissance de la volonté de Dieu dont il souhaite qu'ils soient remplis, n'est pas la connoissance de la volonté de Dieu comme cause des évenemens, parce qu'elle est toûjours ou cachée avant l'évenement ensorte qu'on

Rij

eurs ohervir

eft

tre

E-

de

mà-

gle

le\_

ieu

etas

ack

dit

ieur

bo-

obis

atis

dit

t la

iel .

mes

num

388 Resutation des principales erreurs

VIII. aprês l'évenement enforte qu'on ne la peut ignorer. C'est donc la connoissance de la volonté de Dieu, comme loy & comme justice, & c'est celle qui croist & qui augmente dans les ames, qui fait qu'il souhaite aux mêmes Colossens qu'ils croissent dans la science de

eoloss. 1. Dieu: Crescentes in scientia Dei. C'est la science de cette volonté de Dieu qui est la source de toutes les œuvres agreables à Dieu, ce qui fait ajoûter à cet Apostre, qu'il fait ces souhaits pour les Colossiens, afin qu'ils marchent d'une maniere digne de Dieu, qu'ils sur plaisent en toutes choses, & qu'ils structed.

Coloss. 1. Etisient en toutes bonnes œuvres: Ut am-

coloss. 1. Etissient en toutes bonnes œuvres : UT ambuletis dignè Deo, per omnia placentes,

in omni opere bono fructificantes.

Ainsi tout ce que les hommes peuvent faire d'agreable à Dieu, tout ce qui est conforme à ses loix, & à la regle de la verité & de la sagesse, s'appelle la volonté de Dieu; & cette volonté n'est autre chose que ce que Dieu approuve' & veut selon sa justice, sa verité & sa sagesse. Et comme ce qui est inique n'est jamais conforme à cette justice, il est dit que Dieu ne veut po len

l'o fer

fat

ve

est est co

Di &

pel ce po

CO

des Quietiftes. Livre III. 389 point l'iniquité : QUONIAM non Deus vo- CHAF. lens iniquitatem tu es. VIII.

La volonté de Dieu en ce sens n'est autre chose que la loy éternelle, ou la volonté de Dieu qui commande que l'ordre naturel soit gardé, & qui défend de le troubler : Voluntas Dei ordinem naturalem servari jubens pertur- Fauft. bari vetavit.

Ce n'est autre chose que la justice souveraine & immuable à laquelle il faut toûjours obeïr.

Ce n'est autre chose que la suprême verité, la souveraine sagesse, la souveraine lumiere des esprits qu'il faut

toûjours suivre.

u

C'est cette verité & cette sagesse qui est par tout : Vbique est veritas, ubique est sapientia, qui se connoist en orient comme en occident, & qui est par tout la même ; c'est-à-dire, que c'est Dieu même qui appronve les mœurs & les actions des justes, & improuve celles des injustes.

C'est aussi en un sens ce qu'on appelle volonté de signe, qui consiste dans ce que Dieu commande & défend; pourvû que l'on comprenne que ses commandemens & ses défenses ne sont

Rin

790 Refutation des principales erreurs
CHAP. autre chose que la loy, la verité & la
VIII. justice éternelle entant qu'elle est declarée aux hommes.

Ce sens du mot de volonté de Dieu. estant donc établi par l'Ecriture, il est clair que c'est un sens fort different de celuy de ce même terme, lorsqu'il ne marque que la volonté de Dieu comme cause des évenemens : car la volonté de Dieu principe de tout, ne manque jamais d'estre accomplie; puisque Dien fait ce qu'il veut, & que personne ne resiste jamais à sa volonté. Voluntati ejus quis resistet? Mais il s'en faut bien qu'on ne resiste jamais à la volonté de Dieu, comme loy & comme regle de nos actions. Tous les pechez que les hommes commettent, consistent au contraire en ce qu'ils n'observent pas cette volonté de Dieu comme regle; c'est-à-dire, en ce qu'ils ne font pas ce que Dieu leur commande comme justice. Les hommes peuvent bien ne se pas soumettre aux ordres de Dieu, comme cause des évenemens, & y trouver à redire; mais ils n'en sçauroient empescher l'execution ni l'effet. Cette vosonté toute puissante ne manque jamais de faire tout ce qui cre ma te lor

lor jul

l'aj toi

diff do de los do

> les les C'vo

> > qu

qu'elle veut, & les vains efforts des CHAP.
creatures qui s'y opposent, ne font que VIII.
marquer en elles une malice impuissante; mais on viole entierement la volonté de Dieu, comme loy & comme
justice, parce qu'on se rend injuste,
& que l'on fait ce que Dieu condamne.

C'est donc un devoir commun à l'égard de la volonté de Dieu, prise en l'un & en l'autre de ces deux sens, de l'approuver; car l'on doit approuver tout ce que Dieu sait, & tout ce qu'il

commande.

la

e.

11 .

R

de

ne

11-

0-

ne

if-

7-

té.

en

la

n-

e-

it.

ils

eu

ils

n-

105

ux.

ve-

ils

on

ın-

ce

Mais il y a pourtant beaucoup de difference entre la maniere dont on est obligé de recevoir les évenemens ordonnez de Dieu, & qui sont des effets de sa volonté, & celle dont nostre volonté doit embrasser ce que Dieu ordonne, comme loy & comme justice.

Il suffit de confesser la justice de tous les évenemens, & de s'y soumettre; mais il n'est pas toûjours necessaire de les souhaiter, & de ne s'y pas opposer. C'est au contraire quelquesois un devoir, & même un precepte, de tâcher de détourner les chastimens qu'il exerce sur les hommes : & la raison en est que Dieu agit en deux manières sort

R iiij

392 Refutation des principales erreurs CHAP. différentes, quand il pratique sa mise. VIII. ricorde envers les hommes, & quand il

exerce sa justice sur eux.

Il prend dans luy-même les causes de ses bienfaits & de ses misericordes. & il ne luy faut point d'autre raison pour les combler de biens, que sa bonté même; mais il n'exerce sa justice sur les hommes que lorsqu'ils luy en fourniffent les sujets par leurs pechez. Il ne se plaist point dans la perte de ses creatures, ni même dans leurs maux & dans leurs douleurs confiderées en ellesmêmes. Il n'y aime que la beauté de la justice, & cette beauté consiste en ce qu'elle remedie aux desordres du peché. Ainsi en même-temps que Dieu aime la beauté de l'ordre dans la punition du pecheur, il hait le desordre du peché qui l'oblige & le force en quelque sorte de recourir à ce remede.

Il faut pourtant remarquer que toutes les deux volontez de Dieu se rencontrent dans ces occasions. La volonté absoluë s'y rencontre dans les effets qu'elle produit, & la volonté comme loy dans ce qu'on y peut remarquer des inclinations & des volontez interieures

de Dieu.

protesta faut nati me don dans gler de l

voit l'im obli qu'i té e luy le se

s'op re, fes un p Die

aux

avo

de

des Quietistes. Livre III. 393

Ainsi il ne suffit pas à l'homme d'ap-CHAP. prouver l'effet que Dieu opere, mais il VIII. faut aussi qu'il se conforme aux inclinations & aux volontez de Dieu comme loy & comme justice. S'il accepte donc & approuve la justice de Dieu dans ses chastimens, il doit hair le déreglement de la creature qui oblige Dieu de la reduite dans l'ordre par la puni-

tion.

e

u

Non seulement l'homme est obligé d'avoir cette opposition pour le peché, à
l'imitation de Dieu, mais il est même
obligé d'en détourner la punition autant
qu'il peut par un mouvement de charité envers les hommes, parce que Dieu
luy prescrit ce mouvement; & comme
le seul moyen qu'il en a est la componction & la penitence, il est obligé d'y
avoir recours pour slechir la misericorde de Dieu.

Ce n'est point du tout un mal de s'opposer à sa justice en cette maniere, c'est-à-dire, en détruisant les causes des chastimens de Dieu, mais c'est un precepte & une volonté formelle de Dieu: car c'est le sujet du reproche que Dieu fait par le Prophete Ezechiel aux Pasteurs du peuple Juif, & à ses

RY

394 Refutation des principales erreurs CHAP. faux Prestres: Non ascendistis ex adver-VIII. so, neque apposuistis murum pro domo Israël, ut staretis in prasio in die Domini.

C'est donc une fausse spiritualité que de pretendre qu'il n'y a autre chose à faire dans ces rencontres qu'à laisser faire Dieu, & à adherer à ses volontez. Ce n'est point du tout assez que de s'y soumettre. Il veut par sa volonté, qui est la charité & la justice, que l'on s'humilie, que l'on fasse penitence, & pour soy & pour les peuples. C'est à quoy on est obligé par cette volonté considerée comme regle de nos devoirs, & le pratiquer c'est s'y conformer.

Ainsi c'est encore une fausse regle que celle que l'on donne de renoncer à toutes inclinations particulieres, quelque bonnes qu'elles paroissent, si-tost que l'on les sent naistre, pour se mettre dans l'indisserence, & ne vouloir que ce que Dieu a voulu dês son éternité. Car si ces inclinations sont bonnes & conformes à la loy éternelle, il est faux qu'il y faille renoncer. Et quand Dieu auroit permis le contraire par sa volonté de permission, il faudroit toûjours rentrer

dan nell con Ain pec nou

cre: con nel voi

Qu

I

dans la même conformité à la loy éter- Chap.
nelle, & condamner l'action qui y est VIII.
contraire comme Dieu la condamne.
Ainsi la volonté de Dieu qui permet le
peché, n'exige point de nous que nous
nous y conformions entierement, la
volonté de Dieu estant toûjours que la
creature le condamne, comme il le
condamne luy-même par sa loy éternelle, & qu'elle s'en repente après l'avoir fait.

20

2-

le

er

Z.

ui

1-1E

1-

80

10

11-

10

ue

ns 1e

fi

r-

'il

it

de

er

# CHAPITRE IX.

Que l'amour & l'obeissance que nous devons à Dieu comme loy, comme justice, comme regle de toutes nos actions, contient le remede & la conviction de toutes les erreurs que nous avons rapportées, & que l'on n'y tombe que par l'ignorance & le violement de cette regle.

IL semble que ceux qui avancent ces CHAP.

opinions n'ayent jamais connu de IX.

quelle sorte l'homme se devoit conduire
selon la loy éternelle, & qu'ils se soient
imaginé qu'il n'y avoit point d'autre

R vi

TO SHOW THE SAME TO THE TOTAL TOTAL TO THE TOTAL TOTAL TOTAL TOTAL TOTAL TO THE TOTAL TOTAL

396 Refutation des principales erreurs

CHAP, chose à faire pour luy que de consentir à IX. tout ce qu'il plairoit à Dieu de faire sur luy; mais cette idée est três-fausse. Il y a une loy éternelle à laquelle l'homme est obligé de conformer ses actions & ses volontez indépendamment de ce qu'il plaira à Dieu d'operer en luy. Et cette loy éternelle est cette volonté de Dieu dont nous parlons. Les Anges bienheureux la suivent avec une fidelité inviolable sans s'en éloigner jamais en la moindre chose: & c'est ce qui fait dire à saint Augustin, Que les Anges qui ont le cœur pur consultent la loy éternelle, & qu'ils font icy par ses ordres tout ce qui s'y fait. Intuentur le-. gem aternam Angeli mundo corde, & ex In Pf. illa faciunt quidquid bic fit.

Or les hommes n'ont point d'autre regle que celle-là, & ne font point en cela differens des Anges: & c'est pourquoy nous demandons à Dieu dans l'oraison qu'il nous a apprise, que sa volonté soit accomplie dans la terre comme elle l'est dans le ciel; c'est-à-dire, que nous soyons attachez à ses loix avec la même sidelité que les Anges.

Ils voyent cette loy plus clairement que nous, mais nous la voyons pourtant
eft
le d
de f
a re
bles
ftrui
n'eft
dans
prin
liere

deur c'est scan lon tibus datu

que l'ho choi inte l'aba ferei rech

Il à fo

des Quietistes. Livre III. 397 tant en quelque degré, parce qu'elle CHAP. est écrite dans le fond des cœurs par IX. le doigt de Dien, & par l'impression de sa verité, & que de plus Dieu l'y a renouvellée en l'écrivant sur les tables de pierre, & nous en faisant in-Aruire par son Ecriture. De sorte qu'il

n'est pas possible de l'ignorer, au moins dans ses veritez capitales, & dans ses principes dont les conclusions particulieres ne sont que des suites.

ır

e

es

il

te

u

-

té

n

it

y

-

e-

r

e

n

-

)+

)-

1-

٠,

X

12

-

Ceux qui aiment cette loy avec andeur jouissent d'une paix entiere, & c'est le seul moyen de n'estre point scandalisez par les fautes des autres , selon qu'il est dit : Pax multa diligentibus legem tuam, & non est illis scandatum.

Mais ce qu'il y a de principal, c'est que cette loy ne permet nullement à l'homme d'estre insensible à toutes les choses que Molinos nous voudroit bien interdire, & ausquelles les Docteurs de l'abandon nous ordonnent d'estre indifferens, au-lieu qu'il se croit obligé de les rechercher, de les desirer & de les demander à Dieu-

Il n'est donc nullement indifferent a lon falut, parce qu'il croit qu'il est

398 Refutation des principales erreurs

CHAP. creé pour jouir de Dieu, & pour estre IX. éternellement heureux en l'aimant éternellement. Il regarde cet amour éternel & cette obeissance éternelle à Dieu, clairement connu comme la fin de son estre, comme le principal de fes devoirs, auquel il ne peut manquer sans une infidelité criminelle : car Dieu l'ayant creé pour contribuer à sa gloire en cette maniere, il est clair que c'est une desobeissance três-injuste que de se retirer de cet ordre; & comme ce déreglement est l'objet de la haine de Dieu, il l'est aussi de la sienne, & il fait confister sa soumission à la volonté de Dieu, à le suivre ainsi dans tout ce qu'il hait & tout ce qu'il aime.

Tout le bonheur de la creature confiste à estre d'accord avec son Dieu, & tout son malheur est de luy estre opposée. Or elle est d'accord avec luy en aimant ce qu'il aime, & en haissant ce qu'il hait. Il n'y a donc qu'à sçavoir ce qu'il aime en nous & ce qu'il y hait. Or il est certain qu'il y hait l'iniquité & qu'il y aime la justice. Faisons l'un & l'autre, & nous serons d'accord avec luy. Est in te iniquitas, dit saint Augustin, odit illam Deus, oderis & tu, &

unan amic quoa

en f parc vice tout trair pure man que c'eft cenc reve

tout ce de la v que in m des Quietistes. Livre III. 399 unam rem ambo oderitis; erit enim Deus CHAF. amicus si odisti quod odit, ita & amabis IX.

quod amat.

Par confequent l'homme doit hair en foy l'indifference pour son salut, parce que Dieu la hait. Il doit hair le vice & toute impefection, parce que tout vice & toute imperfection est contraire à sa sainteté & à sa souveraine pureté. Dieu nous commande en mille manieres de nous en purifier. Il veut que nous dépouillions le vieil homme; c'est-à-dire, tout ce que la concupiscence produit en nous, que nous nous revestions du nouveau; c'est-à-dire, de toute la perfection dont Jesus-Christ nous a donné l'exemple, & à laquelle il nous appelle. Or à quelle perfection ne nous appelle-t-il pas, puisqu'il nous commande expressément d'estre parfaits comme nostre Pere celeste est parfait? ESTOTE perfecti sicut pater vester calestis perfectus est.

Il nous interdit tout amour du monde & tout consentement à la triple concupiscence de la chair, des yeux & de l'orgueil de la vie. NOLITE diligere mundum, neque ea qua in mundo sunt, quoniam omne quod est in mundo concupiscentia carnis est & con-

our e à fin de

é-

car a fa que que

ine & il onté

on-, & opon air ce voir

hait. juité l'un avec AuCHAP. cupiscentia oculorum & superbia vita.

Il nous commande de fuir la corruption qui est dans le monde: Fugientes ejus que in mundo est concupiscentie corruptionem. Et pour montrer que l'accomplissement de la volonté de Dieu consiste dans la fuite de la concupiscence; c'estadire, de l'amour des creatures, il oppose clairement l'une à l'autre, en difant, que le monde passe aussi-bien que la concupiscence; mais que celuy qui fait la volonté de Dieu demeure éternellement: Et mundus transit & concupiscentia ejus; qui autem facit voluntatem manet in aternum.

Si donc les hommes sont obligez par l'amour de la volonté de Dieu, d'éviter toute cupidité, ils sont obligez d'éviter toute sorte d'imperfection, & par confequent il ne leur est jamais permis d'estre indisferens à leur perfection, puisque Dieu leur a declaré sa volonté sur ce point: or sa volonté est qu'ils soient saints: Sancti estote. La soumission à cette volonté, c'est de vouloir estre saint, & de faire tout ce qui est possible pour le devenir: Hac est vo-

Or si c'est la volonté de Dieu, à l'é-

me n conve nous L'A

disant à se con égarent con revert sue, multin

Et mes a fait M mand fervé d'une des Quietistes. Livre III. 401

ard de nostre propre perfection, nous CHAM
ne devons pas estre dans une autre dis-IX.
position à l'égard de celle du prochain,
puisque nostre devoir est de l'aimer
comme nous nous aimons nous-mêmes.
Nous luy devons desirer Dieu comme
nous le devons desirer pour nous, nous
luy devons procurer les biens spirituels
comme nous nous les devons procurer
à nous-mêmes; & s'il s'égare, nous devons tâcher de le ramener à Dieu comme nous nous croyons obligez de nous
convertir & de retourner à Dieu s'il
nous estoit arrivé de nous égarer.

L'Apostre saint Jacques nous y excite par nostre propre interest, en nous disant, Que celuy qui portera un pecheur à se convertir, & le fera revenir de son égarement, sauvera son ame de la mort, & couvrira la multitude des pechez. Qui reverti secerit peccatorem ab errore vita sua, salvabit animam suam, & operiet

multitudinem peccatorum.

ion

145

ru-

111-

fte

eft.

op-

di-

la

la

nt:

us;

ter-

par

ter

ter

on-

mis

n,

nte

ils

nif-

OIL

elt

20-

Et par consequent ce sont des maximes abominables de soustenir, comme sait Molinos, qu'il n'est pas bon de demander à Dieu, qu'un pecheur soit preservé d'un crime, ni qu'il soit delivré d'une tentation, & qu'il n'y succombe

.

402 Refutation des principales erreurs pas. Tout cela est horrible & fonde sur cette grossiere ignorance, de ne pas connoistre la volonté de Dieu comme justice, & de ne se pas croire obligé de s'y conformer, commander

## CHAPITRE X.

Que cette maxime, de laisser faire Dieu, est un sujet d'illusion en plu sieurs occasions.

X.

CHAP. I L'est aisé de conclure de ce que nous A avons dit, que ce n'est point une maxime universellement vraye, que la perfection consiste à laisser faire Dieu & à adherer à tout ce qu'il fait. Car encore qu'il y ait de certaines choses où Dieu ne nous prescrit rien de precis par sa volonté considerée comme loy, il y en a d'autres, où lorsque la volonté de Dieu n'est pas declarée par l'évenement, nous ne pouvons pas dire qu'il n'y ait qu'à laisser faire Dieu, parce qu'il nous declare par ses loix à quoy nous nous devons porter, & ce que nous devons desirer dans l'incertitude de l'évenement qui nous est caché.

Daniel, par exemple, se trouvant

captif Baby que I femer nuë d ti de ce qu il prit l'amo recon

qui fi

nir la steray furle rer da Jepri confe Ecou grand liance qui a mand avon fait d

mes cepte navo fervi a nos

des Quietistes. Livre III. captif avec les autres Juifs au pais de CHAP. Babylone, & ne sçachant pas encore ce que Dieu avoit resolu pour le rétablissement de Jerusalem, ni pour la venuë du liberateur, ne prit point le parti de laisser faire Dieu, pour adherer à ce qu'il luy plairoit d'ordonner; mais il prit celuy qui luy estoit suggeré par l'amour de la volonté de Dieu qui nous recommande la charité du prochain; qui fut de s'adresser à Dieu, pour obtenir la fin des maux de Jerusalem. J'arre-Daniel. steray, dit-il, mes yeux & mon visage 9.... sur le Seigneur, pour le prier & le conjuter dans les jeunes, le sac & la cendre. Jeprieray le Seigneur mon Dieu, je luy confesseray mes fautes, & je luy diray: Ecoutez ma priere, ô Seigneur, Dieu grand & terrible, qui gardez vostre alliance & vostre misericorde envers ceux qui aiment & qui observent vos commandemens! Nous avons peché, nous avons commis l'iniquité, nous avons fait des actions impies, nous nous sommes détournez de la voye de vos preceptes & de vos ordonnances. Nous n'avons point obeï aux Prophetes vos serviteurs, qui ont parlé en vostre nom a nos Rois & à nos Princes, à nos Pe-

fur pas me é de

e, est

nous

ma-

per-& à core Dieu i voy en é de

nent, r ait nous nous vons

vant

nent

404 Refutation des principales erreurs CHAP. res & à tout le peuple de la terre.

Mais aprês l'aveu de ses pechez & de ceux de son peuple, il ne laisse pas de s'adresser à Dieu pour luy demander misericorde: A vous, dit-il, qui estes nostre Seigneur & nostre Dieu, appartiennent la misericorde, la grace & la reconciliation. Je vous conjure, selon toute vostre justice, Seigneur, que vostre colere & vostre sureur se détournent de vostre ciré de Jerusalem & de

vostre montagne sainte.

X.

Le Prophete Daniel n'auroit-il pas mieux fair, dira Molinos, de laiffer faire Dieu, de souffrir en repos & en si-Ience qu'il exerçast sa justice sur Jerusalem & le peuple d'Israël, que de pretendre le rendre executeur de ses desirs, en preferant en quelque sorte sa volonté à celle de Dieu? C'est ainsi qu'en juge Molinos, & qu'on en doit juger selon les faux raisonnemens des Quietistes; mais ce n'est pas ainsi que Dieu même en juge. Dieu fut flechi des le commencement de la priere de Daniel; & satisfaisant pleinement à ses desirs, il luy envoya l'Ange Gabriel, pour luy annoncer le temps precis de la venue du Messie plus clairement qu'elle n'a-

Prophe voître reçû c vous d

Mai té à ce Nuller estoit contin voit q inflice & qu'i volont ll po brahan fgypto daban confer neur de une au donna

temme

a la vo

nen de

erver

necessa

qu'il n

mettre

des Quietistes. Livre III. 405
voit encore esté découverte à aucun CHAP.
Prophete. Des le commencement de Xvostre priere, dit l'Ange à Daniel, j'ay
reçû cet ordre, & je suis venu pour

Mais ne prefera-t-il point sa volonte à celle de Dieu puisqu'il la prevint? Nullement, il ne sçavoit point quelle estoit la volonté de Dieu touchant la continuation de ses maux; mais il sçavoit que Dieu, comme loy & comme justice, vouloit qu'il aimast son peuple, & qu'il priast pour luy, & c'est à cette

volonté de Dieu qu'il obeissoit.

yous découvrir toutes choses.

Il pourroit sembler de même, qu'A-braham eust mieux fait en arrivant en Egypte, pour se garantir de la famine, d'abandonner entierement à Dieu la conservation de sa vie & celle de l'honneur de sa femme; mais Dieu luy inspira une autre conduite. Abraham luy abandonna le soin de la chasteté de Sara sa semme; mais il obeït, dit S. Augustin, à la volonté de Dieu, en n'omettant nien de ce qu'il pouvoit faire pour conserver sa vie. Il sit donc tout ce qui estoit necessaire pour cela, & remit à Dieu ce qu'il n'avoit aucun moyen humain de mettre à couvert.

k de

ider eftes par-& la elon

our-

k de

pas fain figee de

le ses te sa u'en uger uie-Dieu

es le niel; rs, il luy enuë n'a406 Refutation des principales erreurs

CHAP.

X.

Les Apostres n'auroient-ils pas mieux fait d'attendre que Jesus-Christ s'appercuft de la maladie de la belle-mere de S. Pierre, & les sœurs de Lazare de ne le point avertir de la maladie de leur frere & de sa mort? C'est un reproche general qu'il faudroit faire, selon Molinos, à tous ceux qui se sont adressez à Jesus-CHRIST durant sa vie. Cependant bien loin de s'en offenser, il a loué la foy de plusieurs, comme celle du Centenier, de la Cananéenne, de la femme malade d'un flux de sang; & sans avoir égard à cette vaine spiritualité, il a satisfait les desirs de tous ceux qui se sont adressez à luy avec foy.

Mais c'estoient, dira-t-on, des perfonnes imparfaites, ils pouvoient avoir des defauts, mais ce n'en estoit pas un de s'adresser à Jesus-Christ, puisqu'il estoit l'autheur luy-même de la foy, & du desir avec lequel ils s'adres-

foient à luy.

Ce ne sont point encore des occasions où il faille laisser faire Dieu, quand on découvre en soy des pechez, des defauts, des miseres, des tentations dangereuses. Il faut dans toutes ces rencontres avoir recours à la volonté de Dieu fuivi poin c'est nous quel de si qui e & no ta d tento desir qu'il tes

dent

man

conf

nost

oper

nes

des Quietistes. Livre III. 407 Dieu, comme loy & comme regle, & CHAP. suivre ce qu'elle nous prescrit. Ce n'est point preferer sa volonté à la sienne, c'est suivre au contraire la regle qu'il nous a prescrite par ses Ecritures. Si quelqu'un, dit saint Jacques, a besoin de sagesse, qu'il en demande à Dieu qui en donne à tous avec abondance, & ne le reproche point, & elle luy sera donnée. Il ne faut donc pas se contenter de laisser faire Dieu, ni de ne desirer point d'autres graces que celles qu'il luy plaist de nous donner. Toutes les instructions des Apostres tendent au contraire à nous porter à demander à Dieu ses graces, parce qu'ils scavent que ce desir de ses graces est conforme à la volonté que Dieu a de nostre perfection, qu'il veut que nous operions par nos prieres & par nos bonnes œuvres.



ter cas. Et ainfi, comme dan des vers

nieux s'apere de

ne le frere neral os, à susndant

Cenemme avoit a fae font

oué la

peravoir as un puifde la idref-

afions
nd on
s des danrenté de

#### CHAPITRE XI.

Que ce qui jette ces personnes dans cet abus de la soumission à la volonté de Dieu, comme cause premiere de tous les évenemens, est qu'ils n'ont pas assez distingué la volonté de Dieu, à l'égard des actions dont il est la premiere cause en les approuvant, de celles qu'il ne fait que permettre en les condamnant.

CHAP. OMME il faut qu'il y ait toûjours \_ quelque faux jour & quelque fauf-XI. se lumiere qui engage les hommes dans leurs excês, je croy qu'on peut penser que cette monstrueuse erreur de l'abandon de sa volonté à celle de Dieu, vient de ce que ces personnes n'ont pas assez distingué entre la volonté de Dieu, qui cause les évenemens qu'elle approuve, & la même volonté qui ne laisse pas d'en permettre d'autres qu'elle n'approuve pas. Ils ont donc crû mal à propos, qu'on devoit rendre à Dieu la même foumission dans l'un & dans l'autre cas. Et ainsi, comme dans les vices les

les pe est rie qui dés qui toi

du poi

nou dre nou dra reg cre ord gue

les fes nou ord cett des Quietistes. Livre III. 409
les plus énormes, les plus execrables Chap.
pechez, les plus malheureux estats, il XI.
est certain que Dieu les permet, & que
rien n'arrive sans sa permission, quoiqu'il n'ait aucune part à ce qu'ils ont de
déreglement & de malice; ils ont crû
que cette volonté de permission meritoit aussi sa soumission, & devoit produire en nous une entiere indifference

pour tout ce que Dieu permer.

les

Mez

iere

w'il

am-

urs

auf-

mes

eut de

ieu.

pas

eu.

ouise

ap-

nê-

auces

les

C'est icy, dit le moyen court & facile, &c. que doit commencer l'abandon & la donation de tout soy-même à Dieu, par se convaincre fortement, que ce qui nous arrive de moment en moment est ordre & volonté de Dieu, & tout ce qu'il nous faut. Cette conviction nous rendra contens de tout, & nous le fera regarder en Dieu, & non du costé de la creature. Tout ce qui nous arrive est ordre & volonté de Dieu. On ne distingue point ce que Dieu permet de ce qu'il approuve. Tout cela est ordre & volonté de Dieu. Les vices, les pechez, les tentations sont du nombre des choses qui nous arrivent, & par consequent nous les devons embrasser comme des ordres & des volontez de Dieu; en cette qualité ils deviennent dignes ob-

S

410 Refutation des principales erreurs CHAP. jets de l'abandon & de l'indifference à X I. laquelle ils nous veulent obliger. C'est

la fausse lueur qui les trompe.

Mais tout cela n'est qu'une illusion groffiere faute de concevoir la disposition de Dieu à l'égard de ces choses qu'il permet, mais qu'il n'approuve pas. Ces permissions ne manquent jamais d'estre jointes à une volonté comme justice, par laquelle il les condamne, les desapprouve, & en a de l'aversion. Ainsi pour estre conforme à cette volonté essentielle de Dieu, il les faut aussi desapprouver & les hair. S'il permet que l'on tombe dans le peché, il faut hair & condamner le peché comme Dieu le hait & le condamne. Il faut en avoir de la douleur, parce que Dieu nous l'ordonne. Toute permission du peché est une obligation à la contrition du peché; & tant s'en faut que ce soit une obligation à y estre indifferent, c'est au contraire une obligation à le condamner, à le hair & à l'expier. Que l'on joigne tous ces mouvemens aufquels cette volonté de Dieu comme loy & comme justice nous oblige, & il n'y aura plus d'inconvenient à adorer la justice de Dieu, qui permet les pe-

p re ne fo

m

pa

Pa

des Quietiftes. Livre III. 411 chez pour en tirer quelque bien. Il n'y CHAP: a dans cette humble tolerance du mal XI. que Dieu permet, ni aucune indifference pour ce mal, ni aucune approbation. S'il estoit à faire on y resisteroit, & Dieu le voudroit : mais lorsqu'il est devenu necessaire comme passe, on fait ce que l'on peut pour le détruire & l'aneantir par la penitence. Car il ne faut pas s'imaginer que Dieu propose aux hommes ces pechez qu'il a resolu de permettre, & qu'il les leur fasse regarder comme futurs. Jamais ils ne les regardent de la sorte qu'ils ne soient obligez d'y resister & de les rejetter. Mais lorsqu'ils y ont consenti par foiblesse & contre leur devoir, ils doivent les aneantir autant qu'ils peuvent par la penitence, & tolerer feulement cet évenement devenu necessaire par l'impossibilité qu'il y a qu'il ne soit pas arrivé.

12

S.

is

ne.

n.

0-

ut

er-

il

n-

JIL

eu

du

OIL

oit

it,

me kil rer



### CHAPITRE XII.

Etrange doctrine du livre de l'exposition des Cantiques, sur les épreuves que Dieu exige quelquesois des ames abandonnées.

CHAP. A personne qui a fait ce livre ayant XII. L'à expliquer ce verset du chap. 5. page 113. Expoliavi tunica mea, quomodo induar illà? Lavi pedes meos, quomodo inquinabo illos? y procede avec beaucoup d'industrie pour ne découvrir son sentiment qu'en se preparant des moyens de le cacher.

Elle suppose premierement, que l'Epoux veut faire part à son Epouse de ses ignominies. Ensuite, pour faire entendre quelles sont ces ignominies dont il luy veut faire part, elle fait marquet à l'Epouse quelles sont les ignominies qu'elle apprehende, & quelles sont celles qu'elle n'apprehende point.

d

n

P

2

fi

Pour les mépris, dit-elle, qui m'arriveroient de la part des creatures, sans que je les eusse causez par ma faute, je m'en ferois un plaisir & une gloire, espedes Quietistes. Livre III. 413
rant que cela glorisieroit mon Dieu, & CHAP.
me rendroit encore plus agreable à ses yeux. XII.
Ainsi les fausses opinions des hommes
ne sont point l'objet de l'apprehension
de l'Epouse, & ce sens est exclus d'abord.

6

C

t

L'Epouse confirme encore qu'elle n'apprehende que le peché, par ces paroles : Fay lavé & purifié mes affections de telle sorte qu'il n'y a rien en moy qui ne soit tout à mon Bien-aimé; comment les souilleray-je encore par les affections des creatures? Voilà ce qu'elle refuse de faire & ce qu'elle apprehende veritablement. Aprês avoir exclus d'une part si nettement de l'objet de l'apprehension de l'Epouse, ce qui ne consisteroit que dans l'opinion des hommes, & avoir dit nettement qu'elle ne craint que les mépris causez par sa faute, le livre détourne l'esprit de ce sens & en substituë un autre, qui semble ne faire apprehender à l'Epouse que d'estre coupapable dans l'esprit des hommes sans y avoir cooperé de sa part par aucune faute. O pauvre aveugle! dit ce livre, de quoy vous défendez-vous? L'Epoux ne vouloit qu'éprouver vostre fidelité, & voir si vous estiez soumise à toutes ses volontez.

S iij

A14 Refutation des principales erreurs
CHAP, Il a passe pour coupable, il a esté couvert
XII. de consusion, rassassé d'opprobres & mis
au nombre des scelerats, luy qui estoit
l'innocence même; & vous qui estes criminelle vous ne scauriez supporter de passer pour telle. Ah que vous serez bien punie de vostre resistance!

Premierement, on ne voit pas de justice dans cette indignation de l'E-poux, & la personne qui a fait ce livre impose clairement à l'Epouse une disposition qu'elle n'a pas. Elle ne craint point de passer pour coupable, & d'estre méprisée comme coupable; mais elle craint les mépris qu'elle auroit causez par sa faute: il n'y a rien en cela que de juste & qui puisse offenser Dieu. C'est donc un vain détour que de vouloir appliquer les lecteurs à ce sens qui est formellement exclus.

Aussi ne s'en souvient on plus dans le chapitre suivant, où l'on marque formellement ce que l'Epouse apprehendoit, & l'objet precis de sa repugnance. Une ame de ce degré, dit-on, c'est àdire, une ame parfaitement abandonnée, porte un fond de soumission à toutes les volontez de Dieu, de maniere qu'elle ne voudroit rien luy resuser. Mais lorsque

des Quietistes. Livre III. 413
Dieu explique ses desseins particuliers, CHAP.

& qu'usant des droits qu'il a acquis sur XII.
elle, il luy demande les derniers renoncemens & les plus extrêmes sacristices;
ah, c'est alors que toutes ses entrailles
sont émuës, & qu'elle trouve bien de la
peine.

is

.

4

-

e

6-

12

e

e

ie

ft

)...

1

S

-

Il est question de ce que ce livre entend par ces derniers renoncemens & ces extrêmes sacrifices en matiere de pureté. Est-ce simplement de souffrir d'estre estimée coupable sans aucune mauvaise action ? mais ce sens est exclus d'abord, & ne convient point à ces paroles de derniers renoncemens, & d'extrêmes saerifices, qui donnent une idée beaucoup plus horrible. Je ne voudrois pas neanmoins ofter ce voile à la personne qui a fait ce livre: & je l'accuserois simplement d'imprudence de s'estre exprimés d'une maniere qui peut faire naistre ces detestables idées, si je n'avois depuis peu trouvé un livre qui décrit ces épreuves que Dieu exige de l'Epouse, & qui fait voir plus clairement en quoy elles confiftent.

Des personnes tres-dignes de foy m'ont asseuré, que ce livre estoit de celle à S iiij

7 %

CHAP. qui on attribuë l'exposition du Canti-XII. que des Cantiques; & cela semble clair par le style & par la doctrine. Si neanmoins il plaisoit à la personne qui a composé l'exposition, de desavouer ce traité, on s'en réjouiroit, pourvû qu'elle avouast sincerement que la doctrine

CI

fi

n

no

Sa

n

la

bi

pe

po.

qu

tell

qu.

n'e

po

lor

€C

en est detestable. Si l'on dit, ajoûte le livre, à ces ames abandonnées de se confesser, elles le font, car elles sont três-soumises: mais elles disent de bouche ce qu'on leur fait dire, comme un petit enfant à qui l'on diroit: Il faut vous confesser de cela, il le dit sans connoistre ce qu'il dit, sans sçavoir si cela est ou non, sans reproches, sans remords; car icy l'ame ne peut plus trouver de conscience, & tout est tellement perdu en elle, qu'il n'y a plus chez elle d'accusateur. Elle demeure contente sans en chercher. Mais lorgu'on luy dit : Vous avel fait cette faute, elle ne trouve rien en elle qui l'ait fait : & si l'on dit ; Dites que vous l'avez fait, elle le dira des levres, Sans douleur ni repentir.

Voilà le modelle d'une confession quietiste, que l'on propose comme propre à un estat que l'on pretend divin,

des Quietistes. Livre III. 417 & dont l'on dit souvent, que l'on y CHAP. est transformé en Dien, & que l'on est XII. Dieu. Confession sans douleur ni repentir, fans reproches ni remords, ou l'on avoue qu'on a fait ce que l'on ne croit point avoir fait: & enfin, confession qui n'est qu'un mensonge continuel. On la propose comme une bonne chose, & par consequent l'on croit qu'il est bon de mentir en recevant un Sacrement. On croit que le mensonge n'a point en soy de malignité pour ces ames abandonnées. Or si l'on croit cela du mensonge on le peut croire de bien d'autres choses, & même on le peut croire de tout, car ces deux maximes n'exceptent rien: Qu'il n'y a point pour cette ame de malignisé en quoy que ce soit, & que l'ame abandonnée est tellement aneantie, que cet abandonnement ne luy laisse aucune proprieté, & que la seule proprité peut causer le peché: car quiconque n'est plus ne peut plus pecher.

ir

1-

e

-

Ainfravec cette imagination que l'on m'est plus; c'est-à-dire, qu'on s'est dépouillé entierement de sa propre volonté, on peut faire de son corps tout ce que l'on veut; & il n'y a point d'im-

D. A

418 Refutation des principales erreurs

CHAP. pureté fi abominable qui puisse estre XII. imputée à une telle ame. Elle peut estre fouillée selon le corps. Mais le moyen de souiller une volonté qui n'est plus, & qui est entierement perduë en Dieu? Voilà ce qu'on appelle le souverain degré de la perfection quietifte, & où conduit la doctrine de l'abandon. Il est três-certain que tout cecy est tiré du livre des Torrens. Il semble aussi que ce livre est de l'Autheur du livre de l'expofition du Cantique des Cantiques : mais si la personne que l'on en accuse le veut desavouer, l'Eglise en tirera au moins cet avantage, qu'elle marquera par là qu'elle reconnoist que la doctrine en est derestable ; & il est à souhaiter qu'elle le fasse fincerement.



positie entreument de la propiervo-

co que i on vene; Kil n'y a point d'in-

re re

n S.

e-

ou

ft du

ce

0-

ais

ut

ns

là

en

1'-

### CHAPITRE XIII.

Que les termes generaux ne suffisent point pour pouvoir soupçonner quelqu'un en particulier de ces horribles desordres.

'A v tiré de bonne foy ces conse- CHAP. quences de ces livres que j'ay citez, XIII. sans pretendre rien exagerer. Mais je me trouve obligé de protester en mêmetemps, que quoique je sois persuadé que ces opinions monstrueuses soient réellement renfermées sous la generalité des termes dans lesquels elles sont conçues, & même qu'elles soient necessairement liées avec tout le système de cette horrible morale; neanmoins je ne suis point persuadé que toutes les personnes qui les avancent les avent jamais concues dans toute leur horreur. Je croy au contraire qu'il y en a plusieurs qui s'éblouissent par la generalité des termes, & qui convrent ainsi, comme avec un voile noir, toutes les abominations qui y font renfermées; & par consequent, que ces ter-

420 Refutation des principales erreurs

CHAP, mes generaux ne suffisent pas pour les XIII, en convaincre, ni pour les en soup-

conner en particulier.

Il est certain, par exemple, que l'abandon à l'égard des biens éternels, emporte l'indifference à l'égard de la damnation, & que l'état de damnation emporte un estat de blasphême éternel & de haine perpetuelle contre Dieu. On ne peut desavouer ces consequences; mais on peut ne les pas envisager. Ainsi je ne croy pas que les plus déterminez Quietistes puissent estre indifferens à cet estat de haine contre Dieu, & de blasphême en le concevant distinctement.

Je croy aussi que, selon les principes des Quietistes, il faut pousser l'abandon jusqu'à l'indifference pour tous les vices, & par consequent pour les plus contraires à l'humaniré; & qu'une Dame Quietiste devroit souffrir qu'on luy dist, qu'elle fait profession par la doctrine de l'abandon, d'estre indifferente au vol, aux empoisonnemens, à toute sorte d'épreuves, & à tous les crimes les plus énormes. Je suis neanmoins bien éloigné de croire que tous ceux qui soussiement les principes des Quietistes

foi en re s'e les fon cer

plu for fen

pre

ten les fece peu faci de

ftiq tes du ture auti

elta

V 3

des Quietistes Livre III. 411
foient réellement dans cette disposition Chargen la concevant distinctement. La natu-XIII. re se sousient au desaut de la raison, & s'empesche d'elle même de tomber dans les abysmes que nostre miserable raison se creuse. Desorte que ce que Ciceron disoit des Epicuriens est vray de plusieurs Quietistes, Que leurs mœurs sont beaucoup plus reglez que leurs

Il ne faut pas laisser neanmoins de representer & de combattre ces horribles consequences; puisque le demon, qui tend toûjours à precipiter les ames dans les plus grands excês, trouve un grand secours dans ces opinions, quand il leur peut faire voir, comme il luy est trêsfacile, qu'elles ne sont que des suites de ce qu'elles ont toûjours approuvé.

fentimens.

Ce traité s'appelle Les Torrens, & il a pour but de décrire les divers progrès & les diverses démarches des ames my-fliques, qui y sont comparées à trois sortes de torrens. C'est dans la description du troisième torrent, où il fait la peinture des ames plus élevées, & entr'autres de celles qui sont arrivées à ce degré d'abandon, qu'il pretend estre un estat divin & beaucoup au-dessus de

CHAP. celuy des Saints ordinaires, qui sont re-XIII. connus & honorez dans l'Eglise. Voicy de quelle sorte il en parle, & la doctrine qu'il établit, dont je prie les lecteurs

de juger équitablement.

Lorsque Dieu veut que cette ame fasse quelque chose contre l'ordinaire & l'usa-ge commun, alors si elle ne se rend pas au premier mouvement, il luy fait soussirir une peine de contrainte, à laquelle elle ne peut resister, & elle est contrainte par une violence qui ne se peut expliquer, de faire ce

qu'il veut.

Molinos attribuoit ces contraintes au diable, & sous ce pretexte il justifioit les plus horribles impuretez. Icy on trouve plus à propos de les attribuer à Dieu même, pour y consentir plus librement comme à une volonté de Dieu. De dire les épreuves étranges qu'il fait de ces ames de l'abandon parfait, qui ne duy resistent en rien , c'est ce qui ne se peut O ne seroit pas compris. Tout ce qu'on peut dire, est qu'il ne leur laisse pas l'ombre d'une chose qui puisse se nommer ni en Dieu ni bors de Dieu. Et pour montret que c'est des choses qui regardent la pureté qu'il s'agit, il ajoûte, Que Dien fait voirenelles, qu'il n'y a point pour elles de de que tre

Pu l'o

an di re pa po de

lic

process process

Y

des Quietistes. Livre III. 423
de malignité en quoy que ce soit , à cause CHAT.
de l'unité essentielle qu'elles ont avec Dieu, XIII.
qui en concourant avec les pecheurs, ne contracte rien de leur malice, à cause de sa
pureté essentielle. Cecy est plus réel que

l'on ne peut dire.

Qui peut s'empescher de concevoir dans ces paroles cette horrible doctrine, que Dieu peut commander aux ames abandonnées des actions extraordinaires d'impureté, & que lorsqu'elles refusent d'y consentir, illes y contraint par violence; mais que ces actions n'ont pour elles aucune malignité, à cause de l'unité essentielle qu'elles ont avec Dieu, qui en concourant avec les pecheurs, ne contracte rien de leur malice?

Ainsi c'est en vain, selon cet écrit; qu'on representera ces actions comme condamnées par la loy éternelle & immuable de Dieu, puisque ce livre pretend clairement, que Dieu les peut commander aux ames abandonnées, & même les y contraindre par violence, & faire voir par là, qu'il n'y a point pour elles de malignité en quoy que ce soit. Ainsi une femme s'abandonnera effectivement à l'adultere, sans que cet adul-

reicy

urs

au une veux

vioe ce

fioit on er à

liieu. fait ui ne

peur u'on 'om-

ni en trer pu-

Diens elles 424 Refutation des principales erreurs

CHAP, tere ait pour elle aucune malignité; & XIII, elle pretendra même que c'est Dieu qui l'y force & qui le luy commande.

Si l'on doutoit de certe doctrine; ce livre en fournira une demonstration três-évidente dans les principes des Quietistes, quoiqu'aussi ridicule, selon le sens commun des autres hommes, qu'elle est d'elle-même abominable.

Cette ame abandonnée, dit cet écrit, participe à la pureté de Dieu, ou plutost toute pureté propre, qui n'est qu'une impureté grossiere, ayant esté aneantie, la seule pureté de Dieu en luy-même subsiste dans ce neant, mais d'une maniere si réelle que l'ame est dans une parfaite ignorance du mal, & comme impuissante de le commettre.

Peut-on douter aprés cela, que Dieu ne puisse commander ces actions contraires à la pureré propre, & qui tendent à l'aneantir; puisque quand on la perd, felon ce livre, on ne perd rien, parce qu'au-lieu de cette pureté propre, ces ames participent à la pureté de Dieu même, & qu'il n'ya point pour elles de malignité en quoy que ce soit? Si vous en doutez encore, l'écrit le confirmera

par ple rapp zari

deck men aucu sauf ne p que prefe elles qu'a vant qui cauf

larg tefte proj confe d

en I

plus

par un raisonnement & par un exem-CHAP.
ple qui meritent l'un & l'autre d'estre XIII.
rapportez à cause de leur étrange bizarrerie.

Il n'arrive guere icy , dit l'écrit , qu'on dechée de cet estat à cause de l'aneantissement profond où est l'ame, qui ne luy laisse aucune proprieté, & la seule proprieté peut sauser le peché; car quiconque n'est plus ne peut plus pecher. Et cela est si vray, que les ames dont je parle, ne peuvent presque jamais se confesser; car lorsqu'elles veulent s'accuser, elles ne scavent qu'accuser & que condamner, ne pouvant rien trouver en elles de vivant, & qui puisse avoir voulu offenser Dieu, à cause de la perte entiere de leur volonté en Dieu; & comme Dieu ne peut vouloir le peché, elles ne le peuvent vouloir non plus. Bob and anob sollo as lienag

Voilà ces ames abandonnées bien au large. Elles se mettent toutes dans la teste qu'elles n'ont plus de volonté propropre, ni de proprieté; & elles en concluent qu'elles n'ont rien dont elles se doivent repentir.

DER 1 - 20 - 1 - 20 (6+3)

vern nom ples noms distingires nich

on les fe-

ni-

imla liste

elle anle

ieu aiità

ces ieu de

ous era

## CHAPITRE XIV.

De la récompense de l'abandon, que l'on fait consister dans ce que l'on appelle l'union essentielle.

CHAP. CE que nous avons dit des étranges XIV. Crenversemens que la doctrine de l'abandon cause dans la morale chrestienne, dispose sans doute peu savorablement les lecteurs à croire que Dieu y ait attaché des récompenses extraordinaires. Mais comme il estoit de l'interest de ceux qui l'ont avancée d'en persuader le monde, ils s'y sont employez du mieux qu'ils ont pû, & y ont reüssi par un amas de phantaises pareilles à celles dont leur doctrine de l'abandon est appuyée.

Ils ont donc crû d'abord qu'il falloit donner une idée extraordinaire de cette récompense destinée aux ames abandonnées; & pour former cette impression, ils luy ont même donné un nouveau nom, les noms ordinaires n'estant pas capables de donner l'idée d'une

chose si élevée.

fur tite a u de t

C

mur bouc qu'e terp C'est bien pas unic fer inco

en i

pluf n'ef

Puif Peni men fanc menull des Quieisstes. Livre III. 427
Ce nom est celuy d'union essentielle, CHAP.
fur lequel il reste neanmoins une pe-XIV.
tite dissiculté, c'est de sçavoir si ce nom
a un sens, ou si c'est un terme vuide
de tout sens.

Cependant on se sert de ce terme comme de l'idée du monde la plus commune : Qu'il me baife d'un baifer de sa bouche, dit l'Epouse des Cantiques; mais qu'est-ce que ce baiser ? C'est, dit l'Interprete mystique, l'union effentielle. C'est le mariage spirituel. Nous voilà bien éclaircis! aussi n'en demeure-t-on pas là. On va jusqu'à dire ce que cette union n'est pas ; c'est-à-dire, à proposer certaines idées que l'on desavoue incontinent. On dit que c'est une union durable & permanente; mais on ajoûte en même-temps, que cela convient à plusieurs autres unions, & qu'ainsi ce n'est pas-là ce que nous cherchons.

On la compare ensuite à l'union des puissances, c'est-à-dire, à l'union de l'entendement, de la volonté & de la memoire, avec Dieu, qui font les puissances de l'ame; mais on ajoûte en même-temps, que l'union essentielle n'est nullement semblable à ces sortes d'u-

l'on

ges

de

nre-

oradieu

or-

in-

l'en

em-

ifies

e de

lloit

ette

oanoref-

1011-

tant

une

428 Refutation des principales erreurs CHAP. nions. Que sera-ce donc? On y est bien

XIV. empesché.

On vient à la comparer enfin avec les unions les plus groffieres, les plus corporelles, les plus indignes de Dieu; & de peur de demeurer engagé dans l'heresie, on desavoue toutes ces idées. & l'on dit qu'il faut entendre tout cela mystiquement; mais on ne nous donne jamais aucune idée de ce sens mystique. Enfin, si on sort de ces idées grossieres par le desaveu, on y retombe en repetant les mêmes termes groffiers & corporels, parce qu'on ne trouve rien de

plus satisfaisant à nous dire.

Aprês donc avoir exclus l'union de la connoissance de la volonté & de la memoire, on vient à nous dire, page 3. Que l'union essentielle est le mariage spir rituel où il y a communication de substance, où Dieu prend l'ame pour son épouse, & se l'unit, non plus personellement, ni par quelque acte ou moyen, mais immediatement, reduisant tout à une unité. J'entends des paroles, mais certainement ces mots ne sont guere exacts ni theologiques. On nous fait entendre que l'union essentielle est plus immediate & plu tique. nion l & la

union Ma de ne res, neceff raison dre c veut l'idée estant fans c Con ter o tr qu'un mer, J che po cher, il se p

Ma ne fe herefic comm en fau fter; & ce des Quietistes. Livre III. 429
& plus substantielle que l'union hyposta- CHAP.
tique. Cependant, selon les Peres, l'u- XIV.
nion hypostatique est la plus immediate
& la plus substantielle de toutes les
unions.

en

us

11;

ns

S,

ela

ne

ie.

es

re-

-10

de

la

la

3 .

171-

je,

ne-

ite.

10-

Ets

dre

att

Mais si cette personne est excusable de ne parler pas exactement des mysteres, elle ne l'est pas d'en parler sans necessité. On vient donc aux comparaisons destinées pour faire comprendre cette union, & sur lesquelles on veut principalement qu'on s'en forme l'idée; & sur cela l'on dit que Dieu estant nostre derniere fin , l'ame peut sans cesse s'écouler en luy comme dans son terme & son centre, & y estre messée & transformée sans en ressortir, ainsi qu'un fleuve qui est une eau sortie de la mer, se trouvant hors de son origine, tâche par diverses agitations de se rapprocher, jusqu'à ce qu'y estant ensin retombé, il se perd & se mestange avec elle.

Mais toutes ces belles comparaisons ne se peuvent prendre à la lettre sans heresie. Il faudroit donc nous dire comment il les saut prendre, ce qu'il en saut retrancher, ce qui en doit rester; mais c'est ce qu'on ne sait point, & ce qu'on est resolu de ne point faire.

430 Refutation des principales erreurs

CHAP. Ainsi l'on va toûjours de comparaison XIV. en comparaison, sans éviter même celles qui sont fausses & honteuses comme celle-cy: Dieu, dit-on, page 7. à donné quelque chose de semblable au corps humain à l'égard de l'homme dans l'estat d'innocence, le tirant de l'homme même, asin de luy donner cette pente à l'union, comme à son origine; car cette pente à l'union est la concupiscence de la femme: & l'on se fust bien passé de l'attribuer à Dieu, & de la mettre dans l'estat d'innocence, au-lieu que, selon l'Ecriture, elle est l'estet du peché.

L'on voit ensuite les comparaisons d'un metal messé avec un metal d'une autre espece, ce qui ne reussit pas; d'un metal messé avec un metal de même espece, ce qui reussit mieux; d'une eau versée dans une eau où le messange se fait três-bien; d'une goutte de vin dans une cuve de vin. Ainsi, dit-on, l'ame estant d'une nature toute spirituelle, elle est três-propre à estre unie, messée, & trans-

formée en Dieu.

Elle y est propre comme la nature du diable, qui est aussi spirituelle que celle de l'ame. Ainsi ce n'est point par le merite pretendu de son abandon qu's elle y bien estre noist

noilt
J'a que n'est conv tous dans illie Puisse estre contine street demonstration of the contine stre

v toure ayer pelle fembla m

de co

que

c'eft.

l'ent

des Quietistes. Livre III. 43 F. elle y est propre : & l'on ne voit pas CHAP, bien de quoy l'ame en est mieux pour XIV. estre ainsi unie, puisqu'elle n'en connoist ni n'aime pas davantage Dieu.

for

cel-

om-

rps

Stat

me .

ion .

te à

me:

uer

l'in-

ire,

ons

une

l'un

me

eau

e fe

ans

ame

eest

3775-

ure

que

par lu's

J'avoue que cela me donne la pensée, que cette pretendue union essentielle n'est autre chose que la presence qui convient à Dieu par son immensité dans tous les estres créez, & dont il est dit dans l'Ecriture : Si ascendero in calum tu illic es, si descendero in infernum ades. Puisque Dieu est Createur de tous les estres, & qu'il les crée par une action continuelle, il est present dans tous les estres, & même dans les damnez & les demons. L'on peut donc dire qu'ils sont unis à Dieu par leur essence; & de cela joint avec quelque chose de ce que l'on appelle union des puissances; c'est-à-dire, union de la volonté, de l'entendement & de la memoire, on peut fabriquer cette union essentielle.

Voilà, comme je croy, la fource de toutes ces comparaisons, au cas qu'elles ayent quelque sens. C'est ce qu'on appelle meslange, ce qu'on pretend ressembler à une goutte d'eau jettée dans la mer, à une goutte de vin jettée dans

SHOT SHEADING ASH CHENCHE TO THE

CHAP. une cuve, à un metal messé avec un XIV. metal.

Je pourrois rapporter tous les autres endroits, où l'Interprete mystique des Cantiques parle de cette union essentielle & de ce messange; mais on n'y trouve aucun éclaircissement, & je ne croy pas qu'on y puisse donner un moins mauvais sens. Mais quoy qu'il en foit, que ce terme ait un sens, ou qu'il n'en ait point, c'est une chimere, que cette union soit la récompense de l'abandon; puisque cet abandon n'estant qu'un estat qui renferme une multitude de déreglemens & de pechez, est un estat essentiellement contraire à Dieu & à sa loy éternelle, qui nous ordonne de ne consentir à aucun peché, de nous attacher inviolablement à tous ses commandemens, & de n'estre indifferens à rien de ce qui est contraire à sa verité & à sa justice.

L'union essentielle ne peut donc estre, ou que la doctrine que j'ay marquée, ou quelque autre revestue exprês de termes magnifiques pour amuser les simples: & ce qu'il y a de pitoyable, est qu'il se trouve des gens qui s'y ar-

restent

reft Ce jou lend n'es

exp par diff tan bea role tifs ce fini de dre que toû que res tre

à q inu pou pou des

I'Eg

m

des Quietistes. Livre III. 433
restent, & qui donnent dans ces idées. CHAP.
Ce n'est pas qu'ils en approuvent toû-XIV.
jours toutes les erreurs, mais ils veulent bien s'imaginer que c'est qu'on
n'entend pas leur langage, & qu'on les
explique trop durement.

n

es

y

ie

n

n

il

ie

1-

nt

le

in

u

1-

le

es

-

(a

e,

e,

1-

n-

eft

r-

nt

Il y a dans beaucoup d'esprits une paresse sans bornes, qui fait qu'ils se dispensent de l'examen de ce qui est tant soit peu penible, & qu'ils aiment beaucoup mieux en croire sur leur parole certains esprits hardis & affirmatifs, que d'entrer dans la discussion de ce qu'ils avancent, & une confiance infinie qui fait qu'ils se croyent capables de juger de tout, & de tout comprendre. Ils s'imaginent toûjours voir ce que les sçavans ne voyent pas. Ils sont toûjours du nombre de ces petits, aufquels le Pere celeste revele ses mysteres, & ils ne font pas difficulté de mettre ceux qui ne jugent pas comme eux, au nombre de ces sçavans orgueilleux à qui il les cache. Ainsi c'est presque inutilement qu'on employe la raison pour les détromper. Ils ont mille voyes pour se mettre mysterieusement audessus du sens commun. L'autorité de l'Eglise est une barrière bien plus pro-

1

434 Refutation des principales erreurs

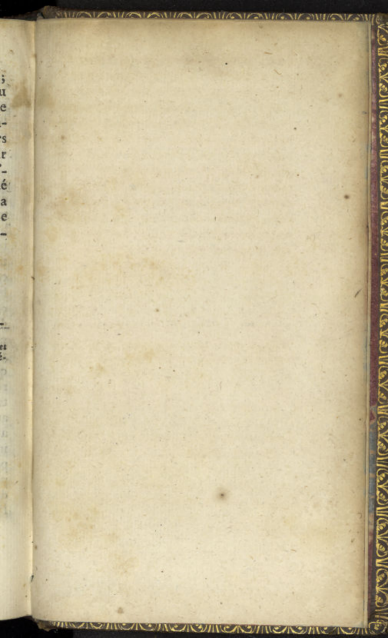
CHAP. portionnée pour arrester ces égaremens; XIV. & l'on ne sçauroit assez remercier Dieu d'avoir inspiré à des Prelats illustres de recourir à ce moyen, de venger l'honneur de la Religion par des censures publiques de ces livres, & de faire voir par l'éclaircissement de sa doctrine, qu'elle a autant de solidité & de sincerité dans ses veritables maximes, qu'il y a de legereté & de corruption dans cette nouvelle spiritualité que l'on pretendoit y substituer.

## FIN.

Page 2. ligne 2. ce canal facré de toutes les graces de Dieu lijez ce canal facré des graces que Dieu répand fur les hommes.



1



THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER. 

