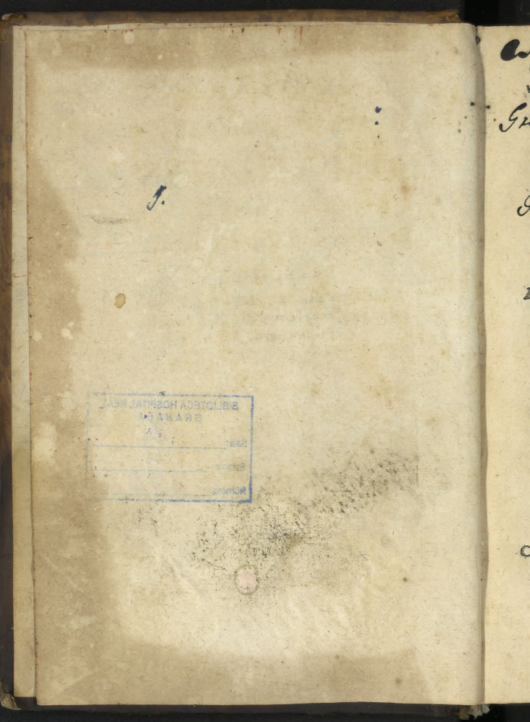


BIBLIOTECA HOSPITAL REAL GRANADA
Sala:

Estante:

Numero:

380



# SERMONS R.3801

Gracia SVR QUELQUES 2

## DIMANCHES

Grana DE L'ANNE'E; da

Et autres de differents sujets,

#### PRESCHEZ

Par M. IACQUES BIROAT, Docteur en Theologie, Prieur de Beussan de l'Ordre de Cluny, Conseiller & Predicateur du Roy.



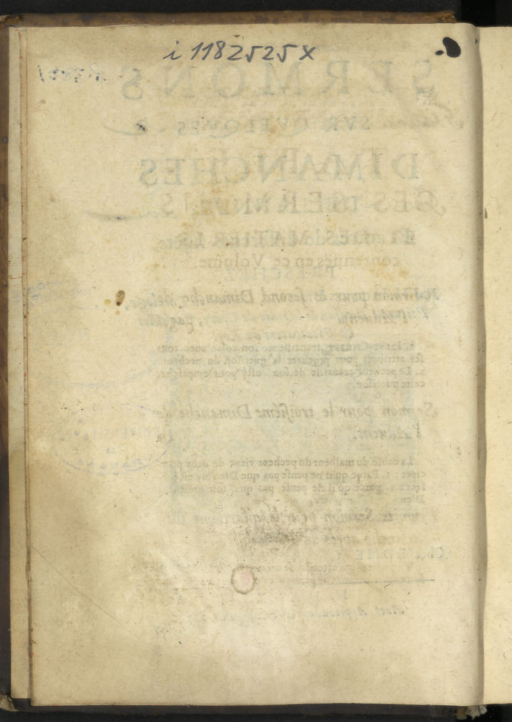
UNIVERSITARIA GRANAPA

A PARIS;

Chez EDME COVTEROT, rue S. lacques, au bon Pasteur.

M. D.C. LXXI.

Aues Approbation & Prinilege du Roy.



ARREARCHARACHARA ARRAGARACHARACHA

## TABLE DES SERMONS

ET DES MATIERES contenuës en ce Volume.

#### SErmon pour le second Dimanche de l'Aduent. pag.I

1. IESVS-CHRIST trauaille de son costé auec tous ses attributs pour procurer la guerison du pecheur: 2. Le pecheur trauaille de son costé pour empescher cette guerison.

#### Sermon pour le troisième Dimanche de l'Aduent.

La cause du malheur du pecheur vient de deux principes: 1. Parce qu'il ne pense pas que Dieu luy est present: 2. parce qu'il ne pense pas qu'il soit present à Dieu.

#### Premier Sermon pour le quatriéme Dimanche apres la Pentecoste. 54

Vn pecheur qui attend à se convertir à la fin de sa vie fait tres-rarement une penitence: 1. Parce qu'il est inà iij

#### TABLE.

certain du temps: 2. Il est plus incertain de la graces 3. Il est tres-incertain de sa liberté.

#### Second Sermon pour le quatriéme Dimanche apres la Pentecoste. 83

1. La consideration du temps que les reprouuez ont employé pour se damner : 2. La consideration du temps que les predestinez ont employé pour se sauuer.

Sermon pour le cinquiéme Dimanche apres la Pentecoste. 109

Le foin que nous deuons auoir de bien faire nos Oraisons: 1. Parce qu'elles sont tres-puissantes pour nostre bien: 2. Parce qu'elles sont tres-necessaire pour nostre predestination.

#### Premier Sermon du Iubilé. 131

Les deux motifs qui obligent les Chrestiens de bien gagner le Iubilé: 1. L'vn se prend de l'interest particulier de chaque Chrestien: 2. L'autre se prend de l'interest general de l'Eglise.

#### Second Sermon du Iubilé.

La veuë de la Croix doit obliger les Chrestiens d'expier leurs pechez: 1. Parce qu'elle montre d'vn costé que le pardon de nos pechez a coûté bien cher à Issvs; 2. Parce que de l'autre elle nous montre qu'il nous couste fort peu.

Troisième Sermon du Iubilé. 179

Les differens desseins que IES vs prend dans le temps du Iubilé: 1. Il veut nous guerir de nos pechez: 2. Il veut soulager les necessitez publiques de l'Eglise: 3. Il veut que nous prenions les conditions necessaires pour contribuer à l'vn & à l'autre de ces deux desseins.

#### TABLE.

Sermon pour le huitième Dimanche apres la Pentecoste. 216

Le plus grand moyen de la predestination des riches est l'aumône : 1. Parce que c'est le moyen que Dieu prend pour les sauuer : 2. Parce que c'est le moyen le plus conuenable qu'ils ont pour se sauuer.

Sermon pour le neufiéme Dimanche apres la Pentecoste. 242

Les obligations qu'ont les Chrestiens de craindre voyant Issys-Christ pleurer : 1. Parce que les larmes sont les effets de sa compassion : 2. Parce qu'elles sont les causes de sa colere.

Sermon pour le dixiéme Dimanche apres la Pentecoste. 265

Les larmes du pecheur triomphent du cœur de Dieu.

1. Parce qu'il leur a donné ce pouvoir par vn effet de sa liberalité: 2. Parce que IESVS-CHRIST leur a donné vne nouvelle vigueur par le mélange des siennes.

Sermon pour le onziéme Dimanche apres la Pentecoste. 290

Nous deuons écouter la parole de Dieu auec respect: 1. Parce que c'est vn moyen que sa Prouidence a estably pour nous sauuer: 2. C'est vne occasion où sa Misericorde fait de particulieres faueurs: 3. C'est vn sujet qui nous represente sa Iustice, si nous en abusons.

Sermon pour la Dedicace d'une Eglise.

315

nt

ps

ne

9

os

ur

31

ien

cu-

te-

6

ex-

que

s:

ous

.Il

Jus

Les obligations qu'ont les Chrestiens d'estre Saints comme les Temples : 1. Tous les Chrestiens comme confacrez à Dieu par leur Baptesme : 2. Les Religieux & Religieuses comme confacrez par leur vœu.

ā iij

#### TABLE.

## Sermon de la prophanation du Saint

Sacrement.

339

Les Chrestiens doiuent allumer trois zeles dans leur cœur dans ces rencontres: 1. Vn zele de Religion pour détruire ce peché en son principe: 2. Vn zele de Iustice pour reparer ce peché du costé de son objet: 3. Vn zele d'interest pour preuenir les suittes de ce peché.

### Sermon de l'Agonie de IESVS-CHRIST.

369

IESVS-CHRIST dans son Agonie a fait trois heureufes operations sur l'Agonie des Chrestiens: 1. Il oste les obstacles qui les empeschent de faire vne bonne mort: 2. Il leur donne des graces pour faire vne bonne mort: 3. Il leur presente son exemple pour les enseigner à mourir comme luy.

Panegyrique de S. Benoist. 397

La conformité de son cœur auec celuy de Issys-Christ, 1. Par yn mouuement de retrecissement, en pratiquant les vertus austeres & rigoureuses: 2. Par yn mouuement de dilatation, en pratiquant les vertus bien-faisantes & charitables.

Paneg yrique de S. Martin. 421

Les differens objets de la misericorde de S. Martin:

1. Il employe les biens de forrune pour soulager les necessitez des pauures:

2. Il employe les miracles pour la guerison des pauures:

3. Il se consacre de corps & d'esprit à la conversion des pecheurs.

FIN.

#### Permission du Vicaire General de l'Ordre de Cluny.

OM PIERRE DV LAVRENS, Prestre Religieux profez, Prieur du Prieuré-College de Cluny de Paris, Abbé de Nostre-Dame, Docteur en Theologie de la Faculté de Paris, & de la Maison de Sorbonne, Conseiller & Aumosnier du Roy, Grand Prieur de l'Abbaye & de tout l'Ordre de Cluny, & Vicaire General né au spirituel & temporel desdites Abbayes & Ordre du Reuerendiffime Abbé & de la Voûte, le Siege Abbatial vacquat: Nous permettons pour nostredit Ordre, que EDME COVREROT Marchand Libraire, imprime les Aduents, Octanes, Caresmes, Panegyriques des Saints, Dominicales, Vestures, Professions Religionses, Discours & Oraifons Funebres de Dom LACQUES BIROAT, Prestre, Religieux, Prieur de Beuffan, & Chambrier du Prieure Conuentuel de Coincy de nostredit Ordre, preschez par luy dans les principales Eglises & Parroisses de la Ville de Paris, & ailleurs, auec l'approbation publique, ne trouuant rien en iceux de contraire à la Foy & aux bones mœurs, mais qu'ils sont remplis de doctrine & pieté: de sorte que nous les estimons tres-vtiles à l'instruction & edification des Chrestiens, & de nos Religieux, FAIT à Paris en nostredit College de Cluny, le 28. Ianuier 1669. En foy dequoy nous auons signés les presentes, & fait contre-signer par nostre Secretaire, & fair apposer le Sceau de nostredit Office.

Dy Lavrens, Grand Prieur & Vicaire General susdit

Par Commandement de mondit Reuerend Reu. Grand Prieur, FOYRNIER.

#### Permission du Procureur General de l'Ordre de Cluny.

Om Alexis Dauid, Prestre, Religieux Profez, Docteur de Paris, Predicateur du Roy, & Procureur general de tout l'Ordre de Cluny. Comme il est de nostre charge de veiller à la conseruation des Priuileges de nôtredit Ordre, aussi est-il de nostre deuoir d'en procurer le bien & l'honneur par toutes fortes de moyens, & principalement par ceux qui peuuent estre vtiles au prochain. Pour ce est-il que EDME COVTEROT Libraire-Imprimeur de cette Ville de Paris, nous ayant representé qu'il desiroit imprimer en plusieurs Volumes, vn Liure intitulé: Panegyriques des Saints, prononcez dans les meilleures Chaires de cette Ville de Paris par feu Dom IACQUES BIROAT, Docteur en Theologie, Prieur de Beuffan, & Religieux profez de nostredit Ordre, Ed plusieurs autres Ouurages, comme Caresmes, Adnents, Octanes & autres, & en obtenir toutes les permissions necessaires; Pourquoy il se seroit adressé au R. P. Dom Pierre du Laurens, grand Prieur de l'Abbaye & de tout l'Ordre, & à Nous. Apres auoir leu & pris communication desdits Ouurages, & auoir remarqué qu'il n'y a rien qui ne porte le vray caractere du genie de son Autheur, & qui ne soit tout digne de paroistre dans le public, Nous requerons pour l'honneur de nostredit Ordre que tous les Ouurages susdits soient imprimez par ledit CovTEROT, auquel nous promettons nostre jonction & nostre protection, en cas qu'il soit troublé dans la jouissance de son Priuilege. En foy dequoy nous auons signé ce present Acte, & scelle du Sceau de nostre Office. FAIT à Paris au College de l'Ordre, ce trentième iour de luin mil fix cens foixante-lept.

Dom ALEXIS DAVID.
Procureur General,

## 

## EXTRAIT DV PRIVILEGE du Roy.

Do-

cut

ftre

TIC-

oien ale-

out

r de

roit

me-

s de

IT,

0771-

enir

roit

leu

nar-

enio dans edit

par

uif-

é ce

mil

ID.

eral,

DAR Grace & Privilege du Roy, en datte du 193 Octobre 1657. Signé, Par le Roy en son Conseil, DENIS. Et scelle: Il est permis au Sieur BIROAT, Docteur en Theologie, de l'Ordre de Cluny, Conseiller & Predicateur du Roy, de faire imprimer, vendre & debiter par tel Libraire & Imprimeur qu'il voudra choifir, Tous les Sermons qu'il a composez & preschez durant les Aduents; Carefines , Octaves , Dimanches Festes , de l'Année , Oraifons Funebres, Vestures & Professions Religiouses auec défenses à toutes personnes de les faire imprimer, d'en vendre ny debiter d'autre impresa sion, que de celles qui seront faites par les Libraires qui auront droit de luy, pendant neuf années, à compter du iour qu'ils seront imprimez pour la premiere fois, sur les peines portées par iceluy.

Ledit Sieur BIROAT a cedé ledit Priuilege à EDME COVTEROT Libraire à Paris, & luy a donné tous sesdits Sermons, par son transport du mois d'Octobre 1666.

Acheue d'imprimer pour la premiere fois, les Sermons sur quelques Dimanches de l'Année, lo deuxième May 1671.

Registré sur le Liure de la Communauté des Mardahands Libraires & Imprimeurs de cette Ville de Paris, Signé PIGET, Syndic.

#### APPROBATIONS.

No vs sous signez Docteurs Regents en la Faculté de Theologie: Certifions auoir leu Les Sermons, composez & preschez par dessunt Monsieur BIROAT, sur quelques Dominicales de l'Année, ausquels nous n'auons rien remarqué contre la Foy de l'Eglise Catholique, Apostolique & Romaine, & contre les bonnes mœurs; ains au contraire tout peut beaucoup contribuer à la perfection de la vie Chrestienne, & à l'honneur de Dieu & de l'Eglise. Fait ce vingt-septième d'Avril mil six cent soixante & onze.

Signez A. DEBREDA, Curé de S. André des Arts.

P. MARLIN, Curé de S. Eustache.

I. LABBE'.

SERMON



## SERMON

POVR LE SECOND

## DIMANCHE DE L'ADVENT.

Cæci Vident, claudi ambulant, mortui resurgunt, pauperes Euangelizantur.

Matth. 11. 5.

Les Aueugles voyent, les Boitteux marchent, les morts sont resuscitez, & les pauures sont enseignez. En S. Matth. chap. 11. vers. 5.

义

ts i-

ur

la

S;

1e.

X

é

Es Predicateurs n'auroient pas befoin de monter dans les Chaires, pour persuader aux hommes de chercher la guerison de leurs maux; si estant

attaquez des maladies corporelles, dont nous parle l'Euangile, la perte de la veuë, du marcher, & de la vie, on leur annonçoit en mesme temps l'arriuée d'vn Medecin qui repareroit tous ces Dimanches

deffauts de la nature : Nous voyons par experience qu'à peine auons-nous le moindre mal en quelque partie du corps, nous auons recours auffitoft a tous les Medecins; & non contens des remedes phyfiques & naturels, nous faisons des vœuz au Ciel pour en obtenir le foulagement. Mais helas ! nous auons des maux bien plus fâcheux; nous sommes priuez de la veue, de la vie, & de la possession de la grace; & nous croupissons dans les malheurs, sans nous mettre en peine d'en demander la guerison : Caci vident , moreui resurgunt , pauperes Euangelizantur. Ce que I Es v s-CHRIST répondit autrefois aux Deputez de S. Ican , pour asseurer qu'il estoit le Messie , & qu'il n'est pas besoin de paroles où les actions parlent; le vous le dis de la part de l'Eglise, qui interessée dans la guerison de ses membres vous presente de la part de son Espoux, & vous porte ces melmes paroles, Caci vident, mortui refurgunt, pauperes Euangelizantur ; Qu'il ne tient qu'à ceux qui sont aueuglez par leurs criminelles habitudes, à ceux qui sont morts à la grace, & qui sonr dénüez de tous les merites du Sang du Sauueur, de reparer toutes ces pertes. Sainte Vierge qui n'auez iamais esté attaquée de ces malheurs, puisque vous n'auez iamais perdu la grace, obtenez-nous les lumieres du S. Esprit pour éclairer nostre entendement dans vne matiere si importante, d'où dépend nostre salut : Elle nous accordera cette faueur, si nous la salüons par les paroles d'vn Ange, en luy disant : Auc Maria.

l b c h

he m D

que po mo ob de

rite Cr tril

de

le Le du che

tion

tie

me

62

Ti-

e-

UZ

Ca

X;

de

ns

e-

47-

5-

de

80

ons

qui

ous

rte

ur-

u'à

ha-

qui

au\_

er-

al-

ra-

our

ere

elle

Aus

Hose estrange à la verité, qu'il faille vser de tant de raisonnemens, pour pronuer à vn pecheur la grandeur de son malheur! Mais encore plus estrange de voir qu'vn pecheur, apres l'auoir connue, demeure non seulement insensia ble à fon mal, mais resiste à sa guerison ! C'est cependant ce que font tous les Chrestiens, qui non contens de tomber dans le peché, s'aueuglent volontairement, de peur de voir leur malheur ; Noluie intelligere , ve bene ageret : Mais mesme s'opposent à la bonté & à la liberalité de Dieu , pour l'empescher de les guerir, Spiritui Act. 71 Sancto semper resistiis. C'est cependant ce monftre ;1. que l'entreprends aujourd'huy de combattre, pour pouuoir dire auec l'Euangile, Caci videne, mortui resurgunt, pauperes Euangelizantur : Et pout obliger ces aueuglez spirituels à recenoir la veue de la bonté de Dieu; ces morts à receuoir la vie de la grace, & ces panures à s'enrichir des merites du Sauneur; montrons : 1. Que Iesvs- Din fion CHRIST travaille de son costé avec tous ses at- du difa tributs pour procurer cette guerison : 2. Que cours le pecheur trauaille du sien pour l'empescher: Les changemens fauorables de Dieu fur le cœur du pecheur; & les changemens funeltes du pecheur sur le cœur de Dieu, feront les deux Parties de ce discours, & le sujet de vostre atten-

C'est le propre de Dieu de ne changer iamais, s. & de demeurer toûjours immuable en luy-mes-point me, & d'estre cependant le puse de tous les changemens; le ne dis pas ser cont de ceux qui

A ij

n

pi

C

de

pa

fo

CC

(u

m q

0

ce

fil

ce

pe

CI

m

ni

vi

Pe

se font dans l'estat de la nature, & qui se passent tous les iours dans le sein de son immensité, & par le concours de sa puissance; mais des changemens qui arriuent dans l'ordre mesme de la grace. Il faut pourtant remarquer que dans cet ordre surnaturel il y a deux sortes de changemens, dont les hommes sont les sujets; Le premier est vn changement de défaillance, lors que l'homme passe de l'estat de la grace à celuy du peché; Le second de perfection, lors que le pecheur reuient de l'estat du peché à celuy de la grace. Dieu n'est pas la cause de ce premier changement qui prouient de la malice interieure de l'homme, il le permet seulement, & il le fouffre en luy-mesme : mais pour ce changement de perfection, il en est le principe, le moyen & le terme; nous ne l'auons que de sa Bonté, de sa Puissance, & de sa Sagesse; Il en fait gloire luy-mesme, & il commande au Pro-Plal 9. phete de l'aller annoncer au peuple, Annunciate inter gentes studia eius. Tertullien tourne, Annunciate mutationes eius; Allez annoncer ce changement; non pas qu'il les experimente luy-mesme, il ne peut pas changer; mais les changemens actifs qu'il opere sur le pecheur, & sur la liberté des hommes : Mutationes eins. Ie trouue que le peché mortel a trois qualitez qui peuuent seruir de sujet au changement de la grace, c'est vn aueuglement, c'est vne mort, c'est vne perte : Le premier est representé par l'aueuglement volontaire qui offense Dieu : Le second, par la mort que le pecheur se procure à luy-mesme : Le troisième, par la pauureté qu'il souffre

Dimanche de l'Aduent.

en se priuant de la grace de Dieu, & des choses qu'il s'estoit acquises. C'est sur ces trois criminels sujets que Iesve opere par sa presence: Il guerit leur aueuglement, il guerit leur mort, il enrichit leur pauureté: 1. Sa Bonté pardonne & guerit l'aueuglement interieur de nos ames: 2. Sa Puissance repare la mort que nous nous estions procurée: 3. Sa Liberalité nous rend dans nos conuersions tous les biens que nous auions perdus par nos crimes. Caci vident, mortui resur-

gunt, pauperes Euangelizantur.

ent

8

an-

cet

ge-

re-

que

pe-

e la

nier

ure

lle

ge-

, le

e fa

len

ro-

iate

An-

an-

nef-

ge-

r la

ou-

eu-

ra-

est:

eu-

nd,

nel-

ffre

1. C'est la premiere qualité que l'Escriture donne aux pecheurs de les appeller des aueugles, parce qu'ils commettent leurs pechez par vn aueuglement volontaire de leur raison & de leur foy, qui répandent par apres leurs tenebres, & les communiquent sur le cœur qui l'a commis, comme sur la face des abysmes, Tenebra erant Genes, super faciem abyssi. Ce n'est pas que ie sois de 1.24 l'aduis de ces Theologiens, qui croyent que iamais la volonté n'offense Dieu, qu'il n'y aye quelque erreur ou quelque ignorance dans l'entendement qui l'a conduit, suiuant l'Escriture, Omnis peccans, ignorans : l'estime que l'ignorance & l'aueuglement ordinaire du pecheur confiste dans les tenebres de sa foy & de sa raison ; en ce que lors qu'il est question de commettre vn peché, il ne considere pas assez attentiuement le crime qui se presente, il détourne volontairement les yeux de l'amour de Dieu, & de l'eternité de ses peines ; Declinauerunt oculos , ve non Daniel. viderent calum; Ils s'aueuglent volontairement, 13.9pour ne pas voir ce qui eur pû empescher leurs

A iij

crimes. En quoy neantmoins le pecheur fait deux injures à Dieu, l'vne indirectement, l'autre directement : Il offense Dieu indirectement dans sa foy & dans fa raison, qui sont comme deux lumieres que Dieu nous a laissées, pour nous representer nostre deuoir, & pour suiure ses maximes; Quod intelligit fugiendum, quicquid iam fugit, renuntiat intellectui suo, & Dei dono contumeliam facit; Vous connoissez qu'il faut éuiter le mal, & cependant vous le faites ; vous faites injure à vostre entendement, & vous offensez Dieu dans ses bienfaits . & dans les lumieres qu'il vous a données pour vous conduire. Mais en suitte le pecheur offense Dieu directement en luy mesme, puisque pour faire plus librement le peché, il s'aueugle volontairement ; il esteint les stambeaux & les lumieres qui s'y opposent. Apparemment apres ces aueuglemens interieurs de nostre foy & de nostreraison, Dieu nous laisse dans ces tenebres que nous auons faites nous-melmes : Car il y a cette difference entre l'aueuglement du corps, que la nature laisse aux hommes, ou qui leur arrive par quelque accident; & l'aueuglement de l'esprit, qui est l'esfect de la malice du pecheur ; que le premier cause de la pitié, & le second de l'indignation & de la con lere. C'est neantmoins sur ces tenebres volontaires, ou Dieu qui fit sortir autrefois la lumiere des abysmes, darde sa lumiere pour les changer, Qui intueris abyffos ; Il regarde le fond de cer aueuglement pour en faire les causes & les sujets de sa grace, Cacivident. En effet il y a en ce renconrre deux actes de la bonté de Dieu dans la gueri-

Dimanche de l'Aduent

eus

di-

15 12

lu-

pre-

ness

acit;

ce-

fire

fes

on-

pe-

ne,

s'a-

aux

ent

toy

te-

Car

du

qui

zle-

ali-

pi-

COH

OHere

ger,

cu-

e la

one

eri-

son de cet aueuglement ; dans le pardon de cette injure : premierement vne bonté preuenante, qui consiste à preuenir le pecheur par les lumieres de ses graces, le prepare, dispose son esprit à connoistre son aueuglement, & luy découure l'horreur de l'estat ma heureux où il est ; Illuxer Pfal.76 runt coruscationes orbis terra. Secondement, il 19. exerce vn second acte d'vn secours subsequent; lors que le pecheur obeit aux premieres impressions, & suit les mouvemens de la penitence, Dieu en suitre de cette disposition luy pardonne ses pechez, & luy donne la lumiere de la grace iustifiante. Et que suit il de ces operations ? Les Peres disent qu'il s'y fait deux changemens, l'vn du costé de Dieu, l'autre du costé de l'homme, Du costé de Dieu il se conuertit pour ainsi dire, comme parle l'Escriture , Conuertar ad vos. Saint Zachar. Ierosme dit qu'il change ses arrests , Nonne Dens 1. 3. mutabit sententiam, si eu velis mutare delicta? Ce n'est pas qu'à proprement parler Dieu soit capable de changer; puisque comme nous auons déja dit, Dieu est absolument immuable, tous ses Arrests sont eternels; mais il change apparemment ; c'est à dire , parce qu'il hait le pecheur pendant le temps de son peché, & qu'il l'aime pendant le temps de sa penitence, & qui sont les effets de son cœur reconcilié, Mais en suitte da pardon de Dieu, le pecheur change luy-meline NIVERSITARI parce qu'il donne son cœur à Dieu, il luy donne fon amour : Il y a changement dans ses yeux; puis qu'il void son ame guerie, & qu'il peut regarder ses crimes, qui auparauant le rendoient l'ennemy de Dieu, comme noyez dans son

ANADA

A 1111

Sermon pour le second

Sang: Il y a changement dans son cœur, puisque la lumiere succede aux tenebres, & la grace 3. Pett. au peché: Vocanit nos de tenebris in admirabile lumen sum. Nous pouuons, ce me semble, expliquer cecy par ce que Dieu fit au commencement du monde, quand il tira le Ciel & les Astres des abysmes; puisque dans la pensée de S. Ierosme, vn pecheur qui se conuertit, deuient en quelque Hiero, façon comme vn Ciel; Mireris de terra Calum formari, peceans à peccato conuersus est, in Calum factus est : Le pecheur est changé en astres & en ciel par la penitence. Le pecheur est comme vne terre ingrate, c'est vn abysme de tenebres & d'obscurité; des qu'il a regreté son peché par la penitence, il est deuenu comme vn Ciel, qui est animé de la grace de Dieu. Mais remarquons les merueilles de ce changement, qui se prend de l'éloignement qu'il y auoit dans le fond de ces abyfmes, pour produire de si nobles effets : L'abysme en cet estat auoit deux oppositions à cet effet, qui le pouuoient faire paroistre impossible, premierement ses tenebres, secondement sa situation. Ces abysmes estoient remplis d'horreur & d'obscurité; quelle apparence d'en faire sortir des foleils & des astres : Ces abysmes estoient au fond du chaos, & au centre du monde; quelle apparence d'en esleuer les matieres pour en faire le Ciel, pour faire vn Thrône à Dieu où il reside. C'est neantmoins la voix de Dieu qui a fait ATA ces miracles de la nature, mais qui en fait de plus grands dans la grace, quand il appelle des pecheurs: Rien de plus obscur que les pecheurs; cependant Dieu leur donnant sa lumiere, ils en de-

ni de ar ar

> ra ce cle

2710

me le m

est da de l'v

vn

tra me

vie

Au le c

la

no

uiennent comme des Ciels animez de la raison & de la foy; ce sont comme des astres éclairez, qui annoncent incessamment la gloire de Dieu aux autres parties du monde qui le composent: Qui a-t'il de plus éloigné de Dieu que le pecheur? Il demeure & reside en Dieu. Mais s'il fait des miracles de sa bonté, en pardonnant cette injure & cet aueuglement, il fait encore vn second miracle en le resuscitant de la mort. Caci vident,

mortui resurgunt.

uif.

ace

· lu-

pli-

ent

des

ne,

que

uns

U178

en

me

80

· la

eft

les

'é-

ys-

yf-

et,

la-

8

es

au

lle

re

G-

lie

us e-

2-

2. C'est le contrecoup du pecheur sur luy-mesme; en mesme temps qu'il porte son injure vers le Ciel, & qu'il y enuoye son crime, il se tue luymesme; comme vn Archer qui tireroit contre quelque muraille, & qui par reflexion renuoyeroit la balle ou la fléche, & le tuéroit. La raison se prend, parce que les Peres appellent le peché vne espece de mort ; d'où vient que S. Augustin establit, que comme la vie de l'homme consiste dans l'union de l'ame auec le corps ; ainsi la vie de la grace, la vie du Chrestien, consiste dans l'vnion de Dieu auec nostre ame, vnissant son ame à nostre ame, son esprit à nostre esprit, & sa vie à nostre vie. C'est pourquoy lors que le peché nous separe de Dieu, lors qu'il romp le nœud de cette alliance, c'est vn glaiue à deux tranchants, qui d'vn costé offense Dieu, & en mesme temps nous ofte la vie & les biens qu'il nous communiquoit: Nulla grauior mors, dit S. Augustin, quam que peccato venit : O Dieu! quelle cruelle mort qui separe l'homme de Dieu : elle est cruelle en elle-mesme, puis qu'elle nous oste la vie de Dieu; aussi bien que la mort du corps

10

21

9

9

96

VI

fu

PI

Te

q

da

re

ra

m

gi

nous fauit vne vie purement temporelle & humaine : Elle est cruelle à raison du principe, puisque l'homme se tuë luy-mesme, & se priue de la force de l'homme saint, qui le faisoit subsister dans la vie de IESVS-CHRIST : Elle est cruelle dans la suitte, puis qu'elle enveloppe des peines & des remords de conscience, qui font souffrir la mort par auance : Elle est cruelle dans les peines qui l'attendent, puis qu'elle produit vne seconde mort dans l'Enfer, où elle sera immortelle dans les peines; puisqu'endurant à chaque moment des tourmens capables de la faire mourir, elle sera contrainte de viure & de mourir toûjours. Voila cependat l'estat où se trouve vn pecheur; & quov qu'il paroisse viuant aux yeux des hommes, il est mort à l'égard de Dieu & des Anges : Encore que vous les voyez marcher auec pompe par les rues, ils portent leurs funerailles des cette vie. Portant funeralia; ils sont comme des tombeaux viuans qui portent des ames mourantes. C'est cependant sur ces tombeaux viuans, sur ces cadavres puants que IEsvs applique ses miracles, qu'il resuscite ces morts, & qu'il leur rend la vie de la grace. On demande à quelle perfection de Dieu appartienne proprement la conuerfion du pecheur? Quelques Theologiens parlants de cet ouurage, disent qu'elle appartient à sa Bonté & à sa Misericorde : l'estime aussi que Dieuse sert quelquefois pour cet effet des addresses de sagesse, & des inventions de sa Grace, pour ménager le cœur du pecheur, & pour pratiquer les occasions de le pouvoir détourner de son peché, & le porter à la penitence : suiuant la belle penhu-

puif-

le la lister

uelle

ines

rir la

eines

onde

t des

fera

Toila

luoy il est

core

vic.

eaux C'est

cles.

vie

n de

ı du

e cet

fere

Sa-

mé-

les

ché.

en-

JE

fée des Theologiens, qui parlants de ce changement, disent que ce sont les artifices du Sauueur qui ménagent certe action, & qui convertir les ames, Saluatoris artificia funt. Mais souvent austi il v employe sa Puissance, premierement pour vaincre le cœur du pecheur, & l'obliger à la penitence; Il v vient comme autrefois contre S. Paul, auec la force de ses paroles, auec les fléches à la main, & les fauorables carreaux de son authorité : Omnipotentiam babet ; quocumque vult. humana corda voluit. Secondement, quand il est. question d'acheuer la conversion du pecheur, & de luy donner la grace iustifiante, de luy rendre la vie spirituelle & l'esprit de IESVS, ha ! il faut que Dieuemploye toute la puissance qu'il a acquise sur la Croix. Ie ne dispute pas si la conuersion du pecheur peut estre appellée proprement vn miracle, comme la resurrection des morts; Mais ie sçay bien que S. Augustin estime la refurrection des ames plus miraculeuse & plus puissante que la resurrection des corps, pour trois raisons; premierement à raison du terme de ce changement; car la resurrection des corps ne rend qu'vne vie corporelle & perissable que la nature auoit donnée ; elle luy rend la mesme qu'elle auoit ; en quoy elle n'est surnaturelle que dans la maniere que le Sauueur tient pour la luy rendre: Mais la resurrection des ames est vn miracle à raison du terme, puis qu'elle reçoit la vie de la grace, c'est à dire la vie de Dieu par communication: Secondement, le miracle est plus grand dans la resurrection de l'ame, à cause des difficultez: Les morts ne s'opposent pas à leur

resurrection, les cadavres ne resistent pas à la voix qui les appellent des tombeaux; mais le pecheur refiste à sa conversion, & la liberté qui l'a fait mourir, le peut empescher de reuiure: Troisiémement, à cause de l'indignité qui se trouue du costé du pecheur à sa conversion, & qui ne se trouue pas dans le corps d'vn mort pour sa resurrection; la veue d'vn cadavre, qui choque les yeux des hommes, ne choque pas ceux de Dieu; rien d'indigne qui le puisse empescher d'agir sur luy, aussi bien que sur le neant autrefois ; il ne l'a peut pas meriter , mais aussi il ne peut rien faire pour l'empescher : Mais dans la resurrection de l'ame tout y est contraire; Il y a de la colere du costé de Dieu, de la malice du costé de l'homme; de la justice du costé de Dieu, du mépris du costé de l'homme: Ne pou-Plal. 76 uons-nous donc pas dire auec le Prophete: Hac mutatio dextera Dei excelsi? Que ce changement

est vn effet de la main toute-puissante de Dieu : Il faut qu'il triomphe de luy-mesme aussi bien que du pecheur ; qu'il change les carreaux de sa Iustice dans les attraits de sa Misericorde, & qu'il luy donne non seulement sa vie, son esprit & son ame, mais encore ses biens & son heritage. Caci vident, claudi ambulant, pauperes Euangelizantur.

ZI.

3. C'est vn dernier caractere du peché, c'est vne perte, vn embrasement, vn naufrage qui nous oste trois sortes de biens ; la possession de Dieu, les merites que nous auions acquis par la grace, & puis les droits que nous auions à la

Ezech, gloire : Si auerterit se iustus à iustitia : & omnes 20. 14. institia eins quas fecerat, non recordabuntur; Quand à la

s le

qui ure:

i fe

, 80

nort

qui

pas pel-

eant Mi il

ans ; Il

lice

de

ou-

Hac ent

: Il

que

ıltiluy

fon caci

tur. 'eft

qui de

r la

la

nes

and

vous auriez acquis tous les merites, & que vous auriez fait toutes les plus vertueuses actions, si vous commettez quelque peché, Dieu oublie routes ces actions; Non recordabuntur. Vous ne scauez pas vos malheurs & vos pertes, vous vous imaginez estre extremement riche, estre dans l'abondance, & vous estes vn pauure, vn miserable: Quia dicis quod diues sum, & locupletatus; Apoc.3? & nescis quia tu es miser & miserabilis , & pauper: 17. Vous ressemblez à ces phrenetiques, qui pensent auoir des biens immenses, des richesses & des possessions ; c'est vn effet de leur maladie & non pas de leur fortune : Les amis qui sçauent leur accident & leur pauureté les plaignent, & regretent les pertes qu'ils ont faites, & qu'ils ne sçauent pas. Vous triomphez pleinement dans vos pechez, & vous ne sçauez pas vostre perte : mais les Anges qui sçauent que vous auez perdu Dieu, qui voyent que tous vos merites sont en oubly, & que vous n'auez plus de droict sur la gloire, vous plaignent. Et c'est dans cet esprit de triomphe que IESVS vous porte cet Euangile, & vous dit, Pauperes Euangelizantur: Ceux qui sont reduits à vne extrême pauureté par leurs crimes, deuiennent riches par la liberalité de Dieu; qui non content de donner la grace à vn pauure criminel, luy rend tous ses droits & tous ses merites passez, suiuant S. Chrysostome, Omnia bona resurgunt; Que tous les premiers biens, qui s'estoient éuanoüis par les crimes passez, resuscitent par la grace iustifiante, & par la reconciliation que l'on fait auec Dieu : Vous auez beau pleurer pour la perte d'vn procez, pour des mai-

sons & des biens perdus, helas! toutes vos lata mes & vos regrets ne reparent pas voltre pertes Mais si vous pleurez pour auoir perdu Dieu, vous trouuerez dans vos larmes & dans fa liberalité la reparation entiere des pertes que vous auiez faites. Comment cela? Il faut presapposer deux veritez : La premiere, que les bonnes œuures que nous faisons en estat de grace, nous apportent de grands merites & de grands droits pour l'eternité, & nous donnent comme vne espece de justice de pretendre à son heritage : La seconde, que les œuures meritoires font mortifiées par le peché. le ne dis pas entierement mortes, mais seulement mortifiées; c'est à dire qui ont ensore quelque moyen de reuiure; elles demeurent dans le sounenir de Dieu; mais pendant le temps du peché, les actes en sont suspendus; c'est vn homme à demy mort en cer estat ; Dieu suspend tous les merites & les influences de toutes ses vertus passées. Dieu se comporte enuers le pecheur, comme les loix enuers les fols; quand vn riche tombe en quelque folie, les loix luy donnent des tuteurs & des curateurs pour conduire & faire profiter son bien ; à condition de le rendre entierement quand sa folie sera passée. L'estat de nostre peché est vne maladie de fureur, puisque nous voulons tout perdre pour vn plaifir qui passe : Que fait Dieu ? Il se rend nostre tuteur, il garde cependant entre ses mains les riehesses & les merites que nous auions acquis, les droits que nous auions à l'heritage de la gloire; mais auec intention de nous les rendre quand nous seront gueris de nostre folie, quand la raifor for description of the formal descriptio

pas

do

ma

uil

lib

pe

no

acl

rit

Pa

pe

Get

ary

ite:

OUS

éla

fai-

eux

res

01-

que

ece

111

ées

es,

BIR

U-

le

153

eu

170

19

id

y

-

e

è.

4

n

is

son sera reuenue; & il fait reuiure vne seconde fois les œuures meritoires. Il n'en est pas ainsi des pechez qu'on deteste par la penitence ; il les efface, il les détruit, il les pardonne absolument; fans que iamais il puisse arriver aucune occasion qui les fasse reuiure. Mais parce que Dieu est plus liberal que nous ne sommes méchans, il y a du retour, nos actions resuscitent par la penitence, Qui claudit stellas quasi sub signaculo : Il Iob. 9. tient les estoilles & les lumieres de nos vertus en- 7. fermées sous le sceau de sa puissance; mais il les r'allumera au premier iour de nostre conuersion. En quoy il exerce deux liberalitez ; premierement en ce qu'il nous donne la grace; secondement en ce qu'il nous rend la grace que nous auions auparauant auec tous les merites & tous les droits qui l'accompagnoient, & que nous auions perdus par nos crimes ; c'est vne refurrection entiere. Ah ! que les Roys ne peuuent pas auoir vne liberalité si estendue dans les pardons qu'ils accordent à ceux qui les ont offensé; ils pardonnent à la verité à vn pauure miserable, mais ils ne le remettent pas dans ses droits, priuileges & prerogatiues : Il n'appartient qu'à la liberalité de Dieu de reparer les pertes que le peché nous auoit fait faire ; il nous rend par nostre penitence tous les merites de nos bonnes actions; il nous remet dans nostre premier estat, & dans tous les droits que nous auions à son heritage. Voila l'Euangile des pauures pecheurs, Pauperes Euangelizantur; mais que Iesvs fait annoncer à ce iour à tous ceux qui le sont, & qui Matthe peuvent l'estre; Renunciate que audistis & vidistis, 11.4. caci vident.

Glorieux Euangile pour les vs! auantageux Point changemens pour les hommes ! miracles éclatans & fauorables, qui auez esté faits pour nous ! Qui ne croiroit qu'aprés auoir guery les aueugles, resuscité les morts, & enrichy les pauures, ces miracles n'ayent pas esté des sujers d'acclamations, & ne luy ayent pas attiré des actions de reconnoissance? Du moins ces aueugles gueris, ces morts resuscitez, ces pauures enrichis, deuoient-ils auoir ces sentimens de reconnoissance. En effetie croy que ceux qui auoient receuces aduantages corporels par miracles, conceurent ces sentimens. Mais il n'en est pas ainsi pour les miracles de la grace; c'est pourquoy I esvs, apres auoir produit auec pompe ces changemens miraculeux, il parle du scandale que les peuples en prenoient; Beatus est qui non fuerit scandalizatus in me: Quand il declare bien-heureux celuy à qui ce malheur n'arriue pas, il montre qu'il est bien à craindre. Que veur-il dire, sinon que le pecheur prend de ces miracles mesmes l'occasion de l'offenser ; il change ces changemens mesmes, & il fait de ses faueurs le sujet de son scandale.Il y a deux sortes de scandale, disent les Theologiens, vn scandale actif, & vn scandale passif. Le scandale actif eft, lors que nous donnons occasion aux autres de commettre quelque peché par nos confeils funestes, ou par nos exemples : Le scandale passifest, lors que les autres prennét occasion des actions innocentes que nous faisons, des subjets de se rendre coupables. I Es vs est appellé vne pierre de scandale, Lapis offensionis: Pierre de scandale, non pas par ses infirmitez, parce qu'il

di

m

fo

Ta

EI.

elix

ans

Dui

les,

ces

na-

de

TIS.

de-

ice.

ces

ent

les

ores

ıra-

en

atus y à

eft

e le

nes,

ens.

an-

aux

on-

dale

des

iets

vne de

u'il

na

n'a pû iamais donner de scandale legitime au peuple de commettre le moindre peché du monde: au contraire, tout son Euangile, & toutes ses actions impriment des sentimens saints & salutaires: Mais il devient une pierre d'achopement. vn sujet de sçandale en ces deux façons, speculatiuement, & pratiquement. Speculatiuement, à l'égard des Iuifs & des Gentils, qui ont pris occasson de l'humilité du Createur de douter de sa gloire & de sa divinité: Indeis quidem scandalum. Pratiquemment à l'égard des mauuais Chrestiens qui prennent occasion de sa bonté, de sa puissance, & de sa liberalité, de faire des changemens scandaleux en eux-mesmes. IESVS-CHRIST nous presente des miracles, & nous faisons de ses miracles des sujets de nostre perte. Le pecheur fait trois scandales actifs qui répondent aux trois genres de miracles que les vs fait en faueur des pecheurs, 1. Il montre sa Bonté pour guerir nostre aueuglement, & pour pardonner nos injures; le pecheur prend de la mesme occasion de l'offenser : C'est vn sujet de scandale, puis qu'il retombent dans le peché apres l'auoir veu ; Caci vident. 2. Il montre son pouuoir à ressusciter les morts ; le pecheur prend occasion de viure dans le scandale, & de continuer ses crimes par son impenitence; Mortui resurgunt. 3. I Es vs exerce sa liberalité à rendre au pecheur les richesses qu'il auoit perdues; le pecheur change ce troisiéme miracle; il en prend occasion de perdre toutes les graces que Dieu luy presentoit : Pauperes euangelizantur.

I. Renuersons la proposition de l'Euangile:

D'où vient, mon Sauueur, qu'apres nous auoir pardonné si facilement nos pechez passez, & guery si souvent nos aueuglemens interieurs; nous prenons de là occasion de vous offenser & de nous aueugler dauantage ? Videntes non vident. Quel Matth. changement prodigieux ! Or c'est vn prodige dans la nature quand on void fortir des causes des effets tout contraires à leur vertu & à leur nature, qui les combattent elles-mesmes; si les tenebres sortoient du Soleil qui les doit dissiper, si la chaleur produisoit le froid qui le doit combattre, ce seroit vn renuersement dans la nature. Mais c'est un aueuglement dans la raison humaine, quand des principes establis on tire des consequences toutes contraires à celles qui deuroient fuiure naturellement, & qui font comme renfermées en eux-mesmes. Voila le mal heur du pecheur, tirant de la bonté de Dieu la cause de son aueuglement: Car qu'est-ce que la bonté de Dieu qui pardonne les crimes ? C'est vne cause qui naturellement deuroit donner le pardon, bannir l'aueuglement par sa lumiere ; vous vous en seruez pour l'offenser par vn contraire mouuement. Qu'est-ce que la bonté de IESVS, sinon vn principe; d'où nous deuons tirer ces consequences que nous ne deuons pas l'offenser, & que nous deuons nous seruir de sa facilité pour faire penitence ? La raison se prend de deux sortes de bontez; l'une regarde les pechez passez, elle les a pardonnez mille fois; l'autre regarde les pechez auenir, elle est disposée à nous pardonner tous ceux que nous pouvons commettre: Tertullien appelle cela vne redondance & vne surabondance de bonté;

di

p

lie

Eil

all

do

ch

ter

fec

CO

nei

COI

bot

tro

tire

fon

tem

foll

qu'

fel

nel

noir

ue-

ous

ous

)uel

dige

des

na-

ste-

, ii

bat-

ure.

mai-

con-

pient

ren-

r du

e fon

Dieu

ina-

nnir

fer-

nent.

inci-

sque

s de-

iten-

ntez;

don-

enir,

x que

ecela

onté;

Redundantia clementia: Pour dire que si nous auons vne malice en quelque façon infinie, vne disposition interieure à commettre de nouueaux pechez, Dieu a une bonté plus infinie à les pardonner; il a vne forte impression de nous reconcilier auec luy, & il a de l'amour pour nous faire fortir de nostre mal-heur, & pour éclairer nostre aueuglement. Beau principe, d'où vn Dauid penitent tire cette belle consequence de s'humilier ; il dit que puis que Dieuluy a pardoné ses pechez, il doit l'aimer, & le reconnoistre; que puis qu'il estoit disposé à pardonner ceux qu'il pouvoit commettre, il estoft juste qu'il se seruist de sa Bonté pour le seruir, & de sa Grace pour s'empescher de succomber à aucun peché. Mais la resolution des pecheurs ne ressemble pas à celle de ce Iuste Penitent, Ils tirent de ce principe éclatant des consequences de tenebres, ils prennent occasion de commettre leurs pechez; ils disent, Dieu est bon. il faut l'offenser; Dieu! est bon, il nous pardonnera nos crimes, il ne veut pas la mort du pecheur. Dieu quel aueuglement ! quelle funeste consequence! qui produit trois injures contre la bonté de Dieu; ils méprisent ses bienfaits, ils trompent ses intentions, ils offensent ses merites. 1. Ils méprisent ses bienfaits, puis qu'au lieu d'en tirer des moyens de leurs reconnoissances, ils en font le sujet de leurs pechez, Quiabonus est, contemnunt. 2. Ils trompent ses intentions; Dieu ne sollicite le pecheur & ne luy offre sa bonté, qu'afin qu'il s'en serue pour se conuertir; & il en renuerse l'vsage, il l'employe pour se rendre plus criminel: Absit ve aliquis ita interpretetur, qui eo sibi Terrul,

re

au

pr

pe

tel

2772

vo

me

cle

du

pu

né

tra

CO

en

ma

tra

no

fac

fu

m

vn

rei

qu

parato ad aliqued bonum, viatur quasi parato ad peccatum; dit Tertullien. C'est donner vne manuaise interpretation, c'est faire vne contraire explication fur la bonté de Dieu, de croire qu'il nous occasionne la recheute au peché, parce qu'il est porté à nous pardonner. 3. Il offense les merites de sa Bonté, non seulement parce qu'il se priue de ses regards fauorables:mais parce qu'ilse sert de sa bonré pour offenser sa bonté mesme. Ce n'est pas afsez, il fait de la bonté de Dieu qui détruit le peché, vn principe de malice pour l'establir; il se sert de sa Bonté pour combattre sa bonté mesme. C'est ce qui luy fait dire auec le Prophete: In me cogitauerunt malitiam, facti sunt quasi arcus dolosus: Ils ont change par leur malice mon pardon, ils en ont fait la matiere de leur malice ; & ils sont devenus en mon endroit comme vn arc trompeur: Arcus dolosus. Figurez-vous un arc qui soit fait auec adresse, qui lors que vous venez à décocher le trait contre vostre ennemy, se tourne par vne cruelle reflexion contre vous - mesme. Ha voila instement la reflexion du peché, Arcus dolosus; quand Dieu pardonne nos pechez, qu'il s'offre pour les pardonner, c'est vn arc qui tire contre le peché; semblable à ce pere qui voyant sa fille enueloppée du serpent, tuë le serpent sans toucher au col de sa fille : Dieu veut tüer le peché & conseruer le pecheur; & cependant il arriue par la malice du pecheur, qu'il prend occasion de cette Bonté mesme pour commettre son peché, décochant la fléche contre le cœur de Dieu; c'est vn arctrompeur, il se tuë par ce coup, puis encore par son impenitence.

Olex.

pecuaile Rtion fionrtéa Bones rebons afeché, rt de C'est ogitas: Ils ils en t depeur: it fait décoourne esme. Arcus qu'il ui tire oyant it fans le peil aroccare fon eur de

coup,

reffusciter les morts, Mortui resurgunt: Mais c'est aussi vn second sujet dont vn pecheur par vne funeste opposition & par vne puissance contraire, prend occasion de mourir, & de commettre mille pechez par l'impenitence qu'il en tire. C'est le re- Rom. proche que fait S. Paul aux Chrestiens de son 2.5. semps ; Ignoras quoniam benignitas Dei ad pænitentiam te adducit ? secundum autem duritiam tuam & impænitens cor, &c. Ne sçavez-vous pas que la douceur de Dieu vous appelle à la penitence ; qu'il ne vous montre ce pouuoir qu'il a de ressusciter les morts, que pour vous obliger de vous mettre en estat d'auoir recours à luy pour receuoir ce miracle ? Mais voila le changement du pecheur; Secundum autem duritiam tuam; vous triomphez de la puissance de Dieu par vne autre puissance; vous vous servez du pouuoir de Dieu qu'il vous a donné pour vous rendre endurcy à sa grace, & contraire à sa volonté par l'impenitence de vostre cœur. Il y a, dit Pierre Damien, cette difference entre Dieu & les hommes, que Dieu fait de nos maux mesmes les remedes; & nous par vn contraire changement nous faisons de nos remedes nos maux; Nos de medicamento venenum facimus, facit Deus de veneno medicamentum : Dieu agit fur nos maux, il les change, il en fait les remedes: Nous agissons sur nos remedes, & par vne funeste puissance abusans de ces mesmes remedes, nous employons pour nous perdre ce qu'il a fait pour nous sauuer. Comment est-ce que Dieu change nos maux en remedes a Il tire par exemple de nostre peché la penitence; de la

801

l'ir

le

il

Col

ce

fe

loi

no

cel

po

bli

ell

no

les

àI fit

fur

po

en

rei

no

tes M

ce

he

qu

douleur qui les suit naturellement, il en fait-le sujet de la penitence, dont il fait un remede pour nous guerir & pour nous faire reviure : Mais nous failons un contraire changement, nous prenons occasion de la penitence de nos maux & du pouuoir que Dieu exerce sur nos pechez, de commettre de nouveaux maux , & de continuer dans cet estat de mort par une impenitence volontaire. Faut-il, disent-ils, renoncer si-tost à la douceur de la vie ? nous ne commençons que de naistre; nous auons assez de temps pour nous conuertir; nous ferons quelque iour vne bonne penitence: Semblables a des malades, qui s'appuyent sur la science & sur l'experience de leur Medecin, qui en negligent les remedes du commencement, croyant leur maladie legere, & tombent dans vn estat où ils rendent leurs maux incurables, parce qu'ils ont eu vn bon Medecin : Ou comme si le Lazare apres estre ressuscité se fut seruy de la vie que IESVS-CHRIST venoit de luy donner pour se tüerluy-mesme, afin de faire en sorte que IEsvs le pust ressusciter vne seconde fois. En quoy le pecheur fait deux injures à la puissance de Dieu; l'vne en ce qu'il resiste à ses efforts, & la rend inutile pour son salut ; l'autre , en ce qu'il la change, & le rend fatale & funeste pour le perdre: Pourquoy est-ce que Dieu exerce son pouuoir à ressusciter le pecheur, & à luy rendre la vie de l'ame? Pourquoy montre il auec tant de pompe ce pouuoir miraculeux? afin de nous persuader de nous en seruir, & de cooperer à sortir de nostre tombeau: Cependant le pecheur se fortifie contre Dieu , dit lob : Contra omnipotentiam Dei robo-

lob. 15.

t-le

our

lais

ore-

du

om-

ans

ire.

ceur

tre;

rtir;

nce:

r la

qui

ent,

s vii

arce

si le

vie

r fe

ESVS

v le

ieu;

end

nandre:

ir à

e de

mpe

er de

offre

con-

raba-

ratus est : Au lieu de se laisser vaincre, il resiste, il oppose au pouuoir de Dieu l'endurcissement & l'impenitence. Qu'arriue-t'il de la ? c'est que tout le Sang de Issvs demeure inutile pour son falut; il ne peut agir que par la penitence ; Il s'applique son pouuoir & sa vertu pour ne pas faire penitence; il le rend inutile par luy-mesme; comme qui se seruiroit du Sceptre du Roy pour briser ses loix, & pour détruire son authorité. Mais enfin nous changeons en quelque façon la vertu de cette penitence, puisque nous nous seruons du pouvoir qu'elle a de détruire le peché pour l'establir en nous-mesmes : Entre les mains de Dieu elle est toute puissante pour nous sauuer, entre nos mains elle devient toute-puissante pour nous perdre, puisque nous prenons de nostre pounoir les raisons de nostre impenitence; verifiant ainsi à nostre malheur cette Prophetie que S. Simeon Luc. 2. fit de Iesus; Ecce positus est bic in ruinam, & resurrectionem multorum : C'estoit vne puissance pour nous ressusciter de la mort du peché, nous en faisons le sujet de nostre ruïne; il a pû nous rendre la vie de la grace, mais nous en faisons le moyen & la cause de nostre mort, comme nous faisons de sa liberalité l'occasion de nostre pauureté.

3. Pauperes Euangelisantur. C'est le miracle de la liberalité de Dieu, qui rend à vn pecheur toutes les richesses qu'il a perdues par ses crimes : Mais renuersant cet Euangile, le pecheur fait de cela mesme l'occasion de sa perte & de son malheur; en quoy il se forme deux funestes flêches qui font son malheur : Premierement, il tarit

Billi

par ses abus les resors de la misericorde de Dieu: Secondement, il attire sur luy tous les tresors de la justice de Dieu. l'aduoue qu'il ya de la disticulté à comprendre cette premiere verité; & comment il se peut faire qu'vn pecheur endurcy par la multitude de ses pechez, & par l'obstination de son impenitence, épuise la misericorde & la liberalité de Dieu; puisque nous auons dit auparauant qu'elle est infinie, & selon la pensée de Tertullien, surabondante? C'est neantmoins le sentiment des Peres & des Theologiens, fondez sur l'Escriture, qu'apres tant de mépris d'vn pecheur impenitent, enfin cette bonté se lasse, cette liberalite s'épuise : C'est le terme de saint Gregoire de Nysse, Pertimeat, ne peccando arqumenta & assiduitas eleemosina exhauriantur: Il y a danger que sa clemence ne s'épuise entierement par tant de pechez, & ne fermé les tresors de sa bonté irritée par tant de mépris. Comment accorderons nous ces propositions differentes, dont l'vne dit que cette puissance de Dieu est infinie , l'autre luy donne des bornes ; l'vne dit qu'elle est inépuisable, l'autre qu'elle s'épuise entierement? Il faut rappeller ce que i'ay dit auparauant, que Dieu exerce dans la suite des pechez deux bontez differentes; l'vne preuenante, l'autre subsequente. La preuenante est celle qui prévient le pecheur, elle le sollicite à la penitence, & luy donne vn commencement du pardon : L'autre, qui en suitte de la penitence du pecheur luy donne la grace justifiante, des graces actuelles, concomitantes & subsequentes. Quand nous disons que la liberalité & la clemence de

Greg.

n'e qui de le tia lai

Di

prochi Di do pla

po mi inc fa

ma

tre

foy per nite aud rife qu

poi dre eu:

s de iffi-

80

ICY

na-

e 8c

au-

e de

s le

dez

pe-

fle,

aint

reu-

lya

fors

nent

tes,

in-

dir

en-

ipa-

chez

'au-

qui

on:

neur uel-

and de

Dieu se lasse par la multitude des pechez ; nous n'entendons pas parler de la misericorde subsequente, qui pardonne les pechez en suitte des dispositions du pecheur, celle-là est infinie & inépuisable : quelque grande que soit la multitude & l'énormité des pechez, nous en obtenons le pardon si nous faisons penitence, redundantia clementia. Quand nous disons que Dieu se lasse, nous entendons parler de la misericorde preuenante, de cette bonté qui sollicite le pecheur à se convertir ; celle-là se peut tarir ; Dieu n'a pas promis des graces infinies, il les donne à qui luy plaist, & au temps qu'il luy plaist : Voila ce que vous faites par la multitude de vos pechez; & par vos mépris continuels. Enfin la misericorde se lasse; Il y a vn nombre de pechez, vn nombre d'inspirations, apres quoy point d'inspirations, point de graces, point de misericorde, on devient comme vn corps mort incapable, ou plûtost indigne de ses bontez & de sa liberalité.

Mais helas faut-il faire vn si funeste change-conclument? faut-il qu'vn pecheur, au lieu d'attirer les sion.

tresors de la misericorde de Dieu, attire sur soy les tresors de sa sustire? Saint Paul en a cependant formé l'arrest: Tu autem secundum impe-Rom.

niuens cor thesaurisas iram in die ira Quand vous 2.5.

auez resusé de vous changer, vous auez thesaurisé sa colere contre vous; c'est à dire qu'au iour que vous voudrez vous estre conuertis; apres auoir méprisé ses graces, il ne vous en donnera point; & il n'aura que des carreaux & des soudres pour lancer contre vous. La raison est,

no

82

il n

1

(er

cri

de

Sul

ritu

COY

me

pai

exc de

noi

via Qu

no

gra

qui

tan l'au

n'a

no

ché

for

tol

lag

ces

parce que d'autant plus que vous commettez de pechez, que vous persistez dans le crime, que vous resistez à ses graces; d'autant plus aussi la colere de Dieu augmente de son costé plus de preparatifs de supplices & de punition : Voilà le fruit de vos impenitences : Sa Bonté nous a sollicité pendant dix ; vingt ans pour sortir de nos criminelles habitudes; il a souuentesois frappé à la porte de nostre cœur, & il nous l'a demandé par ses playes & par son Sang; cependant nous n'auons pas voulu regarder cette main percée qu'il nous presentoit, nous n'auons pas écouté sa voix qui nous appelloit, nous nous sommes attachez plus fortement à mépriser ses graces & ses inspirations ; Vocani vos , & renuistis; extendi manum meam, & non erat, qui aspiceret : Qu'arriueil ? Ego in interitu vestro ridebo, & subsannabo vos: Ah c'est que quand le jour de nostre mort approchera, que nous souhaiterons de nous reconcilier auec luy, & faire vne penitence forcée de nos crimes, il n'y aura plus de graces, il se mocquera de nous; & au lieu de prendre pitié de nostre malheur, il en fera le sujet de sa joye & de sa risée : ridebo, & subsannabo. Chose étrange d'entendre l'expression del'Ecriture! subsannabo; le m'éclateray à force de rire ; C'est comme si vous voyiez vn homme qui apperceuant son ennemy expose sur vne roue souffrir dans toutes les parties de son corps, insultoit à son malheur & à ses peines, & éleuoit son ris pour marquer la joye & la satisfaction qu'il receuroit de le voir en cet estat. Quand Dieu nous verta à l'article de la mort, que sa Iustice aura disposé tous les appareils de

240

z de

que

Ili la

is de lale fol-

nos

appé

andé

nous

rcée

té sa

atta-

k fes

ma-

riue-

vos:

ap-

re-

rcée

il fe

ié de

& de

ange

bo; le

vous

emy

rties

pei-

& la

star.

orr.

ls de

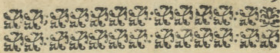
nostre supplice eternel, Ah il éleuera, pour ainsi dire, son ris pour témoigner son contentement; & bien loin de nous regarder d'vn œil de bonté. il n'aura pour nous que des mépris. Subsannabo

Mais, Chrestiens, pendant que nous auons le temps, faisons vn plus heureux changement; seruons nous de ses graces pour conuertir nos erimes dans vne serieuse penitence, & pour tirer de nos maux nos remedes & nos preservatifs. Rom. Sustinuit in multa patientia vasa ira, apta in inte- 9. 22. ritum, ut oftenderet diuitias gloria in vasa misericordia: Nous auons merité mille fois par nos crimes & nos recheutes, qu'il fist de nous les sujets de sa colere; cependant il nous a supportez auec patience, il nous a donné des graces pour nous exciter à la penitence, & pour nous aider à sortir de l'abysme de nos crimes; faisons en sorte que nous soyons les vaisseaux de sa misericorde : Caci vident, mortui resurgunt, pauperes euangelisantur; Que l'on puisse dire aujourd'huy de chacun de nous, que nous auons receu la lumiere de la grace, la vie spirituelle, & toutes les richesses que nous auions perdues par nos pechez : Il y a tant d'années que nous sommes abysmez dans l'aueuglement funeste du peché, & que sa bonté n'a pû encore se faire voir dans sa beauté: Que nous sommes enseuelis dans le tombeau du peché, & que sa puissance n'a pû encore nous faire fortir: Que nous sommes tombez dans la disette de tous les biens & les droits que nous auions sur la grace, & que sa liberalité n'a pû nous rétablir ces pertes, & nous remettre dans l'heureux estat

28 Sermon pour le second Dim. &c.

que doit estre vn Chrestien; parce que nous luy auons toûjours resisté, & nous auons preseré nos criminelles passions à ses sollicitations & à ses poursuittes: Que ce iour soit le dernier de nostre mort au peché, & le premier de nostre vie à la grace; asin qu'apres auoir suiuy ses lumieres, nous estre animez de sa vie, enrichis de ses tresors par nostre penitence en ce monde, nous les receuions en l'autre dans vne parsaite consommation; Où nous conduise le Pere, le Fils; & le S. Esprit. Ainsi soit-il.





### SERMON

POVR LE TROISIE'ME

### DIMANCHE DE L'ADVENT.

Medius vestrum stetit, quem vos nescitis. Ioan. 1. 26.

Il y a vn Certain au milieu de vous que vous ne connoissez pas. En S. Iean, chap. 1. vers. 26.



luy

nos fes

oftre

res, treles

om-; 82

> E sont les paroles que S. Iean répondit aux Pharmens, qui doient qui il estoit, pour accuser leur se laur quenglement, de ce ignorance & leur aueuglement, de ce

qu'ils ne connoissoient pas encore le Messie : Etie les peux adresser aue plus iuste raisonà la plus grande partie des Chrestiens, puisque nonobstant toutes les graces & les faueurs qu'ils ont receues de la bonté de Dieu, ie peux leur dire qu'ils ne le connoissent pas encore, Medius vestium, quem vos nesciris: Ce Dieu deuant qui les Anges sont dans de profonds respects, deuant qui les Demons font dans d'eternelles consternations, &

deuant qui enfin toutes les creatures ne sont que des atomes, est au dedans de nous, & nous ne le sçauons pas; ou si nous le sçauons, nous détournons nostre esprit de cet objet adorable, pour satisfaire plus facilement à nos passions. C'est ce funeste aueuglement des Chrestiens, que ie veux éclairer aujourd'huy; & ie veux leur faire connoistre que ce Dieu qu'ils s'imaginent estre essointe Vierge secondez mes intentions, puisque c'est l'interest de vostre Fils que ie soustiens; obtenez moy les graces necessaires du S. Esprit pour persuader mon Auditoire de cette importante verité: Ie vous salue pour ce dessein par les paroles de l'Ange, en vous disant: Aue Maria.

Voy qu'iln'y aye rien de plus connu que l'existence d'vn Dieu, iln'y arien de plus inconnu que son Essence; Si toutes les creatures sçauent qu'il est, tous les Philosophes ignorent ce qu'il est; & si la nature a graué dans le fonds de nostre ame qu'il est le Createur du Ciel & de la Terre, nous n'auons aucune faculté en nousmesmes, qui puisse comprendre l'immensité de cet estre infiny. C'est aussi cette esseuation de son estre qui est la cause de la plus grande partie de nos déreglemens; & nous nous persuadons facilement qu'il n'est pas en nous, parce qu'il est infiniment au dessus de nous : Medius vestrum, quem vos nescitis : C'est , Chrestiens , ce Dieu que vous ignorez, que ie vous annonce aujourd'huy; & c'est ce Dieu que vous offensez par vostre aueuglement, que ie souhaite de vous

de r cher mor de d donn ne I Dier rige

coun nou ble prel mes vnie pecc par pech nos nous mor Mar & m fur : fons Pho trou

lenc

de fe

refid

ue

ne

é-

ur

eft

10

ire

re

es.

ne

5 ;

TIE

1-10

es

ue

us

es

nt

ds

de

IS-

de

de

tie

ns

est

m,

eu

I-

ar

us

faire connoistre ; soit pour vous obliger de l'aimer auec plus d'ardeur, soit pour l'adorer auec plus de respect. Et pour le faire auec plus de succès, cherchons la cause du mal pour y remedier, & montrons que la cause de cet aueuglement vient de deux funestes principes : 1. Nous ne regar- Dinision dons iamais Dieu comme present à nous : 2. Nous du disne pensons iamais que nous soyons presens à cours. Dieu. Ce sont ces deux erreurs que ie veux corriger aujourd'huy dans les deux Points de ce discours, & qui feront le sujet de vostre attention.

Ouy certainement quand Dieu auroit les yeux fermez, & que nous ne ferions pas reflexion qu'il POINT nous regarde, ce seroit toujours vn frein capable d'arrester nos libertez, de sçauoir qu'il est present, & qu'il reside au milieu de nous-mesmes : C'est cette presence de Dieu, qui estant vnie à l'humanité, l'a rendue necessairement impeccable; qui estant appliquée aux Bien-heureux par la lumiere de gloire, les rend incapables de pechez; & qui peut faire vn semblable effet dans nos cœurs, si par l'vsage de la foy & de la raison, nous en renouvellons souvent la memoire : Me- Ignat. mor esto Dei, & non peccabis, disoit S. Ignace le Mart. Martyr. Mais pour nous appliquer ce flambleau. & montrer le pouvoir raisonnable qu'il doit avoir fur nos esprits; montrons que les mesmes raisons à proportion qui rendent Dieu present à l'homme, doiuent attacher l'homme à Dieu. I'en trouve deux principales; l'yne se prend de l'excellence & de la souveraineté de son estre, & l'autre de ses bien-faits; C'est en ces deux postures qu'il reside au milieu de nous. 1. Comme sur son

Thrône en qualité de Souuerain: 2. Comme vn pere au milieu de sa maison; mais en quelque estat

qu'il paroisse, il doit arrester nos pechez.

1. Ie dis donc que le premier estat de Dieu, & comme la premiere posture auec laquelle il paroist dans nos cœurs, est en qualité de Souuerain : Et la raison generale de cette verité est, parce que le fondement de son immensité est l'étenduë de son estre ; il est necessairement present par tout à cause qu'il est infiny, & ne souffre point de limites : C'est pour quoy il est Souuerain, & domine sur toutes les differences des lieux, aussi bien que des Temples & des Autels. Que si Dieu est auec cet éclat au milieu de toutes les creatures, c'est principalement dans les hommes qu'il reside d'vne particuliere façon; c'est là le plus important endroit de son estat; c'est là où il a placé son Thrône: Ero in medio tui in gloria. Aussi c'est pour cette raison qu'il a rendu sa presence si sensible au fond de nos cœurs, qu'il a enuironné ce Thrône de tant de flambeaux, iugeant qu'il estoit necessaire de se faire connoistre en ce lieu. Et s'il est important à vn Roy de ne viure pas inconnu au milieu de ses peuples, que veulent donc dire ces connoissances si viues que la nature infinue dans nos ames, qui marquent bien qu'elle vient d'vn principe qui n'est pas éloigné, & qui nous fait regarder Dieu comme vn objet qui nous est toûjours present? Quoy ces craintes & ces esperances soudaines, qui dans des accidens impetueux nous font retourner à Dieu comme à vn azile qui n'est pas loin ; & dire par vne impetuosité de nature, ô mon Dieu? Ce iont,

fon ďu fan ny tim Die Chi COL au Ca ce dis 28 ne' mai pro qui enc dor

ce reft mil doi den information pho

fe f tie hor de l n peestat Dieu, elle il ouneé est, ft l'éesent ouffre erain, lieux, Que si es les nmes là le là où loria. preju il a k, iuoistre de ne , que es que quent It pas omme by ces dans ner à & dire 1? Ce

font,

font, dit le sçauant Tettullien, les témoignages d'une ame qui est naturellement Chrestienne, qui sans auoir estudié dans l'école des Philosophes, ny ouy les predications des Chrestiens, a ce sentiment du Christianisme, qu'il y a toujours vn Dieu present : Testimonium anima naturaliter Terrol. Christiane : Et si nous vsions de ces lumieres, deTest, comment pourrions-nous offenser Dieu, le voyant anima. au milieu de nous si Souuerain & si Illustre? Car quand ie vous dis qu'il desfiend par exemple ce crime, & que vous luy deuez obeir; le ne dis pas qu'il a mis son tabernacle dans le Soleil & qu'il vous parle par la voix des tonnerres; le ne vous le represente pas sur la montagne de Sinaï parmy les éclairs & les flammes, pour vous prononcer cette loy; Mais ie dis que le mesme qui a placé son tabernacle dans le Soleil, l'a mis encore dans vostre ame; & que de la mesme main dont il a fait les tonnerres dans l'air, il fait les remords dans vos consciences; le soustiens que ce mesme Oracle qui a parlé sur cette Montagne, est maintenant placé au fond de vostre cœur, au milieu de vos passions qui l'environnent : Ne doit-il pas arrester les fougues de ces passions, & demeurer aussi inuiolable au milieu de ces feux insolens, que iadis au milieu de ces flammes respectueuses? Certes, quelque fureur qui triomphe de nostre raison, nous auons du respect pour Dieu; & en quelque lieu que nos imaginations se figurent cet Estre souverain, toujours vne partie de nous-mesmes soustient les interests de son honneur; nous auons de la peine, & souffrons de la violence à choquer son Excellence, & à Dominic.

34 Sermon pour le troisième

violer les droits de sa Souueraineté: Mais il faut auouer que ce nous est vne fureur extraordinaire, de l'offenser quand il est present, & de l'attaquer, non pas sur les aisses des vents, ou sur les Cieux, ou dans les Astres; mais au fond mesme de nos cœurs, & au milieu de nous-mesmes. Voyez seulement, pour les hommes qui nous sont de quelque consideration, nous auons vne secrete disficulté de les offenser en leur presence; ou parce qu'il y a vne espece d'impudence dans cette sorte d'affront ; ou parce que la veue d'vne excellente dignité ou de quelque beauté ravissante, nous donne naturellement de la reuerence, & arreste nostre fureur. Vn Soldar enuoyé pour tuër Marius, ce grand Capitaine Romain, il ne pût pas executer ce parricide dessein, quand il fut en la presence de ce Prince, & qu'il vid sa majesté; & il protestoir par apres, que la dignité de son visage, & les rayons qui sortoient de ses yeux, auoient arresté sa main, & estouffe la resolution de son crime. Et autresfois ce celebre Parlement d'Athenes, ces inflexibles Areopagites, qui auoient conclu de faire le procez à vne fameuse Courtisane; quand ils virent sa beauté, n'oserent pas condamner son crime: D'où vient que par apres ils resolurent entre-eux de faire les iugemens pendant la nuit & dans l'obscurité des tenebres, pour ne se laisser pas éblouir par la presence des criminels. Et pour nous seruir des exemples plus saints, ne sçauonsnons pas que David, qui auoit de si raisonnables ressentimens de colere contre Saul, le trouuant yn iour endormy, n'osa pas toucher à ce Prince,

eût reft que veu ne la p ure Pro du l'im dan fend peu con des qu'o doit du I l'off Sour doiu tieux arrac prile pres les a cher meln corps

> font of Estre

faut inaiattaur les elme mes. font ecree; ou s cetd'vne ffanence. pour il ne and il id fa ignile ses a relebre eopaez à nt sa rime: -eux r pas pour ionsables

want ince,

parce qu'il estoit l'Oint du Seigneur; & bien qu'il eût les yeux fermez, par sa presence seule il arresta ce coup ? Et c'est peut-estre de ce sentiment que procedent les précautions des rebelles, qui veulent faire quelque sedition dans vn Estat ; ils ne vont pas executer ces abominables desseins en la presence du Roy, ny l'attaquer dans son Louure, ou dans son Palais; ils cherchent quelque Province éloignée, ils se jettent aux extremitez du Royaume, non seulement pour y trouuer de l'impunité, mais pour se rendre plus impudens dans l'absence de leur Prince. Que si la presence des Roys peut calmer les seditions des peuples, & arrester les desseins de ceux qui conspirent contre leur Estat, si le visage mesme des criminels peut empescher de justes sentences qu'on auoit prononcées contr'eux; quel empire doit auoir sur le cœur d'yn Chrestien la presence du Dieu qu'il adore, quand il est question de l'offenser? Combien est-ce que la majesté de ce Souuerain, ou les attraits de cette beauté dinine doiuent estre puissans pour calmer les plus seditieux mouuemens de nos passions, & empescher les injustes sentences de nos esprits, & nous arracher de la main les armes que nous auions prises contre sa gloire? Et il n'est pas seulement prés de nous & present à nostre veuë comme sont les autres objets; mais ce qui nous doit toucher plus sensiblement, il est au milieu de nous mesmes ; il est dans rous les membres de nos corps, dans toutes les facultez de nos ames: Ce sont comme des throsnes multipliez où reside cet Estre souverain, d'où il nous défend le peché,

Cij

Sermon pour le troisième

& d'où il se plaint de nostre desobeissance. Et il est encore par tout tout entier, s'il faut ainsi parler, auec toutes ses beautez, tous ses droits, & toutes les perfections de son estre. Scauez-vous? tout ce que Dieu a dans le Paradis, & ce qu'il montre dans la Gloire, il l'a dans nous-mesmes; là vous pounez dire que consiste l'objet de la beatitude, que le Pere engendre le Fils; & le Pere & le Fils produisent le S. Esprit : Il ne faut qu'oster le voile pour voit ce rauissant objet sur toutes les parties de nous-mesmes, pour voir le Paradis entier fur nos yeux, fur nos mains, dans nos cœurs; & je ne doute pas que nos Anges Gardiens ne trouuent la beatitude en nous-mesmes. puisque Dieu y est : Et qu'vn Chrestien cependant aille offenser son Dieu dans sa gloire, & encore dans son cœur? il faut donc qu'il l'affronte teste à teste, pour ainsi parler, & qu'en sa presence il luy dise, qu'il le veut offenser: Il faut donc qu'il foule aux pieds cette Beauté immortelle, cette souveraine Majesté, & qu'il passe par dessus son Sceptre & sa Couronne; qu'il porte ses impietez à trauers les personnes de la Trinité, & qu'il produise des abominations là où mesme il void que le Pere engendre son Fils. Ha, Chrestiens, cette impudence est trop sacrilege pour tomber dans l'esprit d'vn Chrestien : Il faut donc que pour offenser ce Prince souverain, il s'éloigne de sa presence, & qu'il se retire à vn coin de son Pi. 138. Estat. Mais dit vn pecheur auec Dauid, Quo ibo à spiritu tuo, & quo à facie tua fugiam : si ascendere in Calum, tuillic es : Où iray-je malheureux pour éuiter la face de mon Iuge? Si ie monte dans les

Cier RIOU milie vost done mer gard bien dam

Parl uera nous que raife crea les, non Eftre fit al moue pech fort & no Paul prese yop men élois roit mon Cau

ales

. Et il

fi par-

ts, &c

vous?

e qu'il

fmes;

a bea-

ere &

u'oster

toutes

aradis

is nos

Gar-

fmes.

cepen-

& en-

Fronte

a pre-

it done

rtelle,

deffus

es im-

& qu'il

il void

stiens,

omber

ac que

gne de

de son

Quo ibo

cendero

x pour

ans les

Cieux, il y est : si ie décends dans les Enfers, ie l'y trouue: Dites mieux, que vous le trouuez au milieu de vous-melmes, & qu'il est impossible à vostre injustice de vous éloigner de luy. Reste donc que par vne volontaire ignorance vn homme ne le voye pas, & qu'il n'aye non plus d'égard à luy que s'il estoit au delà des Cieux, ou bien au fond des abysmes : Reste que pour condamner cette beauté adorable, il fasse comme ce Parlement, qu'il le juge dans les tenebres.

2. Mais quand nous pourrions resister à la souueraineté de son Estre, au moins ne sçaurionsnous pas refuser nos reconnoissances aux bienfaits que nous receuons de luy. Car c'est encore vne raison de la presence de Dieu au milieu de ses creatures, c'est qu'il agit continuellement en elles, & qu'ainsi il est attaché à tous les hommes non seulement par l'immensité necessaire de son Estre, mais encore par ses operations: non longe Actor. sit ab vnoquoque nostrum: in iosa enim quinimus 17. 28. sit ab vnoquoque nostrum ; in ipso enim viuimus, mouemur & sumus. Non ne vous imaginez pas, pecheurs, que le Dieu que vous offensez, soit fort éloigné de vous; nous sommes, nous viuons, & nous nous remuons en luy, dit l'Apostre saint Paul : où il semble tirer vne consequence de la presence de Dieu en nous par les bienfaits qu'il y opere. Ce n'est pas que Dieu pour agir simplement eût besoin d'estre present; quand il seroit éloigné au delà des frontieres du monde, il pourroit operer sur nous : Mais l'Apostre veut dire à mon auis; Premierement, que Dieu, en qualité de Cause efficiente, doit estre intimement present a les effets; parce qu'il les fait d'vne façon ex-

Cij

souffre pas d'éloignement. Ou bien encore il

veut infinuer qu'il est le fouuerain de tous les

Estres, qu'ils ne pourroient pas subsister vn mo-

ment, s'il ne les soustenoit; le ne dis pas seule-

me

trui

uon

que

ieul

ma

les

pou

l'en

où i

vne

coo

nou

nos

pou

ver

nou bles

rera

fain

vn a

ceu

me

con Serv

qu'i

qui

Qui

reli

nor

rité

ment par son action, mais encore par la presence, comme sur vne base generale & solide. Illustre verité, Chrestiens, & qui nous deuroit obliger à vne eternelle reconnoissance, & nous faire dire auec S. Augustin, Omni momento me tibi obligas Domine: O Seigneur vous m'obligez à tous les momens de ma vie; & ainsi comme il n'est point d'heure en laquelle ie ne reçoiue de vos bienfaits, ainsi ne dois-ie passer aucun moment que ie ne vous aime de toute mon ame. Et si cette presence bien faisante de Dieu est vn motif si puissant pour meriter l'amour des hommes, ne doit elle pas encore plus efficacement arrester les passions des impies? & en quelle plus agreable posture se peut-il donc presenter à nos yeux, qu'auec les mains chargées de faueurs? Que si nous scauons qu'il est dans toutes les parties de nous-mesmes, non pas seulement pour en retirer de la gloire, ou pour y exercer fon authorité, mais pour les conseruer par son

action, pour les soustenir par sa presence: Et si

Dieu est si attaché à nous par de si aimables

liens, comment est ce que nous pouvons nous

separer volontairement de luy? & s'il est en nous

& nons en luy afin de conseruer nostre estre, ne

doit-il pas en cet estat estre à l'abry de nos inju-

res? Faut-il donc qu'au moment qu'il nous fait

du bien, nous luy fassions du mal? que lors mel-

i'il ne

ore il

is les

mo-

eule-

pre-

olide.

uroit

nous

to me

oligez

me il

ue de

mo-

ame.

est vn

hom-

ment

nuelle

enter

e fa-

outes

ment

ercer

r fon

Et fi

ables

nous

nous

e, ne

inju-

s fait

mel-

me qu'il conserue nostre estre, nous voulions detruire le sien; que les bienfaits que nous receuons de luy, soient des armes pour l'offenser; & que cette presence qui l'atrache à nous, soit seulement pour redoubler ses affronts par cette malheureuse circonstance? Iustement comme si les rayons du Soleil se changeoient en des armes pour le combattre & pour l'éteindre ; Comme si l'enfant au ventre de la mere déchitoit ses flancs où il est : Encore auons-nous, pour ainsi parler, vne presence de Dieu redoublée, en ce qu'il coopere à toutes nos actions lors mesme que nous les tournons contre sa gloire; il est dans nos yeux non seulement pour les conseruer, mais pour agir auec ces yeux; & ie ne diray pas pour verser des larmes de penitence, mais helas il nous donne son concours pour les plus abominables de nos œillades: Il est dans nos cœurs, non seulement pour les soustenir, mais pour cooperer à tous leurs desirs; ie ne diray pas les plus saints, mais encore les plus impies. N'est-ce pas vn affront à Dieu le plus grand qu'il puisse receuoir del'homme, & vne injustice dans l'homme la plus grande qu'il puisse commettre contre Dieu? Quoy donc qu'il contraigne la bonté & la condescendance de Dieu à servir à sa malice? Seruire me fecisti in peccatis tuis. Ce n'est pas assez Isaix qu'il se serue mesme de sa main contre luy, & 43.24. qu'il fasse combattre Dieu contre Dieu mesme. Que c'est donc à vne meilleure condition qu'il reside au milieu des tygres & des dragons, que non pas dedans les hommes : Il conserue à la verité le venin des dragons, & il allume les rages C iiij

des tygtes; mais ces rages sont innocentes, & ces venins bien loin d'offenser sa gloire, la louent: il n'y a que l'homme seulement, où sa presence luy soit injurieuse, & où il soit obligé d'agir contre soy-mesme: Au moins s'il y auoit quelque partie dans nous, où Dieu ne fust pas present de la sorte, & à laquelle il ne fist pas de bien, nous pourrions choisir cet endroit, afin de l'offenser auec plus de liberté; S'il y auoit quelque moment dans nos vies, où il suspendist ses bienfaits, nous le pourrions prendre pour nos crimes auec moins d'ingratitude ; S'il y auoit quelque operation ou de nos cœurs, ou de nos mains, ou de nos langues dont nous peussions disposer, nous les pourrions employer contre luy auec moins d'injustice: Mais helas en quel lieu pouuons-nous porter nos coups, où il ne soit par ses Bienfaits? quel temps pouvons nous prendre dans nos vies, où il ne les conserue; & quelle action pouuons-nous faire, où il n'agisse auec nous? Malheureux qui vas signer cette sentence, ce faux contract, cette injustice ; Dieu est dans cette langue qui va dire , j'y consens ; & il écrit auec cette main qui trace ces malheureux catacteres. Passerions-nous outre dans nos pechez, si nous connoissions ce que ie presche ? & nostre foy nous ouuroit les yeux pour voir la bonté de Dieu ainsi eternellement occupée à nous faire du bien, pourrions-nous consentir à ces injustices? Non certes, nous auons trop d'inclination pour vn Dieu bienfaisant: Cenom de Pere, auec lequel il paroist au milieu de nous, nous est trop aimable & trop saint; & il faut que

38

à fa

ligé

uoit

pas

de

1 de

iel-

fes

nos

101

nos

ons

atre

quel

ne

ous

: 80

iffe

eneft

% il

eux

pe-38 5

rla

e à

r à

in-

de

us . que

pour l'offenser nous taschions de le méconnoistre: Nous ressemblons justement à ces enfans Parricides, qui pour tuer leur pere plus librement, luy mettent vn voilesur le visage; afin que la veue de ce visage n'arreste pas leur fureur. Nous voulons offenser Dieu; la foy nous dit qu'il est nostre Pere; & par vne continuelle action il nous donne toute la vie : Il faut pour luy frapper le cœut que nous luy voilions le visage : Mais en dépit de nous, il est au milieu de nous-mesmes; & tout voilé qu'il est, il nous dit que nous frappons noftre pere: Reste donc que nous fermions les yeux à ses bienfaits & à ses plaintes; & que nous enuironnions sa presence de tenebres, puis que nous ne le regardons jamais, & ne pensons jamais qu'il nous regarde.

Et c'est la seconde partie de la presence de Dieu, ou la seconde reflexion que nous deuons Point faire sur cette presence, & qui peut arrester nos pechez : Cen'est pas que ie veüille dire qu'il doiue estre au milieu de nous pont nous voir ; quand il seroit au delà des Cieux, & que par vne supposition impossible il ne seroit pas au milieu de nous, cet éloignement ne nous déroberoit pas à sa veuë: l'eminence de son esprit & la vigueur de son intelligence trauersant tous les Cieux, viendroit sonder les plus secretes de nos pensées, quand elles seroient plus obscures que la nuir, & plus profondes que les abysmes, Qui intueris abysfos, & non Daniel. sieut dies illuminabitur. Mais ce qui nous rend plus 3.55. fensibles encore ses regards, c'est que ses yeux Psalm.
tout percans qu'ils sont, sont attachez à pous tout perçans qu'ils sont, sont attachez à nousmesmes; le Soleil qui demeurant dans le Ciel, pour-

roit éclairer nos tenebres, est luy-mesme dans nos cœurs. Mais encore outre ces raisons generales, nons pouuons dire qu'il est present au pecheur d'une particuliere façon, & qu'il applique encore ses lumieres sur luy, parce que c'est son ennemy, & que tous ses coups le blessent ; comme vn homme qui se bat, a toûjours les yeux sur son aduersaire, il obserue toutes les postures de fon corps, & tous les mouuemens de son esprit: & comme s'il n'auoit point d'yeux pour tout le reste du monde, il employe toutes ses lumieres pour contempler fon ennemy. Ce que les hommes font par la necessité de leurs desseins, Dieu le fait par vne raisonnable indignation, & pour la reparation de sa gloire; In omni loco oculi Domini contemplantur bonos & malos; Ouy, quand il ne regarderoit pas le reste du monde, il regardera le pecheur, & il obseruera tous les coups & tous les mouvemens de sa rage. Et s'il est vray que les yeux de Dieu soient toûjours ouverts sur nous, n'est-ce pas assez pour nous empescher d'estre coupables, & pour dire, Magna nobis indicta est necessitas iuste retteque viuendi, qui cuntta petimus ante oculos iudicis cuncta cernentis: Nous auons vne tres-grande, mais tres - heuteuse necessité d'estre gens de bien, puis que nous viuons en la presence & deuant les yeux de Dieu, qui void toutes nos actions : 1. Comme témoin : 2. Comme nostre ennemy & nostre juge ; l'vn nous doit arrester par la honte du mal que nous faisons; l'autre par la crainte de la colere qui nousmenace.

1. Developpons vn peu ces deux sortes de re-

Prov.

gards, & presupposons que la honte d'estre veu est vn frein que la nature a donné à nos crimes; Il n'est rien que le pecheur apprehende tant que la lumiere & les témoins; la folitude & la nuit luy sont des occasions fauorables: Et le Philosophe Romain n'a-t'il pas dit iudicieusement, que s'il y auoit par tout des témoins, on osteroit vne partie des crimes, au moins de ceux qui sont honteux & lâches, & qui répandent vne plus sensible infamie sur les criminels: Maxima pars peccatorum tollitur, si peccatorum testis affiftat. Et S. Ambroise ne dit-il pas, Erubescit testimonium erroris, qui non erubescit errorem : Celuy qui n'a pas honte Amb. de son crime, a honte en la presence de ceux qui le connoissent? Et n'est-ce pas de ce sentiment naturel que procede cette maxime si commune à tous les pecheurs, personne n'en sçaura rien? Faut-il commettre vne injustice ? Nemo nos videt: Faut-il soliciter l'innocence d'vne fille ? Nemo nos videt : C'est vn lieu reculé, la chambre est bien fermée, l'obscurité de la nuit nous courre de ses voiles. Abominable maxime! mais qui ne peut pas subsister dans nostre Christianisme, où nous adorons un Dieu, qui comme dit faint Augustin, est tout yeux, Deus totus est oculus : & qui à encore Aug. ses yeux attachez au milieu de nous - mesmes. Que si la veue d'vn homme seulement peut arrester par sa puissance l'execution d'vne lascheté; si les yeux d'vne mere empeschent les libertez de sa fille ; quand elle auroit toutes les passions du monde, elle n'oseroit les témoigner à la veue de ce témoin : Et que doiuent faire les yeux de Dieu?

Quel pouuoir auront-ils fur vne ame qui verra ses

mee re-

dans gene\_

au peplique

ft fon

comux fur

es de

rit: &

reste

pour

nmes ieu le

our la

omini

ne re-

era le tous

ne les

ous,

'eftre

ta est

timus

uons effité

en la

void

om-

doit

lons;

regards? Soit que nous regardions la dignité de ce témoin, ne nous doit il pas estre plus confiderable que non pas les yeux de tout l'Vniuers; & ne nous est-il pas plus important d'estre en bonne estime dans son Esprit, que dans les pensées de tous les hommes ? Dieu seul est vn grand témoin à l'homme, & vous deuez plus apprehender de rien faire qui choque ses yeux, que non pas à la veue de tous les peuples : Vous n'oseriez commettre cette action à la veue de cet auditoire; & comment n'auez vous pas de honte de la faire deuant Dieu? Si d'ailleurs nous considerons la force de sa connoissance, il est certain qu'il connoist les plus honteuses differences de nos crimes. Quand nous faisons vn peché deuant les hommes, ils ne voyent que l'exterieur; ce qu'il y a de plus noir & de plus lâche, est caché dans le cœur: Mais vous Seigneur, dit le Prophete, vous auez mis nos pechez dans vos yeux mesmes, Posuisti in neruo pedem meum , & obseruasti omnes semitas meas, & vestigia pedum meorum considerasti. Vne autre version porte, Radices pedum meorum; vous avez contemplé jusqu'aux moindres racines de nos actions ; jusqu'aux dernieres ressources & aux plus secretes intentions de mes crimes. Et pourquoy cela?- c'est parce que ses yeux ne sont pas seulement autour de nous, dans nos cabinets & dans nos chambres; mais ils sont au dedans de nostre cœur, sur les racines & dans les sources de nos pechez; & ils veillent fur toutes nos operations auec vne eternelle application, auec vne lumiere infatigable. Est-il possible de l'offenser au milieu de ces lumieres sans que la honte de pa-

Iob. 13.

ité de

confi-

niuers:

tre en

enfées

nd té-

ehen-

e non

**feriez** 

ditoi-

e de la

erons

qu'il

os cri-

nt les

qu'il

ans le

vous

, Po-

nes le-

erafti.

orum;

cines

ces &

s. Et

font

inets

ns de

ces de

pera-

ne lu-

er au

pa-

roistre criminels à la veue de ce témoin nous empesche de l'estre? Non Chrestiens, les yeux d'vn Dieu sont insupportables à vn pecheur, il faut qu'il les éclipse; au moins a-t'il fouhaité le malheureux d'auoir vne diuinité aueugle ; & ne pouuant pas porter ses mains sur ses lumieres pour ler esteindre, il a voulu en douter dans son esprit: Si est scientia in excelso. Si Dieu auoit la connoissan- psalm. ce de nos vies? Cet impie a tâché par vne pieté sa- 72.11. crilege de luy ofter la veue de ses pechez, disant auec ces Prophanes, qu'il ne se niéloit point de nos affaires; ou qu'au moins il n'auoit garde de souiller la pureté de ses yeux par la veue de ces abominables objets. Et pour montrer que c'est vne maxime des Demons, qui ne taschent que de nous ofter cette presence de Dieu afin de nous rendre coupables; voyez les belles inuentions qu'il auoit suggerées aux Idolatres, afin de leur faire secoüer le joug : Premierement quand ils ont reconnu quelques Dieux, ils ont fait des Idoles aueugles, ne leur donnant que des yeux peints, ou bien des prunelles de bois & de pierre, qui estant inanimez, estoient incapables de voir leurs pechez. Secondement pour la difference des lieux; bien qu'ils ayent mis des Dieux par tout, ils n'en ont pas mis dans eux-mesmes; dans l'air, fur la terre, dans les abysmes, dans les arbres, dans les forests; mais ie ne trouve pas qu'ils avent placé de Diuinité dans le cœur de l'homme, de peur d'y auoir vn témoin. Enfin pour le temps, vn saint Pere fait cette belle reflection que quelques-vns d'entre les Payens ont adoré le Soleil, & les autres la Lune, afin de trouuer dans ce partage

le

l'c

la

1te

pa

pe

lat

ur

àV

ma ho

vio

c'e

de

de

fi a

flai

flar

yel

ou

lag

des temps quelqu'vn qui fust libre pour leurs crimes : Ceux qui adoroient le Soleil, & qui estoient obligez pendant le iour de respecter cet illustre témoin, auoientau moins la nuit libre pour leurs crimes en l'absence de leur Dieu; &ceux qui adoroient la Lune apres auoir esté retenus pendant la nuit par la preience de ce flambeau, auoient la liberté pendant le jour, que leur Deesse ne les voyoit pas : Et Minutius Felix dans son Octaue, remarque qu'vne des choses que les Payens trouuoient à redire dans nostre Christianisme; c'est, disoient-ils, que le Dieu des Chrestiens est vn Dieu trop curieux, & qui se méle de trop d'affaites; il n'y a point de secrets pour luy, & il n'y a rien qu'il ne voye : Curiosus Deus , & in actus humanos inquistior. Mais c'est en cela, dit ce Docteur, que consiste la grandeur de Dieu, que de voir tout ce qui se fait, & de pouuoir arrester par cette consideration les crimes de ceux qui l'adorent. Ouy mal-heureux Chrestien, qui peut-estre pour pecher plus librement as des sentimens idolatres, qui voudrois auoir vne Idole aueugle pour ton Dieu, sçache qu'il voit mesme cette pensée, qu'il est le témoin de ton cœur ; mais encore qu'il

2. Et c'est encore vn dernier rayon de ses yeux, qui doit arrester nos crimes, que ce n'est pas auec vn regard indisserent qu'il void ces objets; ou bien comme il voiroit des injures saites à vn autre; mais auec vn œil d'ennemy, & qui doit se venger luy-mesme. Premierement, parce que les pechez que l'homme commet, l'offensent: Secondement, parce qu'ils l'offensent en sa pre-

Minut

CII-

ient

e té-

eurs

do-

it la

t la

les

ule.

ou-

di-

)ieu

s; il

rien

enos

que

ce

on-

)uy

pe-

res,

ton

ée.

u'il

fes

'est

ob-

tes

qui

rce

nt:

re-

sence & au milieu de son cœur; Et enfin, parce que le pecheur sçachant bien que Dieu le void, il l'oblige en quelque façon de seruir de témoin des injures qu'il souffre; & si i'ose parler ainsi, luy tenir le flambeau pour éclairer ses affronts. Helas!quel ressentiment conçoit il dans son cœur, &c quelle flamme est-ce que ses yeux allument à la veuë de ces indignes & injurieux objets ? C'est iustement comme si vn Tyran qui feroit mourir vn fils en la presence de son pere, & qui obligeroit ce pauure desolé d'estre luy-mesme le témoin de la perte qu'il fait, & de voir réjallir sur ses yeux, ce fang si cher & si aimable. Ou bien encore comme si vn impudent adultere contraignoit vn pauure mary de voir en sa presence violer son épouse, & detenir le flambeau pour voir son affront & sa honte. De quels yeux est-ce que ce pere regarderoit ce Tyran, qui condamneroit ses yeux à vn si lamentable spectacle; & quel éclair lanceroit vn mary, sur cet insolent adultere? Tels, mais plus ardens, sont les yeux de Dieu, sur vn homme qui l'offense; c'est vn prophanateur qui viole sa gloire, qu'il tient comme son épouse; c'est vn Tyran qui poignarde son Fils dans le sein de ce Pere diuin, & luy fait rejallir tout ce sang de ses playes dans ses yeux : Faut-il s'estonner si à la veuë de ces objets, il a des yeux tout de flammes, comme dit S. Iean; Oculi eius tanquam flamma ignis? Ie sçay bien que cela s'entend des I. yeux de IESVS au Iugement, ou parce qu'ils porteront visiblement toute la colere de son Pere; ou parce que leurs regards irritez seront les presages de l'Enfer, & qu'ils le feront sentir par

A poc.

auance: Mais pourquoy ne pourrons-nous pas appliquer ces flammes aux yeux de Dieu, quand ils regardent vn pecheur qui l'offense au milieu de luy-mesme? Car premierement il a la mesme colere à ce moment, qu'il aura à ce dernier iour; & il regarde le peché quand il se fait, auec vn œil aussi irrité comme quand il le condamnera par sa derniere sentence : Et puis, parce qu'il peut damner vn pecheur à tous les momens qu'il le void, il ne luy est pas plus aisé de le voir que de le perdre. Il n'est pas comme ces hommes qui ont des yeux pour voir leurs affronts, & des mains pour se venger; les yeux de Dieu sont ses mains; sa connoissance est son pounoir, & ses lumieres qui nous voyent, sont des feux pour nous damner. Si bien que nous ne fommes pas seulement enuironnez des lumieres de Dieu, mais encore de ses flammes: & s'il nous déuoiloit les yeux pour vn moment seulement, lors que nous faisons vn crime, nous nous verrions dans l'immensité de Dieu comme dans un abysme de flammes; nous trouuerions dans nos mains, dans nos estomachs, dans nos testes, par tout des yeux & des mains toutes ardentes, & à qui il ne faudroit qu'vn moment pour adjoûter vn Enfer par tout où ils ont leur lumiere. Si nous viions de nostre foy, pour voir au moins comme à travers ces ombres, ce feu dont nous fommes enuironnez, serions-nous si mal-heureux que de vouloir offenser ces yeux melmes? Il n'est point de pecheur si impudent, qui osast commettre vi peché à la veuë de IESVS, quand il ingera les hommes; non plus qu'vn criminel qui souhaite

C

I

h

P

ra

VC

CO

co

ne

les

EIC

ue

A

to

QU

Lça

VO

s pas uand eu de elme iour; ec vn onera qu'il qu'il rque es qui k des nt les & les pour es pas Dieu, léuoi-, lors rrions byfme mains, out des quil Enfer viions à tranes enque de t point ttre vn era les

uhaire

se sauuer en la presence de son Iuge. Ha! il est le mesme aujourd'huy, qu'il sera alors sur ce Thrône; & sans le contempler loin de nous, il est au dedans de nous-mesmes : Il fait de tous nos membres des Tribunaux, où il void, où il condamne nos pechez au moment que nous les faisons; il n'y a qu'vn petit internale entre sa veue & nostre damnation, il ne faut que le moment d'yne mort impreueuë, pour faire de ses regards nostre Enfer: fommes-nous pas malheureux de l'offenser en cet estat, & au milieu de ces abysmes? Ha! Chrestiens, il n'en faut pas dauantage pour conuertir les plus infames pecheurs, & pour conseruer l'innocence des Saints au milieu des occasions les plus dangereuses : Ce fut cette presence de Dieu, incomparable Susanne, qui garantit vostre pudeur; & vous deuez à la force de ses yeux, celle de vostre courage: Aussi ces deux infames Vieillards, qui comme des montagnes monstrueuses, portoient la neige sur le front, & le feu dans leurs entrailles, pour allumer vn semblable feu dans le cœur de cette Dame, commencerent leurs sollicitarions par cette abominable maxime, personne ne nous void, Nemo nos vides : Madame nous auons fermé les portes du Iardin, vous ne deuez rien craindre, puis qu'on n'en sçaura rien. Aueugles infortunez! auez-vous bien foüillé dans tous les coins de ce lardin? auez-vous examiné toutes les feuilles de ces arbres, s'il n'y a pas quelque témoin? Personne ne vous void, dites-vous; scachez que si vous éuitez les yeux des hommes, vous ne scauriez vous cacher aux yeux de Dieu; Dominic.

il est dans tous les coins de ce lardin; & il n'y a point vne feuille dans ces arbres où il n'y ait yn œil attaché; & vous-mesmes estes tout pleins de ses lumieres, & vous auez l'impudence d'as. seurer que personne ne vous regarde? Mais l'A. mour auoit mis son bandeau sur leurs yeux pour ne voir pas ce témoin, tandis que cette chaste tem. me rappelle la presence de Dieu dans cette dangereuse occasion, & tourne les yeux de tous costez, non pas pour demander du secours, mais pour y trouuer les yeux de ce témoin. En quel estat, dit-elle alors, te voids-tu reduite aujourd'huy, infortunée Susanne, qu'il faille ou pecher, ou mourir; ou mourir à la veue des hom. mes, ou pecher en la presence de Dieu ? Que ferons-nous, mon cœur? si nous resistons à cette tentation, les hommes verront ton infamie, & si nous consentons au peché, Dieu verra ton adultere? Beaux yeux de Dieu, qui brillez dans tout ce Iardin, & que i'adore au milieu de moy. mesme! soyez les témoins de ma fidelité, com. me vous en estes les causes: Retirez. vous, De. mons, i'aime mieux mourir infame deuant les hommes, que de pecher en la presence de mon Dieu. Allez, illustre victorieuse, trophée viuam de la presence de Dieu, il aura soin de vostre reputation, comme vous auez respecté sa presence.

fi

C

b

le

té

ſç

80

ſe.

po

ro

de

fa

qu

pe

pa

ter

bai

nui

poi

ure

àv

qui

de

cau

west

Die

noi

der

Die

de t

Conclu-

Nous auons tous les mesmes yeux de Dieu dans nos maisons & dans nos cœurs, que Susanne adoroit dans ce Iardin; & comment est et que leurs rayons n'allument donc pas vn semblable courage dans les esprits des Chrestiens Ha! c'est que iamais nous ne tournons les yeux

zil n'y

n'y ait

pleins

e d'as-

ais l'A.

ix pour

e fem-

cette

de tous

, mais

n quel

aujour.

ou pe-

s hom.

? Que

àcette

nie, &

rra ton

ezdanı

e moy-

, com.

s, De.

ant les

de mon

viuant

ftre re

esence.

e Dieu

Sulan

t est-ce

n fem-

estiens

es yeur

fur Dieu, iamais nous ne considerons qu'il est present, iamais nous ne pensons qu'il nous regarde: Et voila le grand coup du pecheur, voila ce qui fait les libertins, & ce qui cause les débauches; Il n'y a que Dieu seul qui importune le pecheur, il luy fasche de trouuer par tout ce témoin, ou cet aduersaire : Quoy, dit-il, ie ne sçaurois faire vn pas que ie ne trouue mon Dieu, & ie ne scaurois entrer chez moy, qu'il ne se presente? Allez pensée, cet objet est trop importun, il faut que ie m'en défasse; iene sçaurois le bannir du monde, il faut que ie le chasse de mon esprit: Au moins i'oublieray tellement sa presence, que ie ne penseray non plus à luy, que s'il estoit au delà du monde : si vne bonne pensée me parle de Dieu, ie l'étoufferay; si sa parole importune mon repos, ie n'iray plus l'entendre; & c'est ainsi que peu à peu vn homme bannit Dieu de sa presence, & qu'il fait vne nuit dans son cœur, où sa presence ne paroist point; & qu'à la faueur de ces tenebres, il couure mille pechez: Semblable, dit S. Augustin, à vn aueugle qui seroit au milieu du Soleil, & qui croiroit qu'il n'y a pas de lumiere autour de luy, parce qu'il ne la void pas, & voila la cause des abominations des pecheurs, Medius Ioan.I. vestrum stein, quem vos nescinis; Vous auez vostre Dieu au milieu de vous, sans le vouloir reconnoistre.

le souhaiterois à la verité de pouuoir persuader à tout le monde l'vsage de la presence de Dieu, à l'exemple de tous les Saints, & encore de tant de bonnes ames qui ne perdent presque

Sermon pour le troisième

iamais de veuë, ce Dieu qui reside dans leur cœur: Non pas que par vn effort d'imagination, il faille s'attacher continuellement à cette pensée, il suffit de tourner les yeux de temps en temps au dedans de nous-mesmes pour y voir cet objet, & par des actes de foy reiterez, faire comme vn iour eternel dans nos pensées, au moins dans les occasions des pechez. Rappel. lons vn peu ces lumieres: à la premiere tenta. tion qui sollicitera vostre courage, souuenez. vous de ce que ie vous ay dit, que vous auez vn Dieu present, & que ce Dieu vous regarde, Ie ne demande pas que vous preniez vn Crucifix à la main, comme vne sainte Catherine, peut-estre n'en auez-vous pas dans vostre maison; ny que vous vous ierriez dans les épines ou dans les neiges, comme les François, ou les Benoifts; le demande que vous vsiez du conseil de S. Au. gustin, & que vous cherchiez vn lieu où Dier ne soit pas, afin d'y commettre vos crimes: He bien vous estes resolus de commettre cette im. pureté; il n'y a ny conscience, ny pudeur, ny temoin, qui vous arreste; le ne veux pas m'opposer à vostre dessein, mais prenez vn peu de loisir seulement pour chercher vn lieu commo de ; cherchez dans cette Ville vne maison , & dans cette maison vne chambre, & dans cette chambre vn coin où Dieu ne soit pas present : & quand vous serez arriuez en ce coin, fouille de tous costez, examinez vos tapisseries, vos chaises & vos lits, si Dieu n'y est pas caché: & si vous trouuez cet endroit bien-heureux ol Dieu ne soit pas present, & où ses yeux ne vou

te eff ric vo

V

prove que la ge tant rep firs

defe pen fez blig éuit Gra cœu

Die tout jour des

ace

au n

voyent pas, allez pecheur triomphant, allez ns leur victorieux impie, allez commettre toutes vos nation, abominations, puisque Dieu n'est pas dans cete pente chambre: Mais helas! s'il est par tout, s'il mps en est dans tous les endroits de ce cabinet, si vos y voir rideaux sont tous pleins de ses yeux qui vous , faire vovent, comment pouuez-vous les commettre? es, au Est in medio tui. Ha! ce Dieu est non seulement appel. dans cette chambre, mais au milieu de toytentamesme par son immensité: Respecte donc sa uenez. presence, & ne commets pas vne action à sa is auez veuë, que tu n'oserois commettre à la veuë de egarde. quelque honneste homme: Ouure les yeux de n Crula foy, & l'enuisage pour le Témoin & le Iuherine, ge de tes pensées les plus cachées , Deus sornmailon; tans corda & renes; Il fouille tous les plis & les ou dans replis de ton cœur, & examine tous ses deenoists; firs & ses souhaits. Si cela est ainsi, mon S. Au. Dieu, comme ie n'en peux douter, ie veux ù Die desormais faire toutes mes actions dans cette es : Hel pensée, que vous les voyez toutes : C'est asette im. sez que ie vous ay pour témoin, pour m'oeur, ny bliger à viure en veritable Chrestien, & à s m op. éuiter toutes les occasions de vous offenser: peu de Grauez ce sentiment bien auant dans mon commo cœur, afin que le Demon ny les passions, fon, a n'aueuglent point mon esprit. C'est, mon ns cette Dieu, ce que l'espere de vostre bonté pouz fent: & tout mon Auditoire; afin que vous ayant toufouille ours regardé en ce monde, comme à trauers es, voi des voiles & des enigmes, il vous voye face à ché: & face en l'autre : C'est ce que ie vous souhaite, reux of aunom du Pere, du Fils, &c.

ne you

1. Sermon pour le quatriéme あるのできないないないないないないないないないないないないないないない REE REE FREE REE REE व्यवस्थान स्थान स्

ras

no

no vic pu

ter tre bie

qu

qu dre

cet

par

ďu

M

de

lois mi

de

ďa

ter COC

eft

103

#### PREMIER

# SERMON

POVR LE QUATRIE'ME

# DIMANCHE

APRES LA PENTECOSTE.

Præceptor, per totam noctem laborantes nihil cepimus. Luc. 5. 5.

'Maistre, nous auons trauaille pendant toute la nui & cependant nous n'auons rien pris. En S. Lu chap. s. verf. s.



Est ainsi que parloient les Apostra à IESVS-CHRIST, dans les déplaise qu'ils auoient de voir que tous les travaux auoient esté inutiles , ! qu'ils n'auoient rien pris penda

zoure la nuir. Mais c'est auec bien plus juste n fon que les pecheurs luy peuuent adresser u paroles à l'arricle de la mort, quand apres au passé toute leur vie dans vne nuit morale, & dat la mort du peché, ils fouhaitent faire penitem à la fin : Per totam noctem laborantes : Seigne Dimanche apres la Pentecoste.

nous auons passé toute nostre vie dans l'embarras du monde, nous auons cherché les moyens d'establir nostre fortune, sans considerer si vous le vouliez, ou ne le vouliez pas; nous auons suiuy nos passions & nos plaisirs, & auons differé de nous conuertir à ce dernier moment de nostre vie, Nihil cepimus; nous n'auons rien pris qui puisse seruir à nostre salut. C'est la perte de ce temps que j'entreprends auiourd'huy de combattre, & ie tascheray de vous faire connoistre combien nous deuons l'employer pour faire penitence pendant que nous le pouuons. Sainte Vierge qui auez si bien connu la valeur du temps, & qui l'auez employé auec tant de soin à vous rendre digne Epouse du saint Esprit, obtenez-nous de sa bonté les graces necessaires pour entrer dans cette pratique; nous vous adressons nos prieres par les paroles d'un Ange, qui fut l'Ambassadeur d'une si parfaite alliance quand il vous dit : Aus Maria.

antes.

lanui

S. Lu

poste

eplain us leu

es , i

penda

ifte ra

ffer e

es aud

& dan

eniten

eigne

Rois choses sont necessaires à la conversion des pecheurs & leur donnent les moyens de faire penitence; le temps pour la faire, la grace pour le pouvoir, & la volonté pour le vouloir: Mais ce sont aussi ces trois moyens de la misericorde de Dieu, qui sont souvent la cause de l'impenitence du pecheur; veu qu'il se flate d'auoir toûjours le temps, que Dieuluy presentera toûjours ses graces, & que sa volonté y cooperera; & que par ainsi il sera toûjours en estat de faire penitence de ses pechez. Combattons ces trois sunestes esperances par trois incer-

D iii

1. Sermon pour le quatrieme

titudes; & disons qu'vn pecheur qui differe de se convertir à la fin de sa vie, fait rarement vne Dinision bonne penitence: 1. Parce qu'il est incertain du du diftemps: 2. Il est plus incertain de la grace : 3. Il COMPS. est tres-incertain de sa liberté. Trois fondemens injustes du pecheur; trois iustes causes de sa reprobation, & les trois points de ce discours.

C'est la premiere esperance du pecheur dont il flate sa paresse, & qui sert à fauoriser les delais Point de la conversion, il se sie à l'aduenir, & croit qu'il aura affez de temps pour faire penitence. Cette esperance est fondée sur l'ordre de la nature, que nous voyons toûjours la mesme, auec les mesmes astres qui font nos jours, & qui nous donne occasion de nous appuyer sur l'experience de nos recidiues passées, qui semblent nous promettre à l'aduenir que ce sera toûjours le mes. me: C'est ainsi que nous nous seruons du temps pour perdre l'Eternité pour laquelle Dieu nous le donne. Mais contre cette vaine esperance j'op. pole trois incertitudes que ie trouue dans le remps; il est incertain pour les hommes; plus incertain pour les hommes pecheurs : mais tresincertain & dans vn souuerain degré pour le pecheur qui abuse de ce temps mesme; & qui pour perseuerer dans le peché, se persuade qu'il aura toûjours assez de temps pour faire penitence. Nous pouuons confiderer le temps que nous auons entre nos mains fous la prouidence de Dieu, sous cette prouidence naturelle & cinile; en ce que Dieu nous conserue dans cette vie pour y demeurer quelques années pour vaquer à nos affaires temporelles : Mais en second lieu

Ľ

t

u

e

C

Ь

e de le

nt vne

ain du

: 3. Il emens

la re-

dont il

delais

& croit

itence.

la na-, auec

ni nous

erience

us proe mel-

temps ious le

e j'op. ans le

olus in-

s tresle pe-

n pour

il aura

itence.

nous

nce de

cinile:

tte vie quer à

ad lieu

nous le pouvons considerer sous vne prouidence surnaturelle; en ce que Dieu nous conserue dans cette vie pour sa gloire & pour nostre salut, & qu'il nous donne pour les différentes necessitez de nostre salut, ou les differentes occasions de sa gloire; D'où suit que nous sommes incertains de l'aduenir. 1. Comme hommes : 2. Plus incertains comme pecheurs : 3. Tres-incertains comme pecheurs qui s'appuyent sur cette esperance.

1. I'aduouë qu'il y a vn certain train de prouidence naturelle en Dieu qui s'accommode aux causes secondes, qui est communément immuable & constant; parce qu'il donne aux hommes un certain temps, vne certaine esperance de vie; il fait rouler le Soleil & les Astres sur nos testes, toute la nature trauaille pour nous. Mais comme il y a deux sortes de temps, vn exterieur qui consiste dans le mouuement du Soleil, & qui sert de mesure à nos iours; & l'autre inuisible & interieur, qui est la durée de nos vies; nous deuons prendre l'incertitude absolue du temps de celle de nos vies qui roulent dans le temps. C'est vne vapeur, dit saint Iacques, qui naist & perit en mesme temps; vne action seule le peut dissiper, vne pensée le peut euanouir; & si nostre experience nous fait esperer, l'esperance de ceux que nous auons veu trompez par de semblables esperances, nous doit faire craindre: Ie n'ay pas besoin des lumieres de la Foy pour cela; voyez comme raisonne le Philosophe, Necrastino quidem seneca: donamur: C'est vne folie de dire, à demain, puis que nous n'auons pas de pouuoir sur la iournée de demain; c'est à dire, qu'il n'est pas de no stre

38 I. Sermon pour le quatriéme

pouuoir qu'il y ait de demain pour nous: D'où vient que nos esprits qui dominent sur le temps par leur connoissance, ne peuuent pas sçauoit assurément s'ils possederont ce qu'ils esperent; ce qui fait dire au mesme Philosophe, O quam deuium est, semper longa in duratione vitam incipere, etsi omnia ita feliciter data sint! Que l'esperance est foible de ceux qui commencent toûjours à viure, & ne veulent iamais acheuer; qui sont toûjours à commencer des desseins, & jamais ne les executent; qui disent, le feray, i'acheueray, i'executeray; & cependant toutes choses sont toûjours les mesmes, parce qu'ils se confient sur quelque bon heur qu'ils ont eu au passe. Que si la raison & la Philosophie condamnent comme folle & comme impudente cette paresse des hommes , qui different de iour en iour des affaires, qui ne souffrent pas en elles-mesmes de delay; dont les pertes, quand elles arriueroient, ne feroient pas fort importantes; seulement parce que l'incertitude du temps qu'ils ont entre les mains, ne permet pas qu'on prenne cette fausse asseurance; que dirons-nous dans la Foy, de la morale des Chrestiens? Comment est-ce que sur vn si foible fondement ils different leur penitence? C'est à dire, la plus importante affaire de leur vie, qui ne souffre pas de delay, & où il y va de l'Eternité, pour laquelle tous les temps doiuent estre employez, & dont la perte est irreparable? Faut-il pas plûtost dire auec le Sage, Ne gloriemur in crastino: Ne nous glorifions pas dans le lendemain qui n'est pas à nous? Quelle gloire y peut-il auoir d'attendre des jours qui doiuent sui-

ure? Ha c'est pour dire que c'est vne espece de presomption de s'assurer du lendemain, & d'agir comme si nous en estions les Maistres: C'est vne vanité, parce que nous sommes incertains du temps que nous donnons à nostre delay; nous en sommes incertains comme Chrestiens, nous en sommes encore plus incertains comme pecheurs.

où ps

Dic

nt;

de=

re,

ce

vi-

û-

ne

ay,

ont

fur

ila

ol-

m-

es,

ay;

fe-

que

ms,

eu-

ra-

vn

ice? eur

a de

ent ble

rie-

s le

rey fui-

2. Car nous pouuons dire que l'estat de pecheur, où nous sommes, adjoûte vn nouueau degré d'incertitude au temps que nous nous promettons: On peut appeller vn degré d'incertitude plus grand, quand nous auons plus de raison de craindre que non pas d'esperer ; quand de deux euenemens, entre lesquels nostre esprit balance, il y a plus de probabilité de croire que le contraire arriue que non pas ce qu'on souhaite: Quand la nature des hommes leur donneroit quelque asseurance du lendemain, leur peché leur oste en partie les raisons qu'ils ont de l'esperer; & ils en ont mesme de plus fortes & de plus grandes de craindre qu'ils n'auront pas ce temps qu'ils eussent pû attendre s'ils n'auoient pas peché. La raison se doit prendre de l'empire que Dieu tient entre ses mains de l'ordre des temps & des mouvemens des Aftres; & qu'il prolonge ou accourcit nos iours suivant les interests de sa gloire, suivant les regards de sa justice ou de sa bonté : Il est comme cet Ange de l'Apocalypse qui tient les Astres en sa main pour les eclypser quand il veut, ou pour les faire luire quand il le juge à propos : Quelquefois c'est la bonté de Dieu qui dispense le temps, &

60 I. Sermon pour le quatrieme

lors il prolonge le temps de ceux qui vsent bien de ces momens, & qui l'employent à sa gloire; il les traite comme Iosué: Le Soleil par les lolx ordinaires de son mouvement s'alloit coucher pour le reste du monde, il l'arreste en faueur de ce Conquerant pour luy donner le loisir de poursuiure la victoire qu'il auoit commencée à son honneur. Combien de fois a-t'il prolongé les iours de ceux qui vsent bien de leur vie, pour leur donner plus de loisir de faire de bonnes œuures? Mais quelquefois aussi la Iustice prend en main la conduite du temps & le mouuement des Cieux; & lors il retranche le nombre des jours de ceux qui les auoient employez pour se rendre coupables. Il le fait premierement pour retrancher le cours de leurs iniquitez, & diminüer le nombre de leurs crimes par celuy de leurs jours & de leurs années : Il le fait en second lieu pour chastier leurs pechez, comme dit le Prophete, afin que les hommes de sang & de fourbe n'arriuent pas à la maturité de leurs jours ; c'est à dire, tel eust vescu les quarante & les cinquante ans, qui n'en viura pas vingt. parce qu'il a offensé Dieu, parce qu'il s'est rendu indigne de la conservation de cette vie : Il le fait enfin pour venger l'injure qu'on a fait à ses bienfaits, & dans l'ordre de la nature, qu'il donne aux hommes pour viure; & dans l'ordre de la grace, qu'il donne aux pecheurs pour faire pe-Rom.8. nitence : Omnis creatura ingemiscit & parturit vsque adhuc : toutes les creatures soupirent & gemissent, mais c'est comme vne femme qui enfante; c'est à dire que dans l'intention de Dieu.

n

ti

u

la 10

pl

ti

n

al

re

no

ra

ne

of

en

no

ra

in

pa

gr

of

de

di

t bien

loire;

s lolx

ucher

eur de

fir de

icée à

longé

pour

onnes

prend

ement

re des

our se

pour

dimi-

ly de

econd

dit le

& de

leurs

rante

ingt,

rendu

e fait

bien-

onne

de la

e pe-

rturit

nt &c

n en-

lieu,

& dans les inclinations naturelles des Astres & des Elemens elle ne fait pas de temps que pour enfanter des predestinez à l'eternité de sa gloire ; chaque moment est comme gros d'vne eternelle possession: Mais voyant que le pecheur trauerse ses desseins & ses affections, il demande vengeance, & change ces enfantemens fauorables de leur predestination en ceux de leur perte: Ce sera à la veue du Soleil & des Astres, lassez de tant de crimes & de tant de delais qu'vn iour Dieu ostera le temps ; & tempus non erit amplius. Ce qu'il a dit publiquement à tout le monde, les Anges le disent à chaque pecheur en particulier, & tempus non erit amplius, plus de temps ny de iour pour faire penitence. Et ce qui augmente le sujet de nostre crainte, c'est que nous ne sçauons pas si Dieu prononcera cet arrest, bien moins quand il l'executera contre nous-mesmes : Voyez cependant quelle asseurance nous deuons concenoir du temps qui est necessaire à nostre conversion, puisque nous l'attendons des mains de Dieu, que nous auons offensé par nos pechez; mais que nous offensons encore particulierement en cela mesme, que nous differons nostre conversion sous cette esperance que nous aurons le loisir de la faire.

3. Et c'est encore vne raison qui rend nostre incertitude plus grande; en ce que le pecheur par cette esperance criminelle se rend plus indigne du temps, & que Dieu de son costé le luy oste soudainement, sans qu'il luy donne le loisir de parer le coup; suiuant ces paroles que le Sage Eccli. dit dans l'Ecclesiastique: Non tardes conuerti ad 5.8.

62 I. Sermon pour le quatriéme

Dominum , & ne differas de die in diem ; subiid enim veniet iraillius: Ne retardez pas vostre conuersion, & ne differez de jour en jour l'affaire de vostre penitence; car la colere de Dien viendra soudainement. Il ne veut pas dire seulement que dans ce volontaire retardement vn homme se trouuera surpris par son impenitence; mais que Dieu ostera le temps par punition. Les Peres & les Theologiens remarquent vne conduite particuliere de Dieu pour ceux qui abusent de quelque bienfait ou de quelque moyen de falut, ou qui offensent Dieu comme autheur de ce bienfait & de ce moyen; par vne juste punition proportionnée à leurs crimes il le leur oste; Il priue des Sacremens ceux qui les offensent par des sacrileges; il ferme l'entrée des Temples à ceux qui les ont violez; comme parmy les hommes, ceux qui violent les aziles, meritent d'estre prinez de ce secours. Or ie trouue dans ce delay affecté de la penitence vne iniure particuliere contre le temps que la bonté de Dieu donne au pecheur, qui merite que Dieu l'oste, & qu'il venge cette injure du temps par le temps mesme. Ie trouve que le pecheur fait trois injures au temps qui redondent sur celuy qui le leur donne ; il le dérobe à Dieu, il le prophane, il le rend complice de son peché. Tous les temps sont à Dieu comme les ayant faits pour sa gloire; mais singulierement le temps qu'il accorde au pecheur pour faire sa penitence : Quand donc vous abusez de ce temps, que vous differez vostre conuersion, vous ostez autant de temps à Dieu que vous en auez enueloppé dans ce retardement: vou me me & c fannou Soli a de la C ioun nou geu Ma

Ma nos ne faço partique passible ne dispumon

den

c'ell

jest

bild

on-

ede

dra

que

e fe

que

5 80

par.

uel-

, ou

ien-

pro-

riue

sfa-

ceux

nes,

inez

af.

con-

pe.

ven-

e. Te

mps

il le

om-

Dieu

mais

heur

abu-

con-

que

ent:

Il y a dix ans qu'il vous persuade de quitter ce peché; vous auez differé de prendre ce temps. & vous resistez à ses graces : Qu'auez-vous fait ? vous auez osté à Dieu ces dix années; encore les meilleures de vostre vie, pour luy reseruer comme la lie de vos iours, les restes de vos débauches & de vos passions. Le temps des Chrestiens est sanctifié par les ordres de sa Prouidence; mais plus saint encore par l'application que I es vs nous en fait. Saint Athanase dit que IEsvs est le Soleil du Chrestien, pour dire que nostre temps a deux Soleils; l'vn dans la Nature, l'autre dans la Grace: Le premier que nous voyons, faitles iours & les années en elles-mesmes; mais IEsys nous les rend plus fauorables & plus auantageuses par sa grace: Cependant vous prophanez ce temps par la perseuerance de vos crimes. Mais ce n'est pas essez de prophaner le temps par nos pechez pendant l'interualle qu'il nous donne, nous rendons encore le temps en quelque façon criminel, nous le faisons complice & participant de nostre peché: Comment? parce que d'vn costé l'experience du temps qui est passé, & de l'autre l'esperance de celuy qui nous reste, est la cause de nostre delay; c'est comme le maistre de nostre perseuerance dans le crime. Ha si Dieu nous disoit comme à Ezechias, Dispo. Isaiz ne domui tua ; quia morieris tu , & non vines ; 38. 1. disposez des affaires de vostre conscience, vous mourrez demain: Ha nous ne differerions pas à demain la resolution de nostre penitence; Mais c'est ce demain que j'attends, & ce demain que j'espere, qui fait que ie differe ma conuersion,

64 I. Sermon pour le quatriéme

& que ie perseuere dans mes crimes ; & quand ce demain est arriué, ie rends vn autre iour complice de mon retardement : Nox nochi indicat scientiam ; j'applique cette nuit à vne autre nuit. Fautil douter aprescela que Dieu, qui tient en main le temps, ne soit irrité par cet abus, & qu'il ne l'oste : Ce n'est pas assez, le pecheur merite qu'il l'oste soudainement, & sans luy donner le temps de se reconnoistre dans son peché. Voyez l'estat où nous viuons ; voyez quelles sont les reflexions que nous deuons faire sur le cours de nos iours, & qu'est-ce que nous en deuons attendre: Nous sommes asseurez que nous meritons que Dieu, pour venger le temps dont nous abusons,nous l'ofte; & que pour chastier nos espe. rances coupables, il les confonde; Cela dépend de sa liberté; il y a plus d'apparence qu'il exer. cera l'arrest de sa Iustice que non pas les inclina. tions de sa bonté. Comment pouvons-nous disferer vne affaire si importante sur vne esperance si mal asseurée, qui nous rend si incertains de temps que nous nous promettons; mais plus in certains des graces de Dieu, qui doiuent preueni nostre penitence?

Et c'est icy mon second point, comme c'est la POINT. deuxième esperance du Chrestien, sur laquelles appuye & établit le delay de sa conuersion; croit qu'il aura toûjours la grace de se conuertir; & quelque delay qu'il donne à sa resolution, quelque temps qu'il allegue à sa penitence, i s'imagine de trouuer des graces toûjours preparées pour faire cette action. Cette esperance, quoy que coupable, est fondée sur de tres bons fondemens;

nom à di de i rend

relle

fon

don

qui

dell

esti

tion

mo

pas

qui

que

ces

fait

la ri

fant

Aut

du

cert

fe c

3. I

chez

fera les t

dasu

nd ce

mpli-

Cien-

Faut-

main

'il ne

qu'il

er le

Toyez

nt les

irs de

ns at-

meri.

espe.

épend

exer.

is dif-

erance

ins de

us in-

euenr

eft l

uellei

on; i

iertir;

ution,

ce , i

prepa-

rance,

s-bons

mens

fondemens; sur la bonté de Dieu, qui n'abandonne iamais le pecheur; & sur le sang de celuy qui se presente toujours à nostre liberté: & làdeffus nous agissons justement comme si nous estions maistres de ses graces & de ses inspirations, comme si nous pouuions disposer de ses momens, & dire à Dieu, Mon Dieu ie ne veux pas maintenant de lumieres ny de secours pour quitter le peché; souffrez que j'en jouisse quelque temps, & apres vous me donnerez les graces que ie vous demanderay. C'est ainsi qu'on fait semblant d'honorer la grace de I Es vs en la ruinant; & comme disoit ce Pere, en embrasfant les Autels on les renuerfe. Soustenons cet Autel de la grace, & renuersons cette esperance du Chrestien; montrons que quoy qu'il soit asseuré d'auoir le temps qu'il se promet, il est incertain de la grace qu'il espere: 1. Incertain s'il se conuertira comme homme: 2. Incertain s'il receura les regards de IESVS, comme pecheur: 3. Plus incertain s'il fera reflexion sur ses pechez, y demeurant par l'esperance que Dieu luy fera la grace d'en sortir quand il voudra. Voila les trois degrez de l'incertitude pour la grace, comme i ay montré pour le temps.

1. Cette premiere incertitude se prend de la nature de la grace, qui est entierement surnaturelle à l'homme, & qui suivant la force de son nom est purement & absolument gratuite: c'est à dire que nous n'auons rien en nous ny hors de nous, qui puisse exiger cette faueur, ny rendre sa donation infaillible: Gratia que gratis datur. Quoy que Dieu ait vn pouvoir indispendatur.

Dominic.

66 1. Sermon pour le quatriéme

sable de liberté dans toutes les actions qu'il fait au dehors, il attache neantmoins ce pouuoir & cette souveraine liberté à quelque condition dans l'œconomie & dans la dispensation de ses graces; Spiritus vbi vult, spirat. Liberté qui est personnelle pour le lieu & pour le temps de cet. re distribution. Pouuoir personnel: il donne ses graces à qui il veut ; il abandonne vn Apostre pour fauuer vn Larron sur la Croix : Pour le lieu, illes enuoye ou il veut; il laisse yn Chrê. tien dans l'Eglise dans les tenebres, pendant qu'il éclaire vn Comedien sur vn theatre : Mais singulierement il fait paroistre cette liberté dans les temps, il la donne quand il veut : Iufques-là que dans les graces mesme qu'il promet, où il semble auoir quelque obligation de les donner, comme sont celles qu'il donne aux Iustes, il veut garder ie ne sçay qu'elle souueraineté & quelque indépendance; il veut toûjours garder ce caractere de sa grace, se reservant le choir des temps & des momens pour la donner : Et c'est le sentiment des SS. Peres & des Theolo. giens, qui disent qu'il ne faut pas s'imaginer que les graces de Dieu se presentent à tout mo. ment; non, il y a certaines occasions dont il se reserve le choix, & la destine luy-mesme sans y appeller nostre liberté, ny la volonté de l'homme. Que si Dieu garde cet ordre pour les graces en general, beaucoup plus pour celles qui regardent la conuersion des pecheurs, puis qu'elles sont les plus pretieuses & les plus importantes. D'ailleurs, il est important à sa gloire qu'il se comporte de la façon, & que tous

les de por fi i l'ai leu afii

nag doi nou paro ces me paro mer

fente de l'
crair
coup
fujet
juste
me
estat
fon c
dans
rien
tirer
pose

mort

pouu

il fait

oir &c

lition

e ses

ui est

e cet.

ne les

postre

our le

Chrê.

ndant

Mais

dans

ies-là

oùi

nner,

s , 1

eté &

garder

choix E: Et

neolo.

aginer

t moontil

nelme ité de

our les

celles

, puis

is im-

gloi-

e tous

les pecheurs sçachent qu'ils ne sont pas maistres de ses secours, pour deux raisons : Premierement. pour leur ofter cette confiance qu'ils prennent si temerairement de cette incertitude, qu'ils l'auront quand ils voudront, & qui fomente leur perseuerance dans le crime : Secondement. afin que lors qu'il nous fait des graces, nous les receuions auec respect, & que nous les ménagions pour sa gloire, dans l'incertitude qui doit les accompagner; sçauoir si apres celles-là nous en aurons d'autres. Voyez auec quelle apparence vn Chrestien se peut promettre les graces de sa conuersion, & veut la differer comme s'il en estoit asseuré, & comme s'il auoit des patentes de la misericorde de Dieu : Non seulement il est incertain de se conuertir comme hom-

me, mais encore comme pecheur.

2. C'est auec raison que le Prophete represente le pecheur comme enuironné des tenebres de l'Enfer; non seulement pour dire qu'il doit craindre d'estre damné dés lors qu'il est deuenu coupable, mais encore pour marquer qu'il a sujet de craindre dessors que Dieu ne luy refuse justement les graces de se convertir; qui est comme vn temps de l'enfer, vn caractere de cet estat, & vne reprobation anticipée: Et la raison de cette crainte qui le doit faire trembler dans l'incertitude de cette faueur, est qu'il n'a rien en soy, ny au dehors de soy, qui puisse attirer ce secours; bien loin, mille objets s'y opposent. Il n'a rien en soy, puisque par le peché mortel il a perdu Dieu, & tous les droits qu'il pouuoit auoir sur la grace; tous ses titres sont

pen

C'e

que

tem

COL

que

puil

821

il n

les

Die

iou

mo

mir

pec

des

80 9

la g

d'en

mir

dres

doit

nos

nou

ious

infa

te d

loir

nou

que

abolis; & S. Augustin dit excellemment que le pecheur est vn neant de luy-mesme; c'est vn neant à l'égard de son salut, puisqu'il a aneanty tous les titres & les droits qu'il pouvoit avoir à la grace, comme Chrestien, comme fils de Dieu, & comme membre de IESVS ; Patrasti nihil, 6 tu factus es nibil, patrando. Il n'a rien hors de luy qui puisse le secourir, puisque les promesses de Dieu faites aux pecheurs, ne s'adressent pas; eux comme pecheurs, mais comme déja pen. tens & disposez à se convertir : Belle remarque de S. Gregoire, apres S. Augustin: Qui peccam veniam promisit , peccanti diem crastinum non pu misti; Celuy qui a promis le Paradis au pecheu ne luy a pas promis de demain pour faire pe nitence; beaucoup moins la grace de la fain comme il faut : Ha plûtost disons que n'ayat rien pour la meriter, il a mille objets qui la con battent : Que seront autre chose ces peche reiterez, toutes ces resistances à la penitene que de nouuelles oppositions à la grace? No ce ne seront plus ces voix des creatures qui ge missent , & qui demandent que Dieu ofte temps au pecheur qui en abuse ; ce seronth voix mesmes des pecheurs, & la voix de les crimes qui pousseront leurs gemissemens vers Ciel, pour le fermer & pour l'ouurir; pour fermer au secours furnaturel; pour l'ouurit at punitions & aue rigueurs. Comment se peutfaire qu'vn pecheur au milieu de ces voix qu l'accuseront deuant Dieu, se puisse flater cette asseurance, qu'il aura la grace de se cor uertir, & qu'il l'aura quand il voudra; & a

Aug.

ue le

eanty

OIL

Dieu,

il, o

deluy

les de

pas a

peni.

arque

eccam

72 pro.

heur

re pe

a fair

ayat

a con

pech

tena

Non

ui ge

ofte!

onte

e leu

vers

nout

1111 20

peut

DIX G

le co

800

pendant méprise celles que Dieu luy presente? C'est en cet endroit que ie comprends bien, ce me semble, la proposition que i'ay auancée, que si les pecheurs sont incertains d'auoir le temps & le loifir de se conuertir, ils le sont encore dauantage de la grace pour le faire: Pourquoy ? C'est parce qu'encore bien que Dieu puisse punir le pecheur, luy retrancher ses iours, & luy diminuer le temps de sa vie; neantmoins il ne le fait pas communement; ce ne sont pas les punitions ordinaires de nos crimes. D'ailleurs Dieu s'accommode pour la conduitte de nos iours aux causes secondes; & pour auancer la mort du pecheur il ne fait pas ordinairement des miracles: Enfin il ne surprend pas toûjours les pecheurs de mort inopinée, ils ont assez souuent des signes & des presages que le temps doit finir, & que Dieu va executer ses menaces. Mais pour la grace, c'est vne punition ordinaire de Dieu d'en priuer ceux qui l'offensent; il ne fait pas des miracles pour cela, il ne fait que suiure les ordres de sa Iustice ; & puis quand ce malheur doit arriver, helas! comme il n'est pas visible à nos yeux, nous n'en auons pas de figures; Ha nous ne pouuons pas nous promettre vn feul iour, beaucoup moins pouuons-nous esperer infailliblement ses graces; nos pechez nous rendent indignes de cette faueur, mais sur tout cette disposition coupable que nous auons de vouloir differer nos conuersions, sur l'esperance que nous aurons cette grace.

3. Ajoûtons pour vne consideration derniere, que c'est cela mesme qui nous la rend incertaine;

70 I. Sermon pour le quatrieme

nous meritons de ne l'auois pas, parce que nous Chrys. l'auons ainsi esperée. Beau discours de S. Iean Chrysostome : Ne dicas ; Erit aliquando tempus , quando conuerti licebie; hac enim verba valde Deum offendunt; Mon fils, ne dites pas; l'auray du temps pour me conuertir, la grace ne me manquera pas ; vous ne sçauriez croire combien ces paroles offensent Dieu, & irritent sa colere: Pourquoy ? c'est faire seruir Dieu à nos iniquitez, & luy donner sujet de se plaindre: Seruire me fecisti in peccatis tuis: Tous les pecheurs font seruir Dien à leurs passions, c'est à dire son concours & sa puissance; mais ceux qui perseuerent sous cette esperance d'anoir la grace de se conuertir, font seruir sa grace & sa misericorde mesme à leurs pechez. Deux sortes de seruitudes, l'vne par la presomption qu'ils ont, l'autre par la consequence qu'ils en tirent. Quelle presomption à vn homme, & à vn homme pecheur, de pretendre regler la grace de Dieu, de vouloir assejerrir à ses desirs criminels la distribution de ses faueurs, & de dire, Ie l'auray à vn tel temps, & me convertiray entierement à Dieu! Mais quelle consequence en tire-t'il ? c'est la resolution de differer & de perseuerer dans son crime : C'est chercher dans la grace de Dieu vn priuilege pour continuer ses fautes, comme dit excellemment S. Chrysostome; Confuere Deo gratiam, quod non in mediis peccatis te absoluit, ne aliud quareres privilegium, ve male operareris: Vous auez sujet de remercier Dieu de la grace qu'il vous a faite de ne vous auoir pas délaisse au milieu de vos pechez; vous chercheriez en-

C

C

ci

22

n

V

us

an

15 ,

lde

ay

ne

en

e:

ni-

e:

oe-

à

qui

ra-

ni-

de

nt,

nr.

me

de

ou-

tel

u!

la

on

vn

dit

Deo

tit,

15 2

ice

ffé

en-

core dans sa grace que vous espereriez vn nouueau priuilege pour mal faire : vne nouuelle disposition pour offenser Dieu, vous offensez la grace en elle-mesme, vous l'offensez dans les desseins pour lesquelles elle est presentée; vous l'offensez dans les soins de sa misericorde : En elle-mesme, puisque sous l'esperance de l'auoir encore par apres, vous méprilez celle que vous receuez pendant le temps de vostre delay; vous l'offensez dans les desseins pour lesquels elle vous est donnée; puisqu'elle vous est donnée pour vous conuertir, & vous la prenez pour ne vous conuertir pas : vous l'offensez dans les soins de la misericorde de Dieu, puisque vous rendez cette misericorde de Dieu par vostre esperance la cause & le principe de vostre delay, & participante de vostre perseuerance dans les crimes. Iugez apres cela, Chrestiens, combien cette disposition d'esprit offense Dieu, qui nous doit sauuer; quel sujet auons-nous d'esperer cette grace que nous combattons par tant d'outrages? Mais dit elegamment S. Chrysostome, vous me dites que Dieu a fait ce priuilege à de grands pecheurs; Sed multis iniquis dedit Deus prinilegium : Mais que tirez-vous de là ? quid igitur ? numquid tibi dabit? Croyez-vous que pour cela ille fasse à vous-mesme? Fortasse, inquis; peutestre, dites-vous : Mais vn peut estre pour lequel vous n'auez aucune raison, & vous en auez cent mille pour le contraire ; peut-estre ne vous la fera-t'il pas ; Dieu est libre, vous estes pecheur; mais peut-estre que ceux à . qui Dieu a fait cette faueur, ne l'auoient pas

Chryf.

E iiij

72 I. Sermon pour le quatriéme

offense tant que vous ; ils n'auoient pas differé leur conuerfion sur cette esperance coupable; vous n'estes pas en mesme estat qu'eux, la consequence est nulle. Mais il m'a fait cette grace les années passées ; l'experience de ses faueurs reiterées m'en fait esperer de nouuelles: I'en puis douter, & vous aussi; & si vous auezeu ses graces, & fi vos conversions ont esté veritables. Mais soit, c'est mal raisonner du passé à l'aduenir, puis qu'il y a bien de la difference; vous ne dites pas que vous auez adjousté de nouveaux pechez, que vous auez prolongé vos crimes, que vous estes plus indigne de ses faueurs. Mais me direz-vous, si Dieu me fait cette grace, ie la receuray promptement; mais s'il ne le fait pas? Mais peut-estre que cela sera; mais peut estre que cela ne sera pas : Ah faut-il hazarder ainsi vostre salut, vostre Eternité sur vn peut-estre? Et vn miserable peut-estre, pour lequel vous n'auez aucun fondement que la seule misericorde de Dieu que vous auez offensée; vous estes incertain du temps; vous estes incertain de la grace; vous estes encore incertain de vostre liberté.

V

C

f

C

N

I

ii

C

ti

q

in

CC

Té

au

POINT quelle les pecheurs establissent le delay de leur conuersion, le retardement de leur penitence; ils se sient à leur liberté, ils croyent qu'ils pourront la retirer quand ils voudront du peché, & la siechir du costé de la Grace. En effet, il semble que cette consiance ne soit pas si mal-sondée que les deux premieres; il y a quelque temerité à s'assurer que nous aurons du temps, il est hors

de nous, il dépend de la prouidence de Dieu, &

ifferé

pable;

con-

grace

ueurs

puis

gra-

ibles.

adue-

us ne

ix pe-

, que

is me

la re-

pas?

eftre

ainfi

e? Et

auez

le de

ncer-

race;

ir la-

leur

ence;

oour-& la

mble

ndée

erité hors

13,80

des differens accidens qui peuuent arriver dans les causes secondes pour nous oster la vie, & pour haster nostre mort : Il y a de la presomption à esperer la Grace, & la regler par nos humeurs: elle est entre les mains de Dieu, qui en dispose comme il luy plaist. Mais il n'est rien qui soit plus à nous que nous-mesmes, rien dont nous puissions mieux disposer que de nostre liberté. D'ailleurs, il nous semble que nous aurons vne veritable resolution de nous conuertir par apres, il ne faut pour cela que le vouloir, je le veux dire par aduance; comme ie suis maistre de ma volonté, ie le voudray pour lors ; jou sions encore du peché & du reuenu de ce crime. Ie ne scav pas quel nom doit donner la Theologie à cette confiance, par laquelle l'homme s'appuye fur sa liberté, si c'est vanité ou presomption: Mais quelque nom qu'elle puisse auoir, ie la combattray comme vaine & comme ridicule par trois principes d'incertitudes, & qui doiuent arrester telles esperances: Nous sommes incertains de ce changement: 1. Comme hommes: 2. Plus incertains comme pecheurs: 3. Tres-incertains comme pecheurs qui se fient à cette esperance.

1. La premiere incertitude se prend de la nature de l'homme, & des qualitez du cœur humain que la sainte Escriture appelle , Prauum & in- Ierem. scrutabile, quis cognoscet illud? Il est fourbe, il est 17.9. inconstant : Il est fourbe pour le present, à grande peine pouuons-nous le connoistre; il est inconstant pour l'aduenir, nous n'en pouuons pas répondre nous-mesmes; & nous n'auons en nous aucune preune assurée d'où nous puissions tirer

74 I. Sermon pour le quatriéme

d

d

n

n

te

ft

IC

re

al

po

ap

m

à

dr

qu

OI

cette consequence ; le me conuertiray demain, ie veux demain faire penitence : C'est vn abys. me impenetrable sur lequel vous ne sçauriez faire aucun fondement ; c'est vn sable mouuant sur lequel vous ne sçauriez rien bastir de solide. Certes s'il y auoit aucune preuue de nostre costé, d'où nous peussions tirer cette consequence, le me convertiray, ce seroit premierement que nous pouvons fléchir nostre liberté de quelque costé qu'il nous plaist, ou bien l'estat present où nous sommes, & où nous formons cette volonté de nous conuertir par apres : Mais nous auons pour nous rendre ces deux preuues incertaines, la fourberie de nostre cœur, & puis apres son inconstance: Il est fourbe ; c'est à dire, qu'il cache ses resolutions à soy-mesme; il est impossible de sçauoir s'il veut veritablement vne chose que pat l'execution qui suit apres : Vous me dites que vous faites resolution de vous conuertir ; mais que vous differez à vn autre temps l'execution de ce dessein : Mais comme c'est vne resolution violente à vos inclinations, permettez-moy de vous dire que vous en pouuez douter : le puis bien plus auancer, que vous auez juste raison de croire que vous ne voulez pas veritablement ce que vous faites semblant de resoudre. Mais ie veux que vostre cœur ne vous trahisse pas dans cette occasion, que vos resolutions soient sinceres, vous vous fiez sur vostre liberté; & c'est cette liberté où vous estes, qui doit vous faire craindre. Vous dites qu'elle peut changer ; cela mesme combat vostre preuue, & doit combattre vostre refolution; vous voulez maintenant, mais vous

deuez craindre de vostre inconstance que vous changerez de resolution ; vous le deuez craindre comme homme, mais bien plus comme pe-

2. C'est encore vne raison qui augmente l'incertitude de nostre conversion, & qui nous oblige dauantage à nous défier de nostre liberté, sçachant qu'elle est criminelle. Ie ne dis pas seulement parce que le peché la rend plus foible & plus inconstante; mais parce que toutes les raisons qui nous empeschent de nous conuertit maintenant, & qui nous font differer nostre pepitence, nous empescheront encore par apres, & mesme adjousteront de nouveaux obstacles à cette premiere impuissance. Si ie demande à vn Chrestien, pourquoy ne quittez vous pas auiourd'huy mesme ce peché, que la conscience vous reproche? Il m'alleguera sans doute l'attache qu'il a à ce plaisir, à cet interest qui le lie, la difficulté qu'il sent à rompre maintenant ces liens; il espere que le temps adoucira cette peine, qu'il relâchera quelque chose de cette attache, qu'il aura moins de peine à la rompre. Esperance trompeuse & impie qui se flate de ces illusions, mais qui se contredit elle-mesme: Ce qu'elle prend pour s'assurer, luy sert au contraire pour destruire cette assurance; & ce raisonnement rend encore par apres sa conversion plus difficile, & ce changement plus incertain. Nous ressemblons justement à des malades qui différent de jour en jour à prendre les remedes que le Medecin a ordonnez, & qui sont absolument necessaires à leurs maux; on les presse, on les sollicite de les prendre; ils

emain. abyfz faire fur le. . Cer. costé.

ce , le

t que

uelque

ent où

volon-

auons taines,

es son

cache

ble de

ue par

es que

; mais

cution

olution

noy de

le puis

raison

ement

Aais ie

s dans

nceres,

ette li-

aindre.

mesme

vostre

is vous

76 1. Sermon pour le quatriéme

different à demain ; & quand ce demain est arris ué, ils demandent encore d'autres delays. Mais qu'arriue-t'il de ces delays? Tout le contraire de ce qu'ils pretendent; premierement la nature s'affoiblit, secondement la maladie augmente; & quoy qu'ils ayent eu les remedes entre leurs mains, par les refus reiterez ils les ont rendus inutiles; & enfin ils se trouuent en vn estat où la maladie est incurable; plus ils attendent, moins ils ont sujet d'esperer. Voila l'estat d'un pecheur qui differe sa conuersion; c'est vn remede qu'on luy presente, il a de la difficulté à le prendre, il remet tant qu'il peut : Quegagne-t'il ? Sa liberté s'affoiblit, les mauuaises habitudes croissent, les ennemis s'augmentent; & nous auons plus juste raison de croire qu'en cet estat nous serons incurables, puis que maintenant nous ne pouuons pas nous resoudre à prendre la guerison.

3. Mais adjoustons enfin que cette esperance mesme, qui nous fait differer nostre conuerfion, la rendra encore plus incertaine. Et la raifon est, parce que differant ainsi de iour en iour,
nous accoustumons nostre volonté à differer de
mesme; nous prenons peu à peu vn cœur, vn
esprit de retardement, vne humeur paresseuse &
negligente, qui regne par apres dans tout le cours
de nostre vie: Il ne faut aujourd'huy que la moindre veritable resolution, vous ne la prenez pas;
comment croire qu'en vn moment vous la prendrez apres tant de delays? Outre qu'il y a apparance de croire que vous le voulez & ne le voulez
pas; vous voulez, ou plûtost vous voudrez vous
conuertir, puis que vous le dites: Mais je dis

que vous ne le voulez pas, puis que vous differez encore. Volonté absoluë de perseuerer dans le peché; volonté conditionelle ou plûtost velleïté de sortir du peché. Mais auec cette difference que la volonté absoluë l'emporte toûjours sur la velleïté, & on ne vient jamais à l'execution de ce qu'on s'estoit propose à l'aduenir. Qu'arriuet'il de la ? C'est ce que dit saint lerosme, In deliberatione semper est; que le pecheur est toujours à deliberer, & iamais ne conclud; toûjours à dire, ie feray, & iamais ne fait; il consume ainsi sa vie en mille desirs inutiles qui ne produisent iamais de fruits. D'où suit encore que la volonté contracte mille chaisnes qui la font agir d'vne mesme façon; toûjours à vouloir, & ne vouloir pas. Elle dit, Ie ne veux pas me conuertir aujourd'huy, mais ie le feray demain; & quand ce demain est arriué, cette volonté est contraire à ses resolutions, elle demande toûjours à différer jusqu'à vn autre iour; & plus elle veut de demain, & plus veut-elle en auoir. Deux chofes le fauorisent, premierement l'experience du passé, voyant qu'il a gagné du temps par ces delays, qu'il n'en a teceu aucun desauantage; & cela luy persuade à continuer: Secondement il se flate par ses resolutions presentes pour diminuer les remords de conscience qui le presse de se conuertir; il s'imagine que répondant qu'il le fera demain, il en est quitte, & calme ainsi ses inquietudes. Que saint Augustin sait vne admirable peinture de cette humeur de delay, & de cette mal heureuse esperance : Non erat , quod ref- Lib. 8, ponderem tibi dicenti mihi , surge qui dormis , nisi cap. s.

arri Mais re de e s'afe ; & leurs endus où la moins cheur qu'on dre, il

liber-

iffent.

is juste

ons in-

uuons peranonuerla rain iour. erer de ur, vn euse & e cours moin-

ez pas; a prenappavoulez

Z VOUS je dis

I

ti

n

Ti

n

n

0

al

B

m

ne

ne

fu

CU

qi

la

de

te

le

tantum verba, iente & commoranter, nisi modo es modo. Ha Seigneur, ie ressemblois à vn homme qui veut s'éueiller, mais qui vaincu par la force du sommeil, differe de se leuer; ie ne pouuois rien répondre aux remords de ma conscience, & aux voix de vos inspirations, qui me disoient; Leuez-vous du sommeil de vostre peché, sinon que ie remettoit à demain; encore vn peu: Modo, er modo non habebat modum; mais enfin ce demain n'auoit iamais de iour certain, encore vn peu; & ie passois ainsi ma vie dans les mesmes habitudes, & dans les mesmes crimes. Pourquoy? C'est que l'habitude que i'auois au peché, & l'accoustumance du retardement m'auoient rendu ce retardement comme naturel. Mais ce que saint Augustin a experimenté dans sa conversion, c'est ce que les pecheurs souffrent tous les jours dans les resolutions de leur penitence: Voyez Chrestiens quelle asseurance peuuent audir ces pecheurs dans leurs delays, & si nous n'auons pas raison de conclure auec saint Augustin: Las jusqu'à quand dirons-nous, à demain, à demain; Quare non modo? Et pourquoy ne ferons-nous pas aujourd'huy ce qu'vn jour nous deuons faire? Nous sommes resolus de quitter le peché qui

domine dans nostre cœur, & de commencer vne meilleure vie; tout le sujet de nostre deliberation est quel temps nous deuons prendre: I Es v s cependant nous presse de le faire au plûtost, parce que la chose presse, & nos passions nous persuadent le contraire, qu'il n'y a rien qui nous

presse, & que nous pouvons encore differer. Toutes les raisons de nos delais se sondent sur

Conclu-

odo de omme force ouuois ice, & loient; finon Modo. ce deore vn es haquoya cl'ac\_ ndu ce faint , c'eft dans Chres peis pas s julmain; -nous faire néqui er vne

s ceparce pernous

ferer.

trois esperances; que nous aurons le temps, que nous aurons la grace pour le faire, & que nous pourrons fléchir nostre liberté. Cependant il est euident par la foy & par la raison, que ces trois esperances sont trompeuses; que nous sommes incertains si nous aurons le temps, incertains si nous aurons les graces, incertains si nous aurons la volonté de cooperer: Mais où est nostre raison, d'aller risquer nostre salut & nostre eternité sur ces trois malheureux peutestres? Ha, Chrestiens, nostre salut n'est-il pas affez incertain par luy-mesme? n'auons-nous pas d'ailleurs grand sujet de douter ? faut-il y adjoûter par nos delais de nouvelles incertitudes? Bien loin, ne deurions-nous pas prendre toutes les precautions pour l'asseurer? Nous auons maintenant le temps entre nos mains, nous sommes asseurez moralement qu'il nous presente ses graces, & nous pounons nous affeurer que nous auons vn plein vsage de nostre liberté; Il ne faut que dire, ie le veux, Cur non modo? Pourquoy differez-vous dauantage? Pourquoy fonder fur l'incertitude vne chose si importante, où il s'agit de vostre eternité?

Cur non modo? Certes quand on differe l'execution de quelque dessein, il faut qu'il y aye quelque raison dans ce retardement, qui se reduise à deux chess; le premier, ou parce que la chose seraplus aisée par apres, & on aura plus de commodité de la faire; ou bien on gagne le temps cependant, & on reçoit quelque plaisir de cet interualle. Ha Chrestiens, ne sont-ce pas là les deux fondemens qui vous font differer vos penitences? Et cependant ne deuons-nous pas estre conuaincus par la raison que nos disficultez s'aug. mentent, bien loin de diminuer par ce delay; & si nous ne voulons pas croire la raison, l'experience ne vous conuaicra-t'elle pas ? Il y a deux ans que tu relistes à Dieu, que tu differe de iour en iour à rompre ces chaifnes; En bonne foy, mon frere, qu'as-tugagné cependant? Trouues-tu plus de disposition? Han'est-il pas vray que vous auez plus de peine, & que ce retardement de ces deux ans a adjoufté de nouueaux liens à ces premieres chaisnes? Ne dissimulons pasnostre sentiment interieur, nous voulons gagner le temps, nous voulons cependant iouir des plaisirs de ce peché; voila ce qui nous arreste : Ha pour gagner vn peu de temps, faut-il risquer vne Eternité toute entiere: Hé bien vous auez esloigné le terme de vo. stre conversion, vous avez prolongé de deux ans la jouissance de vostre crime, que vous en restet'il; finon que vous auez adjousté mille & mille crimes à vostre condamnation? Vous auez appliqué mille obstacles à vostre grace, & vous auez augmenté les sujets de vostre repentir: Cur non modo? Pourquoy ne faites-vous pas maintenant, ce qu'vn iour vous deuez faire, & qui vous donnera mille repentirs de ne l'auoir pas fait plûtost?

Ne me dites-vous pas, nous vertons, nous y penserons? Que voulez-vous voir dauantage pour conclure que vous le voulez ? Voulez-vous voir si par ce retardement vous pourrez vous dispenser de l'obligation que vous auez à la penitence? Non, mon frere, vous auez beau faire;

entin

2

d

de

éle

VO

WO.

A

pr

gn

ac

101

au

CI

uo

de

dé

fai

ce

d'v

ner

estre

aug.

y ; &c

expe-

deux

e iour

,mon

u plus

sauez

deux

nieres

nt in-

VOU-

eché;

n peu

e en-

de vo-

ux ans

reste-

mille

z ap-

vous

: CHY

ainte-

i vous

s fait

lous y

antage

- vous

us dil-

peni-

faire;

enfin

Dominic

enfin il faut quitter ce peché, satisfaire à la justice de Dieu : vous ne faites que traisner vostre lien; venez quand vous voudrez, vous pourrez apporter tant de deliberations qu'il vous plaira; mais apprenez que l'obligation que vous auez de faire penitence, se tire de vostre baptesme, où vous auez pris la qualité d'enfant d'vn Dieu Crucifié; vous vous estes engagé par vos confessions, & tous vos pechez vous y contraignent. Vous voulez voir si vous serez moins combattu des remords de vostre conscience; si Dieu vous donnera permission de pecher: Non il n'y a ny éloignement ny delay qui puisse vous exempter, vous souffrirez au dernier temps de vostre vie les obligations que vous auez de faire penitence, ou vos pechez se presenteront à vous en foule, où la grace s'absentera, que vostre liberté se diminuera, & que le temps vous pressera: Hodie si vocem eius audieritis, nolite obdurare corda vestra: Aviourd'huy que vous le pouuez, & qu'il vous presente ses graces, ne vous en rendez pas indigne par vos mépris ; parce que la volonté estant accoustumée à differer, differera encore à ce iour, & ainsi vous serez surpris de la mort, sans auoir eu le temps de penser à vous-mesme. Ha Chrestiens pendant que nous le pouuons, seruons nous des moyens qu'il nous presente, de peur de ne le pouvoir pas quand nous le voudrons; tout dépend encore de nous, nous n'auons qu'à nous faire vn peu de violence pour cooperer à sa grace; la chose le merite bien : S'il ne s'agissoit que d'vne affaire temporelle & passagere, ie pardonnerois à nostre negligence; mais helas! c'est de

nostre Eternité qu'il s'agit, dont la perte est irreparable; c'est de nostre ame qui a cousté le sang d'vn Dieu. Disons donc, comme S. Augustin; Modo Domine, modo: Ha Seigneur! c'est maintenant que ie veux me conuertir; c'est dés cette heure que ie veux faire penitence de mes pechez; asin qu'ayant satisfait à vostre Iustice en ce monde, ie puisse meriter vostre Misericorde en l'autre: C'est ce que ie vous souhaite au nom du Pere, &c.



est irusté le Augu-! c'est est dés e mes **Iustice** ericor-

aite au



SECOND

## SERMON

POVR LE QUATRIE'ME

## DIMANCHE

APRES LA PENTECOSTE.

Præceptor, per totam noctem laborantes. nihil cepimus: In verbo antem tuo laxabo rete. Luc. s. s.

Maistre, nous auons trauaille pendant toute la nuit; Sans rien prendre : Cependant sur vostre parole nous jetterons encore nos filets dans la mer. En S. Luc. chap. s. verf. s.



Est le sentiment des Peres, que ce qui se passe aujourd'huy dans l'Euangile est vn mystere qui represente ce qui deuoit arriver dans l'E-

glise, que cette barque est vne chaire, où cet Apostre nous instruit ; parce que cet Apostre parlant de la sorte à Nostre Seigneur par vn esprit de prophetie, il luy dit par auance sur ce 84 II. Sermon pour le quatriéme

riuage ce que tous les pecheurs & les impies sont obligez de dire apres auoir passe toute leur vie dans les crimes & dans le libertinage, Nous auons trauaillé toute la nuit sans rien prendre: Mais ce que S. Pierre fit par apres, ayant ietté ses rets sur la parole de IESVS, represente ce qui arriue dans la personne des Saints, qui en bien vsant de leur temps, retirent de grands auantages de gloire. Vnissons dans nostre discours ces deux differentes instructions; & pour bien vser du temps de cette vie que Dieu nous met entre les mains, confiderons le temps entre les mains des pecheurs, & entre les mains des Saints & des predestinez, pour voir comment ceux-là l'ont perdu sans ressource, & comment ceux-cy s'en sont seruis pour acquerir l'Eternité. C'est l'esprit de Dieu qui leur a donné cette force, & qui les a éclairez dans ce dessein; prions-le de nous accorder la mesme grace pour en parler, & pour le pratiquer: Nous la luy demanderons par l'entremise de Marie, que nous salüerons auec l'Ange, en luy disant : Aue Maria.

9

n

C

e

PI

n

h

VC

qu

né

110

à

fee Pr

C'Est vne grande question que le temps pour seque c'est a nature : Si personne ne me demande ce que c'est, dit S. Augustin, ie le connois fort bien, ce me semble : mais si on me presse sur ce point, il m'est impossible de répondre, & ie ne puis exprimer ce que c'est: Mais si le temps, comme dit ce mesme Docteur, est vne grande question dans la nature, c'est vne plus grande difficulté de le considerer entre les mains des Chrestiens, de voir que les vns en

vsent bien & les autres tres-mal: Rien de plus pretieux que le temps en luy-mesme, & entre les mains d'vn predestiné qui en vse bien; rien de plus vil ny de plus abjet que le temps entre les mains de ceux qui le perdent : rien de plus Saint que la vie d'vn bon Chrestien; rien de plus prophane que celle d'vn reprouué qui en abuse. Ce sera de ces deux différentes considerations que nous ferons sur le temps des reprouuez, & sur celuy des predestinez, que nous tirerons la consequence de l'vsage que nous deuons faire du nostre; nous sommes entre les vns & les autres ; d'vn costé nous pouuons regarder les reprouuez, & enuisager le temps qu'ils ont employé pour se damner; de l'autre nous pouvons regarder les predestinez, & enuisager le temps qu'ils ont employé pour se sauuer: 1. La perte du temps des Dinisson reprouuez: 2. Le guain du temps des predesti- du disnez, feront les deux parties de mon discours, & les deux points de vostre attention.

Il ne sera pas mal-aisé de comprendre le malheur des reprouuez, ou la perte qu'ils font du temps que Dieu leur a mis entre les mains, s'il vous plaist d'establir vn fondement indubitable, que c'est perdre le temps inutilement que de ne s'en seruir pas pour la fin à laquelle il est destiné, & de n'en retirer pas les auantages & les profits qu'il peut, & qu'il doit produire. Mais si nous passons plus auant, & si nous l'employons à des vsages contraires à cette fin & à ces auantages, c'est le perdre doublement. Ajoûtons vn second abus à ces premieres pertes, que le Prince qui s'occupoit à prendre des mouches.

POINT.

Fiii

font r vie Nous dre: ietté e qui bien antas ces

enre les aints ux-là UX-CY C'est

vser

e, & le de er , & ns par sauec

s pour ne ne , ie le on me de réc'est:

teur . , c'est entre vns en 86 II. Sermon pour le quatriéme

po de

en lei

do

ce

10 re

ho

te

qu

m

ue

no

ni

qu

po

te

CO

ge

TI m

bo

(e

1'6

fo

218

q

al

po

perdoit à la veriré son temps de cette premiere façon ; parce qu'il employoit à de ridicules emplois valoisir, qui par la condition de son estat estoit essentiellement destiné au gouvernement de son Empire: Mais lors qu'au lieu de pouruoir au bien & au salut de ses peuples, il l'employoit à leur ruine, par cet vsage si contraire il le perdoit doublement. Examinons vn peu quelle est le nature de nostre temps, à quelle condition nous l'auons receu, quelle est la fin où il est destiné par luy-mesme, ou plûtost par le dessein de celuy qui nous l'a donné. Certes comme nous ne sommes pas les maistres, ny les arbitres de nos temps, ce n'est pas à nous à prescrire la fin qu'il doit auoir, ny les vsages que nous en deuons faire; C'est Dieu qui au commencement de l'vniuers a creé le Soleil & les Astres, pour faire, pour regler, & pour mesurer nos jours & nos années; c'est par ses ordres, dit le Prophete, que nos iours coulent fous les mouuemens des Astres , Ordinatione tua perseuerat dies ; c'est sa

Pfal. 118.91. main qui nous conserue la vie, & qui en a mar-Psal.38. qué les bornes & les limites, ecce mensurabiles

posuisti dies meos : Mais quelle fin a-t'il pretendu en luy-mesme, quand il a fait cette image volante de son eternité, ainsi que parle Platon; quelle loy est-ce qu'il nous a presentée dans ces vsages? Nous pouvons considerer le temps fous trois prouidences: Premierement, fous la prouidence naturelle; & fous ce premier ordre il l'a destiné pour faire le partage des saisons, pour seruir à la naissance, à la durée & à la perfection des ouurages de la nature. Nous le

niere

em-

estat

ment

ruoir

oyoit

e per-

le est

dition

il eft

estein

nous

res de

la fin

en de-

ement

, pour

urs &

phete,

ns des

eft sa

a mar-

urabiles

etendu

ge vo-

Platon;

e dans

temps

fous la

r ordre

aisons,

8 à la

Vous le

pouuons regarder sous la prouidence politique de Dieu; & dans ce second ordre le temps est entre les mains des hommes pour les affaires de leur condition & de leur estat ; le temps est donné aux Roys pour le gouvernement de leurs Royaumes, aux Iuges pour administrer la justice, aux Marchands pour leur negociation : Mais tout cela se rapporte à vne prouidence surnaturelle de Dieu, qui regarde la predestination des hommes; & dans cet ordre il nous donne le temps pour sa gloire, & pour nostre salut; afin que nous nous seruions de ce loisir & de ce moyen pour faire de bonnes actions, qui peuuent operer l'vn & l'autre: Il a mis le temps de nostre vie comme entre deux eternitez; l'eternité antecedente de son estre, l'eternité subsequente du nostre; comme vn petit interualle pour essayer nostre fidelité & nostre obeissance : C'est vn estat dans lequel nous pouuons metiter, ou démeriter la gloire; ou n'estant pas encore dans le terme, nous sommes comme voyageurs, & nous deuons nous exciter pour y arriuer : D'où vient que S. Paul appelle vn moment d'où dépend l'eternité, ou l'eternité du bon-heur, si nous en vsons comme il faut, & selon les desseins de la prouidence de Dieu; ou l'eternité du malheur; si nous le détournons de son vsage legitime : Momentum unde pendet ater- Aug. nitas: D'où S. Augustin tire cette consequence, qui doit seruir de maxime de nostre discours, aussi bien que de nostre vie, Non viiliter in tempore viuitis, nisi ad comparationem in aternum conasiestis; c'est perdre inutilement tout le temps de

F in

88 II. Sermon pour le quatriéme

cette vie, & on peut dire qu'on n'a rien fait; quand on n'a rien fait qui puisse seruir à acquerir

l'eternité de la gloire.

En faut-il dauantage pour faire le procez aux pecheurs, & pour comprendre la grandeur de la perte du temps? Certes quand nous considerons leurs actions, & que nous scauons en general la conduite de leur vie, en voyant qu'ils ont si mal ménagé tout leur temps, & qu'il ne leur sert de rien pour l'eternité de la gloire, ne poutionsnous pas conclure que l'ayant rendu inutile pour cette fin, il est entierement perdu pour eux, il est absolument inutile? Per totam noctem laborantes, nihil cepimus. Et c'est dans cette imprudence generale & predominante que consiste ou la cause, ou la marque de leur reprobation; en ce qu'ayant entre leurs mains vn temps fi pretieux, si long & si considerable, ils en ont si mal vsé pour la plus importante de leurs affaires; que de tant de momens redoublez ils n'en trouuent pasenfin vn seul qui leur serue pour leur salut, & qui ressemble à cet enfant prodigue qui a disfipé toute sa substance ; puisque dans le sentiment de ce Philosophe, le temps est le plus pretieux heritage que le Ciel nous puisse donner. On ne peut pas dire des Anges que leur reprobation, à proprement parler, prouient du mauuais vlage du temps, parce qu'ils n'ont eu que deux ou trois instans seulement, dans lesquels ils avent pû trauailler à leur eternité; mais dans la vie des hommes il y a vn espace assez long & assez considerable pour ménager leur salut; cette longue suitte de iours, cette chaisne de momens

difficial ils con ils

riginal s'illing aye este ces leur vier nor

fib

fau tro ges me per de l'er

noi occ S. ( a e: tan fait ; uerir aux le la rons neral nt si rfert onsutile eux, laboprute ou ; en prei mal que uent alut, dif-Centiprenner. epromauque quels dans ng &

cette

differens, s'ils tombent quelquefois en peché, ils peuuent corriger en vn moment ce qu'ils ont commis dans l'autre, & finir heureusement apres auoir mal commencé : Mais le malheur, ou l'imprudence des pecheurs, c'est qu'ils ménagent si mal la distribution de ces iours, qu'enfin tous ces temps aboutissent à vne eternité malheureuse, ils en font des temps coupables; ils ne se seruent pas des années qui leurs restent pour corriger le defaut de celles qui sont passées ; & s'ils ont eu quelque iour bien-heureux, où ils avent fait quelques bonnes actions, où ils avent esté en grace, ils effacent par apres la gloire de ces merites: Si bien qu'il ne leur reste rien à leur mort qui serue à leur eternité : Et d'où vient ou ce malheur, ou cette imprudence, finon d'vne fatale negligence que nous auons de nostre salut; ou parce que nous sommes insenfibles aux attraits qu'il nous presente, ou parce que nous sommes trop sensibles à la peine qu'il faut prendre pour y arriver, & puis encore des trop grandes attaches que nous auons aux víages des sens, aux occupations ou aux affaires du monde? Et parce que le temps de nostre vie peut seruir aussi bien aux occupations du monde, comme aux affaires de nostre salut, nous l'employons du costé où nostre inclination nous porte; & laissant les affaires de nostre salut, nous confacrons nostre loisir & nos années aux occupations du monde : Nous ressemblons, dit S. Chrysostome, à vn seruiteur que son maistre a enuoyé à la ville pour quelque affaire importante; celuy-cy cependant s'amuse, & regarde

90 11. Sermon pour le quatrieme.

ne

80

tio

dit

po

Ep

ritu

len

fai

leu

80

fe

tap

liti

cel

cet

vn

To

Ci

po

fir

pe

2

et

de

fa

PI

des Charlatans qui sont sur vn theatre, & laisse ainsi écouler inutilement le temps. Certes, comme on peut dire que ce seruiteur a perdu le temps, bien qu'il ait esté agreablement occupé à regarder la Comedie, parce qu'il n'auoir pas esté enuoyé pour cela, & que ce n'auoit pas esté pour son divertissement que son maistre luy auoit donné ce loisir, mais pour vne plus im. portante affaire; & n'ayant pas fait celle-cy, tout le reste ne luy sert de rien. Disons que puisque nous sommes destinez pour l'eternité, & que c'est pour l'acquerir que Dieu nous laisse le temps de cette vie ; quelque occupation que nous ayons, quelque affaire que nous puisfions faire, vn reprouué a perdu son temps, s'il n'a pas acquis l'eternité par ce moyen. Le S. Esprit appelle cette sorte d'employs, faire Psalm. des toiles d'Araignées; Anni nostri sicut aranea meditabuntur. \* Grandis labor, nullus effectus. Ce pauure animal trauaille incessamment pour faire des toiles, mais à quoy employe-t'il ces appareils de filets & de rets ? c'est pour prendre quelque mouche: Anni nostri sicut aranea meditabuntur. Las que font donc ces pecheurs, ces reprouuez dans ce monde? tant de trauaux & tant de peines ? ce ne sont que des toiles d'araignées, des rets à prendre des mouches ; quelque considerable interest, quelque plaisir qui s'enuole, quelque reputation qui s'enfuit : Mais parce qu'ils n'ont pas pris le Paradis comme le but de leurs actions, ils n'ont pas trauaillé pour vne eternité bieu-heureuse, Nihil cepimus, ils n'ont rien fait. Vn Philosophe parlant de ceux qui

89.9.

laisse

com-

ccupé

ir pas as esté

e luy

is im.

le-cy,

puif-

2, &

aisse le

que puis-

emps,

en. Le

faire

aranea

us. Ce

ur fai-

appa-

e quel-

itabun-

ces re-

& tant

d'arai-

quel-

fir qui

: Mais

nme le

lé pour

us, ils

ux qui

ne s'occupoient pas à l'estude de la Philosophie, & qui employoient leur temps à des occupations indignes de la noblesse de cet employ, dit qu'enfin ils ont experimenté qu'auec leurs grandes affaires ils n'ont rien fait que trauailler pour le titre d'vn Tombeau, & pour faire des Epitaphes; Hoc tantum cogitant ipst , laborasse in titulum sepultura. Ha Chrestiens, à quoy travaillent les reprouuez ? In titulum sepultura, pour faire le titre d'un sepulchre : Quelle est la fin de leur trafic, de leur negotiation, de leurs interests, & de leurs veilles? pour faire en sorte qu'on puisse grauer sur leur tombeau quelque illustre Epitaphe: Cy gift ce grand homme d'estat , ce sage polinique, ce riche de son temps : Mais que sert tout cela à vn homme, si on n'a pas pû grauer sur cet Epiraphe, sur ce Tombeau: Cy gist un Saint, on Predestine? si tous ses titres s'arrestent à vn Tombeau, si pas vn ne peut estre graué dans le Ciel ? Pourquoy ? Parce qu'ayant esté destiné pour l'eternité, ayant receu le temps pour cette fin, s'il ne l'a pas employé pour l'eternité, il a perdu tout son temps ; & quoy qu'il aye fait tout le reste, il n'a rien fait, Nihil cepimus.

Et pleust à Dieu que tous les malheurs du pecheur consistassent à ne gagner pas l'Eternité, ou à ne rien faire dans le temps qui peust meriter la gloire; mais à ce premier abus il en adjouste encore vn autre; c'est que détournant le temps de ses vsages legitimes, il s'en sert à des employs criminels; il se sert de ces momens pour faire & augmenter ses crimes; non content d'estre prodigue de ce bien, il en est le prophanateur 92 II. Sermon pour le quatrieme

elpi

ces

Vo

out

dan

lan

irrn

leur

dan

pro

800

flice

bear

m'o

80 0

flan

mes

pro

bier

lypi

Die

plus

mei de,

gen

culi

du 1 falu

éga

& comme le facrilege. Ne vous estonnez pas de cette proposition; le temps entre les mains des Chrestiens est vne chose sacrée, non seulement parce qu'en vertu de la destination de Dieu, il est consacre aux vsages de sa gloire & de nostre falut; mais aussi parce que le Verbe ayant vny dans l'Incarnation son Eternité à nostre temps, il a rendu tous ses momens pretieux, & toute sa durée, sainte. Adjoustons que Nostre Seigneur estant homme, a vny & appliqué toute son Eter. nité à nostre temps, tout le merite de ses actions, & toute l'efficacité de son sang est appliquée à tous les momens de nostre vie pour les rendre capables de meriter l'Eternité: C'est pourquoy faint Ambroise appelle IEsvs nostre Soleil, qui fait nos iours & nos années d'vne eminente facon: Sol noster Christus, dies nostri Christus. La course du Soleil sensible & naturel, fait nos temps dans l'ordre de la nature; mais le Sauueur comme nostre second Soleil, les éleue dans l'ordre de la Grace, & par l'application de ses merites les rend capables de l'Eternité; Parere pof-Encher. funt aternitatem vita pauci dies , dit saint Euchere: Nos iours sont bien courts, mais ennoblis du fang de IESVS, ils peuueut nous produire vne Eternité de vie. Illustre auantage pour des hommes qui font sujets aux loix du temps ! mais las ! qui en consequence nous oblige à nous bien seruir du temps, & à respecter la consecration que la prouidence de Dieu & Nostre Sauueur y ont mise. Et nous détournons le temps que Dieu nous met entre les mains, de ces vsages si saints pour l'employer à nos pechez, n'est-ce pas vne

pas de

ns des

ement

ieu, il

nostre

it vny

emps,

toute

igneur

Eter.

tions,

quée à

rendre

rquoy

l, qui

nte fa-

us. La

it nos

auueur as l'or-

es me-

ere pof-

chere:

u fang

ternité

ies qui

qui en

ruir du

la promile.

nous

faints

as vne

espece de prophanation si nous nous seruons de ces vaisseaux sacrez pour des vsages prophanes? Voila cependant l'abus criminel des pecheurs; Las outre qu'ils commettent souvent des pechez pendant le temps de sa vie, qu'ils ne se seruent pas de la multitude des iours qui la composent, que pour irriter la justice de Dieu par l'augmentation de leurs crimes; encore come ils sont ordinairement dans la volonté de pecher, & qu'ils meurent enfin en cet estat, on peut dire qu'ils répandent cette prophanation sur tous les mouuemens de leur vie, & qu'ils rendent leur temps coupable de leur injustice. Semblable à ce tyran qui faisoit tenir le flambeau au pere pour poignarder son fils à ses yeux, & à la faueur d'vne lumiere qu'il tenoit : Seruire me fecisti in peccatis tuis. Malheureux quand tu Isaiz. m'offenses à la faueur du temps que ie te donne, 43. 24 & du Soleil qui fait tes iours, tu me fais tenir le flambeau pour éclairer mes affrons & tes crimes. Et c'est pour cela que Dieu pour venger ces prophanations, ou pour ne laisser pas exposer ses biens à ces sacrileges, leur oste le temps d'entre les mains. l'ay veu, dit saint lean en son Apocalypse, vn Ange qui annonçoit de la part du Dieu viuant dans tous les siecles, qu'il n'y auoit plus de temps, Et tempus non erit amplius. Ces menaces que j'adresse en general à tout le monde, & qui s'executeront au dernier iour du Iugement, regardent tous les reprouuez en particulier : C'est à dire, apres que nous aurons abusé du temps que Dieu nous donne pour nostre salut, il nous l'arrachera d'entre les mains eu égard à nous ; il esteindra le Soleil , il ne fera

94 II. Sermon pour le quatrieme

plus de nuit de falut, plus d'annees de jubilé, ny de iours d'indulgences ; Et tempus non erit amplius. Il ne veut pas dire seulement que lors que la mort viendra suiuant le cours ordinaire des causes, il finira nostre temps pour commencer vne eternité toute entiere; mais que mesme en punition de nostre peché & de nos negligences. il abregera nos iours; vous eussiez vécu encore vingt ans selon le cours ordinaire de la nature: mais parce que dans vostre vie passée vous n'auez rien fait pour le Ciel, vous n'auez employé vos iours qu'à multiplier mes injures, ie veux l'oster à vos prophanations, Et tempus non erit amplius.

r'a

fle

ces

iol

de

per

801

iou

l'au

dat

dos

aut

de

aul

fer

rep

plu

au

ha

me d'v

vn

Ha

cet

Mais si le temps passe en luy-mesme, il ne passe pas dans l'esprit d'vn reprouué, il s'arreste en sa memoire pour estre l'objet de son desespoir, & pour luy faire sentir la perte qu'il en a faite. Il est certain qu'vne grande partie des tourmens des damnez seront les remords de leur conscience; mais le principal sujet de ces remords sera le temps qu'ils pouuoient employer à leur salut, & dont ils se sont seruis pour leur ruine; & nous pouuons dire que le remps sera le supplice de l'eternité mesme; Vox tonitrui in rota : O, mon 10. 10. Dieu, la voix de vostre tonnerre que vous faites entendre dans le fond de la conscience d'un damné, roulera dans la pensée de l'eternité, qui sera comme vne rouë qui n'aura iamais de fin dans la pensée du temps passé: Rota in medio rota. Le temps sera vne rouë dans l'eternité: Quand vn reprouué passera dans son esprit tous les iours de sa vie passée, quand il se souuiendra de tous ces momens que Dieu luy auoit donnez, pendant

Dimanche apres la Pentecoste.

lesquels il estoit en son pouvoir de faire penirence : & que cependant il les a tous perdus inutilement, & qu'il est impossible à la rage d'en r'appeller vn feul moment : las ! quelle funeste reflexion fera-t'il fur tout ce temps ! mais quel desespoir d'auoir perdu de la façon vne chose si pretieuse! l'ay vécu trente ou quarante ans; dans ces années i'ay eu tant de iours, & dans ces iours tant d'heures, & dans ces heures tant de momens où ie pouvois faire penitence; & cependant au lieu de penser à mon salut, ie me suis amusé à des sottises, & i'ay perdu ces occasions, & d'vne perteirre parable: Ha momens, heures, iours, années, eternité! Quand vn reprouué n'auroit eu qu'vn moment seulement, & qu'il l'auroit perdu ; ce moment seroit son bourreau dans le souuenir de la perte qu'il en a faire: Quoy donc d'auoir perdu tant de momens ? ha ce seront autant de bourreaux à son ame, autant de sujets de desespoir: Eternellement il dira, mais d'vne autre façon que le Prophete Penitent; Recogiabo tibi annos meos in amaritudine anime mea: Ie feray eternellement vn trifte examen de toutes les années de ma vie passée. Mais tandis qu'ils repassent dans leur memoire le temps qu'ils n'ont plus, ils jettent leurs yeux sur celuy que nous auons; & c'est sur cela qu'ils forment mille souhaits inutiles, mille vœux desesperez qui augmentent leurs supplices. Quel est le grand desir d'vn damné? C'est d'auoir vn de ces momens, vne de ces heures que nous perdons inutilement: Ha Chrestiens, s'il pouuoit auoir vn moment de ceux que vous donnez à vos diuertissemens, que

e

it am-

me en ences, encore

n'auez yé vos

l'oster clius. e passe e en sa

ir, & ite. Il ens des

fera le dut, &

lice de , mon faites

te d'vn té, qui de fin

de fin dio rota. Quand

es iours le tous endant

## 96 11. Sermon pour le troisième

vous employez à vos vanitez: Ha vn moment seulement pour luy, il endureroit volontiers des milliers d'années de supplices, il repasseroit dans ce moment tous ses crimes passez, il ouuriroit l'Enfer par sa penitence, & gagneroit le Paradis. Mais si ses regrets ou ses vœux sont inutiles pour luy, ils peuuent seruir à nostre instruction, & par l'estime qu'ila du temps, nous apprendre celle que nous en deuons faire, pour ne dire iamais comme luy; Per totam nostem laborantes nibil cepimus: Mais consentons plûtost auec les saints Apostres, que nous voulons ietter nos rets à la parole du Sauueur, & apprendre par l'experience des predestinez à bien vser du temps de nostre vie.

C'est auec plaisir que j'entre dans cette seconde Point partie de mon discours, & que j'employe ce peu qui me reste de temps à voir le bon vsage de ce temps mesme pour acquerir l'Eternité; où ie trouue d'abord vn Apostre, qui apres auoir trauaillé toute la nuit sans rien prendre, ayant ietté ses rets en la presence de IEs vs & par ses ordres, prend incontinent apres vne tresgrande multitude de poissons. C'est pour dire que le temps de cette vie, qui entre les mains d'vn reprouué devient entierement inutile, des qu'il est mis entre les mains d'vn predestiné, qui agit parles ordres, & suivant les intentions du Sauueur , il produit des fruits infinis : 1. Parce qu'il employe le temps en general pour l'Eternité & acquerir la Gloire: 2. Parce qu'il se sert des differentes parties de ce temps pour augmenter peu à peu sagloire, & pour multiplier son bon-heur.

falu cont leur conc nation

deno

heu

de

tou

vnc

mo

Tir

fain

enis

plût

les infuince du Frens riue fiens doiu celur Sain

iour rent diffe

temp

I. le

Dimanche apres la Pentecoste. 97

nent

des

dans

En-

adis.

pour , &

ndre

2 1a-

antes

c les

rets

xpe-

s de

onde

peu de ce

uì ic

tra-

yant

par

tresdire

nains

, dés

, qui

is du arce

rnite

s dif-

peu

neur. I. Ie

1. le sçay bien que la premiere cause de cer heureux changement se doit prendre de la grace de Dieu, & de la bonne volonté qu'il a euë de toute eternité pour ses Eleus ; c'est luy qui par vne secrette prouidence ménage l'eternité & les momens de la vie d'vn Saint; & qui enfin fait sortir l'eternité des temps comme le fruit de sa sainteté; In manibus tuis sortes mea, \* In manibus enis tempora mea : O mon Dieu, mes temps sont plûtost en vos mains que dans les miennes; c'est pourquoy ie les employe à vostre gloire & à mon salut. Il faut neantmoins auouer que les Saints contribuent de leur costé au ménagement de leur vie, & que le bon vsage qu'ils font du temps. concourt beaucoup à l'ouurage de leur predestination, & à l'acquisition de l'eternité de la gloire. Nostre vie, dit Iob, est vne bataille; la prudence d'vn General, est de conduire tellement les momens du combat, qu'enfin la victoire le fuine: La vie est vne nauigation; la prudence du Pilote confiste à ménager tellement les differens mouuemens du Nauire, qu'enfin il artiue au port. Saint Paul en l'Epistre aux Ephesiens instruisant les Chrestiens de l'vsage qu'ils Cap. 12 doiuent faire du temps, marque en mesme temps celuy qu'il en faisoit luy-mesme, & que tous les Saints en font ; Redimentes tempus , quia dies mali sunt: Il faut rachepter le temps, parce que les iours sont mauuais. Ce qui souffre deux differentes explications qui nous montrent les deux differens vsages de la prudence des Saints, & comme les deux principaux vsages qu'ils font du temps, & qui regnent sur la conduite de leur Dominic.

98 II. Sermon pour le quatrieme

vie pour la faire reiissir heureusement, Redimen. tes tempus. Le premier vsage de cette prudence. dit saint Anselme, regarde le temps passe, & consiste à le rachepter, & à le reparer par la penitence: Il ne faut pas s'imaginer que toutes les parties de la vie des Saints soient saintes, il y a des temps malheureux, ils ont des momens coupables; & au lieu de se preparer par ces moyens à l'eternité du bon-heur, ces momens malheureux sont des dispositions à l'Enfer : Dies mall sunt. Quel moyen de corriger & de changer ces mauuais temps, & de faire feruir à la Gloire, ce qui de soy tendoit à l'Enfer? La Philosophie n'a iamais trouué de moyen pour r'appeller le passé, elle n'a pas cru que le Sage eust droir fur cette difference de temps, qui semble s'estre enuolée de ses mains, & n'estre plus en sa puissance: Mais la sainteré qui participe à l'eternité de Dieu, a jurisdiction sur le passé mesme; & par le moyen de la penitence elle reforme en quelque façon ces iours que le Chrestien a mal employez : Soit en ce qu'elle efface les fautes qu'on y a commises, & les mette en estat de ne pounoir pas nuire au dessein de son salut : Soit en ce qu'elle prend de là-mesme occasion de mieux employer le temps à l'auenir. Comme vn Voyageur, dit saint Chrysostome, qui a perdu vne partie de la iournée à quelque diuertissement, se haste pour recompenser cette perte; il fait en quelque façon reuenir le temps perdu par la diligence qu'il fait à bien employer celuy qui reste, Redimentes tempus, quoniam dies mali sum. S. Ierosme explique ce passage d'yne autre façon

qui

où il s' joul time vne uais nou re & nou Non

quei defti qu'il à ce

vila

fte 1

Dimanche apres la Pentecoste. 99

menence.

. 86

penis les

a des

oupa-

yens

lheu-

mali er ces

loire,

ophie

ler le

droit

'eftre

puif-

ernité

e; & ne en

a mal

fautes

de ne

: Soit

on de ne vn

perdu

rtisse-

perte;

perdu

celuy

li sunt. façon

qui regarde le temps present, qui est que quand nous l'employons à de bons viages, nous l'acheprons en quelque façon : Emimus illud, quod propeer facinus à malo homine venditum fuerat. Hyesi Il veut dire que le temps que Nostre Seigneur a achepté auec son Sang, a esté comme vendu par la malice des hommes, qui le met comme en prifon, & comme captif sous la tyrannie du monde qui s'en sert en mille vsages prophanes: Voyez combien il en faut donner aux affaires, combien aux visites, combien aux diuertissemens: c'est vne tyrannie qui captiue le temps. Que fait vn Saint ? Il retire le temps de cet esclauage où il est, il le rachepte par ses bonnes œuures, il s'en sert pour la gloire de Dieu; Sieque, adjouste ce mesme Docteur, dies malos in bonos verjimus , & facimus dies nostros presentes , futuros: Par vne heureule invention, des iours qui sont mauuais & coupables entre les mains des pecheurs, nous en faisons de bons iours, des iours de gloire & d'honneur; & des jours du temps present, nous en faisons des iours d'eternité & de gloire: Non prasentes sesuti sed futuros. Et c'est dans l'vsage de ces deux remps, & comme dans ce double visage de la prudence qui les regarde, que confiste nostre predestination : c'est ainsi que nous achetons l'eternité par quelques jours, & quelques années.

2. Mais parce que ce n'est pas assez à vn predestiné d'acquerir l'eternité de la gloire, il faut qu'il l'acquiere à vn haut degré. Et c'est encore a ce second vsage qu'il employe le temps qu'il a entre les mains pour se seruir des momens qui

G ij

100 II. Sermon pour le quatrieme

le composent, pour augmenter peu à peu la couronne qu'il pretendoit. Le Philosophe Romain dit tres-bien que l'auarice qui est blasmable dans tous les autres biens, est louable pour ce quire. garde l'vsage du temps ; parce qu'estant si court comme il est, il est extremement pretieux & ca. pable de grandes choses. Mais c'est auec plus iuste raison qu'vn Saint est auare du temps, & qu'il en ménage toutes les parties ; parce que à tous les momens ce sont des semences qui peuuent produire de grands fruits ; vn Saint à cha. que moment peut glorifier Dieu, à chaque mo. ment il peut deuenir plus faint , à chaque moment il peut acquerir l'Eternité, à chaque moment il peut donner de nouueaux accroissemens à sa gloire. Et la raison se prend de l'estat de grace, où vn Saint vit ordinairement, de cette cha. rité habituelle qu'il a , & de cette resolution permanente d'estre à Dieu : Et c'est en vertu de ces dispositions que tous les temps de l'homme deuiennent confactez, que toutes les actions qu'il fait sont agreables à Dieu, & qu'elles me. ritent de nouveaux degrez de sainteté, de nouueaux accroissemens de gloire. A proportion, comme disent les Theologiens, que toutes les actions de IEsvs estoient d'vne valeur infinie, qu'à chaque moment il meritoit l'eternité, parce que toutes les actions que faisoit son humanité, estant jointes auec la divinité, sortoient de I'vn & de l'autre nature ; & par ainsi meritoient l'Eternité. Ha! Messieurs, que la condition d'un Chrestien est heureuse ! que le temps entre ses mains est pretieux! que ses heures, que ses mo-

rer for pri for rel & la ad a d qui la ora

pol

me

par printies les le de nes tou for me

qui vig les qu fid

ru

dir

Dimanche apres la Pentecoste. 101

a coul

omain

e dans

quire.

court

& ca.

c plus

ps, &

e que

ii peu.

à cha-

ue mo-

e mo-

e mo-

emens

de gra-

te cha-

olution

ertu de

nomme

actions

es me.

e nou-

ortion,

ntes les

infinie,

té, par

huma-

oient de

ritoien

ion d'vn

itre fes

les mo-

mens sont considerables! D'autresfois pour flarer le bon-heur d'vn Prince, on disoit que la fortune luy menoit dans vn ret d'or des Villes prises, des Royaumes captifs, mesme pendant son sommeil, & pendant ce temps, qui pour le reste des hommes semble estre assez languissant & inutile. Ce que la flaterie a dit d'vn homme, la verité le peut dire des Chrestiens, que leurs actions sont comme des rets, & des filets d'or à cause de la charité qui les embellit ; des rets que nous jettons dans le sein de la bonté & de la prouidence de Dieu, comme dans vne mer de graces & de richesses; des rets qui nous seruent pour prendre des Couronnes eternelles. Il est vray que cette louange dans son estendue n'appartient qu'à Nostre-Dame seulement, par les priuileges de sa creation; & c'est d'elle seule que les Peres & les Theologiens croyent que depuis le premier moment de sa vie, iusqu'à l'heure de sa mort, elle auoit incessamment fait de bonnes actions, & qu'elle auoit pleinement remply tous les temps : Ils disent mesme que pendant le fommeil, qui lie les puissances des autres hommes, par vn priuilege special elle auoit son cœur entierement libre pour le porter à Dieu, & qu'elle pouvoit dire ; Ego dormio , & cor meum vigilat. Mais nous pouuons dire à proportion, que les Saints & les Predestinez vsent ainsi du temps que Dieu leur donne, il n'est point de temps considerable qu'ils ne rapportent à Dieu, & où ils ne meritent la gloire; Sine intermissione. Sans interruption, dit saint Paul, incessamment : C'est à dire, sans laisser de temps considerable qu'ils

Gij

102 II. Sermon pour le quatriéme

n'employent à cette fin; ceux-mesmes que la necessité de nos vies & de nos affaires semble legitimement demander, & par ainsi rend incapables de cette gloire, vn Saint, qui fait ses actions par charité, en fait des temps de predestination, de salut & d'eternité: Cela s'appelle, au sens de l'Escriture, auoir des iours pleins, des années pleines, en ce qu'elles sont toutes remplies de la gloire de Dieu, ou bien en ce que la sidelité des Saints ne laisse pas vn moment vuide, vne heure inutile, qui ne serue à remplir la plenitude de la gloire, & à l'acheuement de la couronne qu'ils

esperent; Dies plenos inuenit in eis.

Il est vray que nous ne voyons pas maintenant les fruits de cette pretieuse semence. Le temps, dit le sçauant Tertullien, est comme vn voile tendu à nos yeux, qui nous cache l'eternité, & les auantages que son bon vsage y produit : Comme lorsque les Apostres ietterent les rets dans la mer, ils ne voyoient pas la prise qu'ils auoient faite, tandis qu'ils estoient encore dans l'eau; mais quand S. Pierre eût leué ses filets, & les eût conduits dans son batteau, ou sur le bord du riuage, il vid la grande quantité de pois. sons qu'il auoit pris. Ce sera dans le Ciel que les predestinez connoistront le prix du temps qu'ils ont eu, & les bons vsages qu'ils en ont faits, quand ils en receurot les fruits, & quand ils en polsederont les recompenses: Et tout ainsi que nous auons dit que la justice de Dieu arreste le temps de ceux qui s'en seruent pour pecher pendant leur vie, pour en faire le supplice de leur eterle se le le tri he

pa vic for pa em pe. Di

bo ter de po rec

n'e cer par

ac

Dimanche apres la Pentecoste. 103 nité; ainsi la misericorde arreste en faueur des predestinez le temps qu'ils ont employé à son seruice, pour estre l'objet de leur bon heur. Sol contra Gabaon ne mouearis, dit Iosué, Soleil Iosué arrestez-vous sur Gabaon pour éclairer la vi- 10. 12: Stoire du peuple de Dieu, c'est à dire à tous les jours de la vie des Saints de l'arrester dans leurs pensées pour seruir à la gloire de leur triomphe, & à l'acheuement de leur bonheur. Vn Voyageur compte auec plaisir les iours de son voyage quand il est arriué à son pais; vn Laboureur repasse en son esprit les vicissitudes des saisons qu'il a employées à cultiuer les semences, quand il reçoit ses moissons; & ce sera auec plaisir que les Saints repasseront en leur memoire le temps qu'ils ont employé pour Dieu, & ces iours de leur penitence, & ces veilles de leurs oraisons. O Dieu! quand d'vn costé ils regardent ce peu de temps, qui est si court, & qui a passe si viste; & de l'autre ils voyent cette eternité de bon-heur qu'ils ont eu pour recompense de ce temps; las qu'elle estime font-ils de ce temps, de ces iours, & de ces années bien employées pour vn Dieu qui merite tout, par vne si grande recompense; Unus dies apud Dominum sicut mille Petr. 22 anni, & mille anni sicut dies unus : Ha à vn Saint qui void Dieu mille ans semblent comme vn iour; c'est à dire que tout le temps de la vie n'est qu'vn moment dans la comparaison de cette eternité, qui luy sert de recompense; parce que par les souffrances d'vn moment il a

acquis l'eternité: & puisque les Saints regar-

que Haires

ainsi

t, qui

temps Cela

oir des

qu'el-Dieu.

its ne

e inue de la

qu'ils

ainte-

ce. Le

me vn

l'eter-

y proent les

qu'ils

e dans

ets, & e bord

poil.

que les

quils

faits,

en pol-

e mous

temps

endant r etel-

G iuj

104 11. Sermon pour le quatriéme

dent le temps que nous auons entre nos mains; sans doute que s'ils pouuoient estre touchez de quelque desir, ce seroit seulement d'en auoir encore l'vsage pour pouuoir seruir Dieu, pour meriter dauantage: Mais parce que les loix de sa Bonté ne permettent pas à leurs desirs de pouuoir reuenir sur nos temps, au moins ils nous exhortent à bien vser du moyen dont ils se sont seruy, mais dont ils ne peuuent plus se seruir eux-mesmes.

Conclu-

Mais qu'elle consequence deuons-nous tires de ces exemples ? quel party deuons-nous suiure? Nous auons vû comment les reprouuez perdent le temps, comment les Saints & les predestinez en vsent : Ce mesme temps que nous auons vû entre leurs mains, nous l'auons aujourd'huy dans les nostres ; voyons l'estime que nous en deuons former, & l'estat que nous en deuons faire : Considerons si nous voulons en abuser comme les reprouuez, ou bien nous en seruir comme les predestinez; cela dépend de nostre choix ou de nostre prudence. Certes ie ne sçay pas ce qui en doit arriuer, & Dieu veüille que les euenemens ne répondent pas aux apparences; mais à voir la vie des Chrestiens, l'on peut tirer de l'vsage qu'ils font du temps, de mauuaises consequences de l'eternité où ils prerendent. Ie vois qu'on trauaille incessamment dans le monde, que de peines, que de trauaux, que de sueurs ! mais pour la grande affaire de nostre salut fort peu s'en mettent en peine. Ca, Chrestiens, que ie voye l'ordre de vostre temps, ie trouueray du temps pour toutes chon fes por por re qu

n'y de mo las rie

qu

qui qui fon l'he est qui est

fer fec qu do no fi

ph

dé

Dimanche apres la Pentecoste. 105

ses, sinon pour vostre eternité; tant d'heures pour le sommeil, tant pour la recreation, tant pour la promenade, tant pour le trauail, tant pour l'estude; & pour nostre salut, pour la priere, & pour l'oraison, à peine prend-t'on vn quart-d'heure: Et qu'attendez vous de cela n'ya t'il pas apparence, que si vos iours passent de la façon, vous direz à Dieu à l'article de la mort, Per totam nostem laborantes, nihil cepimus: las i'ay tant trauaillé, & tant sué, & ie n'ay

rien pris.

ains ;

ez de

auoir

pour

loix

rs de

ils fe

us fe

tires

s fui-

ouuez

& les

que

auons

ftime

nous

ulons

nous and de

ie ne eiille

x ap-

iens,

emps,

ment

uaux,

re de

. Ca,

chon

Et cependant c'est pour cela, comme i'ay dit que Dieu nous donne le temps de nos vies, & qu'il prolonge nos iours ; c'est à ces conditions qu'il nous a ajoûté encore vne année. Disons que le temps est vn chariot qui roule sur quatre rouës ; les vns disent que ce sont les quatre saisons de l'année, les autres les quatre âges de l'homme : Disons qu'il doit entrer dans nos esprits sous ces quatre differentes pensées que nous en deuons auoir pour en bien vser. La premiere rouë de ce chariot, la premiere pensée que nous deuons conceuoir du temps, c'est qu'il est extremement pretieux, puisque l'eternité en dépend; à chaque moment ie puis gagner l'eternité, à chaque moment ie la puis perdre. La seconde pensée que nous deuons conceuoir, est que par nos crimes nous le perdons, & le rendons non seulement inutile, mais contraire à nostre eternité: La troisième rouë est, qu'estant si petit & si court, nous en sommes incertains. Des trois differences du temps, le passé n'est plus entre nos mains, l'auenir n'est pas encore

106 II. Sermon pour le quatrieme

en nostre pouuoir; & quand nous l'aurions nous sommes incertains fi nous pourrons nous en feruir ; le present s'écoule au moment que nous parlons; & quand ie dis ce mot, de present, ie ne suis pas asseuré qu'ayant prononcé la premiere syllabe, ie puisse prononcer la seconde, tant nous sommes incertains du temps. La qua. triéme rouë & la quatriéme pensée, c'est que ce temps estant passé, il est entierement irrepara. ble. Chrestiens, où est nostre raison, de perdre inutilement vne chose si pretieuse, comme si c'estoit la plus vile du monde, comme si elle deuoit toûjours demeurer, comme si nous estions asseurez de la posseder, comme si nous estions toûjours en ce pouuoir de reparer nostre perte?

m

P

P

re

de

er

m

au

de

à

fo

00

er

pe

Il

le

fa

no

po

Auant que finir ce discours faisons vn peu de reflexion sur nostre vie; nous employons le temps à deliberer de toutes choses, employonsle pour deliberer i du temps mesme par deux considerations; l'vne de speculation, l'autre de pratique. Pour bien iuger du temps, il faut sortir hors du temps; tandis que nous l'auons entre nos mains nous n'en iugeons pas comme il faut, nous n'en sçauons pas le prix; pourquoy? il coule incessamment; nous croyons toujours en auoir assez, nous esperons de reparer dans le temps aduenir les fautes que nous faisons au present: Mais quand tout ce temps est passe, que nous sommes à la porte de l'eternité, c'est lors que nous voyons & conceuons pleinement combien il est considerable, combien il est court, combien il est irreparable; iamais nous ne iu-

Dimanche apres la Pentecoste. 107 geons mieux de nostre vie qu'à l'heure de la mort : Attendre ce temps là pour iuger du temps, ce seroit vne imprudence : Que faut-il faire? Il faut le préuenir par nostre prudence, & entrer par auance dans les sentimens que nous aurons pour lors ; Estis incerti quid futuri estis , dit S. Ie- Hier. rosme : Encore pour nous aider à cette anticipation, faisons vn peu de reflexion sur le temps de nostre vie : Vous auez vescu trente, quarante, cinquante ans; repassez en vostre memoire ces iours, ces mois, ces années, quel iugement en ferez-vous? N'est-il pas vray que tout ce temps vous a passé comme vn songe ? sans doute : n'est-il pas vray que vous estes faschez d'auoir si mal employé ces années de vostre vie ? Scachez que le mesme sentiment que vous auez des années de vostre vie passée, vous l'aurez de celles qui vous restent, quand elles seront aussi passées; vous voudrez pour lors auoir employé le temps à vostre salut, pourquoy ne le faites vous pas à cette heure ? Que ne conceuez-vous ce raisonnement de S. Paul , Dum tempus habemus , Ad Gas operemur bonum? Tandis que nous auons le temps lat. 6. en main, seruons-nous-en pour nostre salut, de 10. peur de ne l'auoir pas toûjours ; hastons-nous ; Venit nox, quando nemo potest operari, dit Iesus; Ioan. Il viendra vn temps où vous ne pourrez trauail- 9. ler pour vostre salut; tandis que nous le pouuons, & que Dieu nous en donne les moyens, faisons en sorte qu'il ne se passe iour ny nuit de nostre vie, que nous n'ayons vn temps regle pour nostre salut, vne heure pour nous preparer

nous

en fer-

nous

nt, ie

pre-

onde, qua-

que ce

para-

perdre me fi

si elle

nous

nous

nostre

eu de

ns le

yons-

deux re de

it for-

as en-

me il [ You

ijours ans le

ns au passé,

c'est

ment

ourr, e 1u-

108 II. Sermon pour le quatriéme, esc.

à nostre eternité; pour ces momens que nous aurons donnez au temps nous aurons des graces en ce monde pour acquerir l'eternité bien-heureuse: Où nous conduise le Pere, le Fils, & le S, Esprit: Ainsi soit-il.



--

Ie

P P P

ne qu le nous graces -heu-8c le

あるようはいいのかのは、それをないのは、ものものものはいないないないなんなん 

## SERMON

POVR LE CINQVIE'ME

## DIMANCHE

APRES PASQUES.

Amen amen dico vobis, si quid petieritis Patrem in nomine meo, dabit vobis. Ioan. 16.

Ie vous le dis en verité, que si vous demandez quelque chose à mon Pere en mon nom; il vous l'accordera, En S. Iean chap. 16.



OMME l'intention de l'Eglise en ce temps est de se mettre en prieres. aussi employe t'elle l'Euangile de ce iour pour nous instruire à bien

prier: Elle nous represente la dignité, la qualité, & la necessité de l'Oraison, pour nous obliger à la bien faire; & nous pouvons tirer de la necessité de la priere les motifs & les interests que nous auons de la bien faire. l'apprends que le S. Esprit prie pour nous, Igsys-Christ dans sermon pour le cinquieme

fon Euangile nous a appris à bien prier; Nostrez Dame aussi a des Oraisons puissantes; Implorons son secours pour obtenir les graces de son Fils & de son Espoux pour bien faire les nostres; elles nous accordera son assistance si nous la saltions par les paroles de l'Ange, en luy disant au Maria.

"Est vn coup de la bonté de Dieu d'éleuer les miseres des hommes, & de faire de leurs foiblesses les instrumens de son pouuoir; ainsi dans le Mystere de l'Incarnation il a éleué la bassesse de nostre nature iusqu'à la subsistance de son Verbe ; ainsi dans l'onction de nostre iustification il se sert de nos soupirs & de nos larmes, il les fait entrer dans le sceau de nostre reconciliation, & en compose les moyens de nos graces; ainsi fait-il de nos foiblesses continüelles & de nos necessitez les occasions de nos richesses & de nos puissances. Qu'y a-t'il de plus foible que les prieres & les oraisons? Ce sont des voix que la necessité arrache de nos bouches, ce sont des marques de nos foiblesses : D'vn costé quand nous demandons, nous auouons nostre indigence; & d'vn autre en nous addresfant à vn secours étranger, nous auouons notre impuissance, que de nous-mesmes nous ne pouuons pas soulager nos maux, & que nous auons besoin d'vn secours & d'vne cause plus puissante & plus riche : Et cependant, Chrêtiens, voyez à quel point d'honneur & de puisfance Dieu éleue nos Oraisons. Ie ne veux pas parler de leur dignité, ny du privilege qu'elles poi del no qui mo dre per estri

de qu'
Ch:
I. I
bier
nec
les

(

reil

laif diff &c en de noi qui noi aye

Die

fur

de

Are:

rons

Fils

res:

s la

ant:

cuer

e de oir;

eleué

ftan-

offre

nos

offre

as de

onti-

enos

plus

t des

hes,

D'vn

üons

dref-

nô-

is ne

nous

plus Chrê-

puil-

x pas

'elles

ont de parler à Dieu quand il leur plaist; 'Il n'y a point, dit S. Chrysostome, de Portier qui nous deffende l'entrée des Palais de Dieu, ou qui nous remette à vne autre fois, ou qui nous dise qu'il n'y a pas moyen de luy patiet; en tous les momens de nostre vie nous pouuons nous addreffer à Dieu. Tous les endroits du monde nous peuvent servir d'Autel, & tous les lieux peuvent estre nos Oratoires : le parle seulement de la puissance de l'Oraison; Si quid petieritis. Vsons de ce bien fait de Dieu, montrons l'importance qu'il va de bien prier Dieu, & le soin qu'vn Chrestien doit auoir de bien faire ses Oraisons: 1. Parce qu'elles sont tres-puissantes pour nostre Dinisson bien : 2, Parce qu'elles sont tres-puissantes & du disnecessaires pour nostre predestination: Ce sont les deux points de ce Discours, & le sujet de voltre attention.

C'est auec cet illustre & auantageux appareil que Issvs a representé l'Oraison quand ill'a Point laissée à son Eglise; nous asseurant qu'elle peut disposer du cœur & de la puissance de son Pere. & qu'elle obtiendra tout ce qu'elle demandera en son nom : C'est à dire, suiuant l'explication de S. Augustin, tout ce qui ne chocquera pas nostre salut, & qui n'empescherera pas vn bien qui nous est plus considerable que celuy que nous demandons. Ce n'est pas que nos oraisons ayent d'elles-mesmes cette puissance, ou qu'elles puissent meriter cette condescendance de Dieu: le trouue que ces auantages sont fondez sur trois principes: Premierement, sur la bonté de Dieu, & sur cette inclination naturelle qu'il

Sermon pour le cinquieme

a de nous faire du bien, & qui prend toutes les occasions que nos necessitez luy donnent, pour se communiquer. Encore a-t'il engage sa parole à nos oraisons, & promis solemnellement qu'il nous accorderoit tout ce que nous demande. rions; Si quid petieritis Patrem in nomine meo. Secondement, cet Empire de l'oraison est étably fur I Esvs, quiluya appliqué ses merites, auec l'estenduë infinie de leur valeur; à proportion comme il les a attachez à nos Sacremens, quoy que d'vne façon differente, mais aussi infaillible en sa façon; luy-mesme presente nos prieres à son pere, il prie encore auec nous, & mesle les voix de son Sang auec celles de nos miseres: Ipse interpellat pro nobis. Ajoutons pour vne troisième raison, que la priere en elle-mesme a quelque chose d'excellent, qui la dispose à cette éleuation qu'elle reçoit des promesses de Dieu, & des merites du Sauueur. Qu'est-ce que la priere, si ce n'est vne soumission generale que les homment rendent à Dieu, & vne protestation qu'ils font de la dépendance de leur estre, & de la souveraineté du sien; ils auoijent leurs necessitez; mais ils montrent bien que c'est Dien seul qui peut & qui les veut soulager; l'vn declare sa bonté, & l'autre sa puissance : N'est-ce pas déja vn hommage bien auantageux à Dieu? & S. Iean n'a-t'il pas raison de dire que nos oraisons sont des parfums que les Anges portent deuant le Thrône de Dieu: Plena odoramentorum, qua sunt orationes Sanctorum ? Et Dauid ne les appelle t'il pas iustement des sacrifices des leures, Sacrificium labiorum, puisque ce sont des témoignages voi glo pri con uer voi Dic

que aye fait dit prie

la

l'exe de pire que faire mile qu'il prie cipe

Diei pour gam te, ( Dimanche apres la Pentecoste. 113

es lea

pour

qu'il

ande-

meon

tably

, auec

quoy

illible

eres à

fle les

Ceres:

e troi-

Ime a

cette

Dieu,

ue la

e que

testa-

estre.

leurs

t Dien

n de-

est-ce

Dieu?

e nos

por-

amen-

uid ne

es des

nt des

nages

témoignages de la grandeur de Dieu, & que les voix de nos necessitez sont des Hymnes à sa gloire? Le mesme Prophete dit que lorsqu'il a prié Dieu, il l'a reconnu pour tel, & il l'a fait connoistre aux autres; In quacumque die inuocamero te, ecce cognoui queniam Deus meus es: Car vous remarquerez que les prieres que l'on fait à Dieu auec cette dépendance, sont des marques de la Diuinité; D'où vient que, comme remarque Platon, il n'y a iamais eu de Religion, qui aye reconnu quelque diuinité, qui ne luy aye sait des prieres; & ne sçauez-vous pas ce qu'a dit elegamment le Poète, que c'ont esté les prieres qui ont fait les Dieux:

Qui fingit sacres auro, vel marmore vultus; Non facit ille Deos: qui rogat, ille facit: Celuy qui fait les statues d'or & d'argent, ne sait

pas les Dieux, mais celuy qui les prie.

C'est, Messieurs, sur ces trois principes, de l'excellence de la priere, des merites de IESVS, & des promesses de son Pere qu'il establit l'empire de l'oraison, & cette puissance vniuerselle que les saints Peres louent tant : S. Augustin dit que c'est vne clef qui ouure le Ciel, & qui peut faire descendre sur nous tous les thresors de la misericorde de Dieu: S. Chrysostome ajoûte, qu'il n'est rien de plus puissant qu'vn homme qui prie comme il faut : D'autres disent qu'elle participe en quelque façon à la toute-puissance de Dieu , qu'elle est d'vne mesme étenduë : C'est pourquoy vn Interprete de l'Ecriture appelle elegamment l'oraison vne toute-puissance suppliante, Omnipotentia supplex. La toute-puissance de Dominic.

Dieu est vne toute-puissance regnante & trionis phante dans la gloire; la toute puissance de nos oraisons est suppliante, mais elle peut par ses prieres tout ce que Dieu peut par son pouuoir: Comme s'il y auoit vn fauory qui obtinst tout ce qu'il de. manderoit à son Prince ; on pourroit dire qu'il a le pouuoir du Roy en ses mains, & qu'il regneen suppliant : & tel estoit le raisonnement de ce petit Prince, qui pour montrer qu'il gouuernoit toute la Grece, discouroit de la façon; Monpere, disoit-il, commande à tout ce Royaume, ma mere gouverne mon pere, & moy j'obtiens de ma mere tout ce que ie luy demande ; le suis donc par consequent le maistre de ces Prouinces, Ainsi peut raisonner vn Chiestien apres les promesses que Dieu luy a faites; Dieu est tout puisfant en luy-mesme, il accordera à mes oraisons tout ce que ie demanderay; ie puis demander tout ce qui me plaira; & partant ie puis tout faire: Etil paroist bien, dit S. Chrysostome, que l'oraison est toute-puissante, puisqu'elle a porti ses miracles par tout, où Dieu peut porter son pouuoir; Il n'est point de lieux, dit-il, ny d'im. portantes occasions, où elle n'en ait donné des marques; elle est allé éteindre les feux dans la fournaise de Babylone, pour en déliurer les trois enfans; dans la personne d'vn Daniel elle a ferme la bouche des lions quand ce Prophete a ouven la sienne; elle a remporté des victoires par les mains, ou plûtost par la parole d'vn Moïse; elle est monté dans le Ciel pour y aller fermer les threfors des pluyes, ou les ouurir felon la volonte d'Helie: Ajoûtez, grand Saint, qu'elle a peneus

le fai vic d'I col me mo le.

101

bra licer de l'erien Et l'que l'esvrites auer fon qu'i

dem nost tion appa ses p nos uoir orais Dimanche apres Pasques.

rion's

de nos

s prie-

omme

u'il de-

qu'il a

gneen

ce pe-

nernoit

pere,

e, ma

s de ma

is donc

uinces,

es pro-

ut-puil-

raifons

mander

is tour

ne, que

a porte

rter for

ny d'im.

nné des

dans la

les tros a ferme

a ouver

par les

ife; elle

rmer les

volonte

peneu

Souvent jusques dans le cœur irrité de Dieu à traners de ses indignations & de ses menaces; qu'elle en a esteint les flames, qu'elle en a desarmé la fureur, qu'elle a triomphé de sa Iustice, & luy fait, comme dit S. Iean Climaque, vne sainte violence : Il a beau se fâcher contre le peuple d'Israël; Moise prie pour ces coupables, & sa colere est comme obligée de surseoir , Dimine Exod. me, vt irascatur furor meus contra eos, Moise, laisse moy me facher contre ce peuple ingrat & infidele. Vne autre version porte , Interrumpe precationem tuam, interromps ta priere qui me lie les bras. Il semble, dit S. Bernard, qu'il demande licence à Moile, comme s'il luy estoit impossible de se fâcher tandis que ce Prophete prie ; Fe- Bern. riendi licentiam quarit à Morfe, qui Morfen fecie; Et si l'oraison a eu autresfois tant de pouuoir. que ne fera-t'elle pas maintenant depuis que lesvs l'a consacrée, qu'il luy a appliqué les merites de son Sang, qu'il a ioint ses oraisons auec les nostres ; & que nous pounons interposer fon Nom, & conjurer le Pere Eternel, par ce qu'il a de plus cher au monde, de nous accorder ce que nous demandons? Sans doute que nous obtiendrons de luy tous les effets de nos demandes, pourueu qu'elles ne chocquent pas nostre salut. Mais ne croyez pas que cette limitation soit desauantageuse à sa gloire; outre qu'il appartenoit à la Sagesse de Dieu de limiter ainsi ses promesses, & de n'exposer pas sa Puissance à nos sentimens qui eussent pû abuser de ce pouuoit; c'est encore vne chose auantageuse à nos oraisons, qu'elles ne peuvent pas nous nuire; elles

116 Sermon pour le cinquieme

ne sont toutes puissantes que pour nous faire du bien, & n'ont point cette partie de puissance qui nous pourroit estre funeste; mais bien plûtost quand Dieu nous refuse ce qui choque nostre salut, ou qui pourroit estre opposé à vn plus grand bien, en refusant nos oraisons il les accorde; comme vn Medecin qui refuse à son malade ce qui est contraire à sa santé, suy accorde ce que sa santé demande, & execute les voyes de ses necessitez, & non pas celles de sa phrenesse. Non audit Medicus ad voluntarem, sed audit ad santatem.

Illustres auantages pour des hommes, d'estre tout-puissans en tout, hormis dans les moyens de se perdre! Mais helas que cette puissance de l'orailon nous oblige à la bien faire, non seulement pour traiter auec dignité vn moyen si pretieux & si diuin; mais afin d'appliquer à nostre bien son efficacité & sa puissance: car tout ce que i'ay dit de l'oraison, s'entend de l'oraison bien faite, & qui a les conditions qu'il faut: Comme dans les Sacremens il y a certaines cere. monies qu'on y doit necessairement obseruer; & que sans ces conditions ils ne produisent pas les graces, quelque promesse que Dieu aye faite; à cene sont, pour ainsi parler, que des Sacremens en apparence : Disons tout de mesme, que Dies quand il a donné à la priere cette puissance que i'ay dite, il a demandé de nostre costé certaine condition pour cet effet, comme l'attente & la confiance; & c'est à ces oraisons seulement qu'il a engagé sa promesse, c'est à ces actions quele Sauueur a attaché les merites de son Sang; sans ces circonstances ce ne sont que des phantosmes

nou rega de l qu'il cher rage rem

d'

e0 1

au

for

COL

cipa

il t

ceff

paffi auffi vice nous d'vn bien le fo

que

tez,

Dimanche apres Pasques.

d'oraison, & qui par consequent sont incapables de produire les effets que Dieu a attribuez à des oraisons veritables , Peinis & non accipinis , eo qued male petatis : Voyez l'interest que nous auons à leur donner cet acheuement, afin qu'elles puissent pretendre cette puissance. Ie ne regarde pas ce pouuoir miraculeux que nos oraisons peuuent exercer au dehors, ou sur les Cieux, ou sur les Elemens; ie le considere seulement comme appliqué à nostre bien, pour lequel principalement la Prouidence de Dieu les a destinées: il me semble qu'il les a mises dans nos mains comme vn supplement general de toutes les necessitez que nous pouuons auoir. Dieu! que nous auons de necessitez & de miseres; les vnes regardent l'estat de la nature, & les autres celuy de la grace: Nous sommes miserables en tant qu'hommes, nous le sommes en tant que pecheurs. Que de déplaisirs & de craintes, que de rages & de desespoirs! Dieu nous a donné vn remede vniuersel à ces maux, à sçauoir la sainte priere; c'est elle qui peur soulager nos necessitez, consoler nos afflictions, diminuer nos craintes, elle peut faire sentir à nostre cœur tous les miracles qu'elle a fait sentir dans le monde; nos passions sont ardentes, elle en éteindra les feux aussi bien que dans la fournaise de Babylone; nos vices font des lions, elle en arrestera la fureur; nous auons besoin des influences & du secours d'vne prouidence naturelle, elle attire sur nos biens les benedictions du Ciel: Mais il faut qu'elle soit bien faite pour cela ; voyez donc le soin que nous deuons prendre pour la bien faire;

Hij

ire du ce qui lûtost re fagrand com-

ce qui lanté tez,& Medid'eftre

ovens nce de feuleli prenoftre out ce railon

faut: s cere. ier: & oas les ite; &

ens co Diet ce que

ertaine e & la at qu'il quele

; fans

tolme

Chacun tasche de bien faire son mestier, quand il est necessaire à sa vie & à son bon-heur ; le mestier des Chrestiens est la priere, elle nous fert pour soulager nos necessitez ; à quoy em. ployerons-nous donc nos foins, si nous ne les employons à la bien faire ? Que si par nos ne. gligences nous abusons de nos oraisons, si nous abordons les Autels anec des esprits égarez, & fi i'ose ainsi parler, auec des requestes extrauagan. tes, n'esperons pas qu'elles nous puissent secou. rir; c'est vne clef, disions-nous auparauant, qui peut ouurir les thresors de la bonté de Dieu, & fermer ceux de sa Iustice. Vne clef qui est bien faite entre les mains d'vn homme qui en sçait vier, le rend comme maistre des thresors qu'el. le tient fermez: Mais si vous ne sçauez pas vset de cette clef, si vous la faussez par vostre imprudence, ce sera vn fardeau inutile en vos mains; & quand vous auriez mille clefs faussées, vous ne sçaurieziamais onurir vos coffres, & vons seres pauures auec vos threfors. Auec vne oraifon bien faire vous ouurirez tous les thresors de Dieu, elle appaifera sa Iustice; mais qu'yn Chrestien faste mille oraisons negligentes, il n'obtiendra rien; ce sont comme des clefs faussées, & dont il ne scait pas vier , Cum miseris orationes , ego non exaudiam, quand vous feriez mille prieres, fi elles sont mal faites, ie ne les exauceray pas, elles ne vous produiront aucun effet. Dieu quel tort est-ce qu'vn Chrestien se fait de se priver de ces auantages ? n'est-ce pas se rendre doublement miserable ? quand il souffre ces necessitez, en ne se seruant pas de ce moyen qu'il a dans les

de fa

ce ce fe: pa

for for the the D

éti lu do

m fe D fo

Dimanche apres Pasques.

quand

ir ; le

nous

y em-

ne les

os ne.

fi nous

, 80 6

agan.

fecou.

nt , qui

eu , &

At bien

n fcair

qu'el. as viet

mpru-

mains;

ousne

is ferez

on bien

eu, elle

n falle

rien:

t il ne

ego non

res , h

y pas,

u que

iner de

ement

ez, en

ans les

mains, & qu'vne negligence volontaire, ou vn defaut d'action étouffe entierement, certes il se fait plus de mal, que ne luy en sçauroient faire tous les demons, que Dieu mesme ne luy en sçauroit procurer: Car Dieu dans le plus grand effort de sa colere ne sçauroit l'empescher de faire des oraisons afin de l'appaiser; je puis, tout coupable que ie suis, aller demander pardon à Dieu; il n'y a que nous qui puissions par nos negligences nous priuer de ce secours, & nous arracher cet azile: Iugez s'il n'est pas important de le conseruer, & si nous ne deuons pas prendre vn soin particulier de bien faire nos prieres, puisqu'elles font si puissantes en elles-mesmes pour nous, & encore si necessaires pour nostre predestination.

Et c'est ce qui augmente l'importance de nos foins pour bien faire nos prieres , puisqu'elles Pointe sont necessaires pour nostresalut, suivant les sentimens des Theologiens apres l'Angelique Do-Eteur S. Thomas; Nous prions, dit-il, non seulement par necessité de precepte, parce que Dieu nous a commandé de prier; mais aussi par necessité de moyen, necessitate medii, que Dieu a étably pour nous fauuer, & fans lequel il a resolu dans cet ordre de prouidence qu'il tient, de ne donner le salut à personne. Déueloppons ces veritez par deux propolitions de S. Augustin, au Liure de Ecclesia dogmatibus, oil il dit premiere. ment, que personne ne peut estre sauué sans les secours surnaturels & les graces actuelles de Dieu; & puis en second lieu, il ajoûte que personne ne peut obtenir les secours de ces graces, H iii

Sermon pour le cinquieme

au moins ordinaires, que par le moyen de la priere; combattant ainsi l'heresie des Pelagiens qui en voulat nier la necessité de la grace, ostoient lib. de par consequent l'vsage de l'oraison : Nullum diffinit, credimus ad salutem , nist Deo inuitante venire, nullum inuitatum nisi Deo auxiliante operari; nullum nist oranerit antecedenter, promereri. Que les graces surnaturelles de Dieu soient necessaires à nostre salut, c'est vn article de foy : Premiere. ment, parce qu'elles sont absolument necessaires pour faire toutes les actions surnaturelles & meritoires, qui sont les dispositions, sans lesquelles nous ne pouuons pas meriter le Paradis. D'ailleurs dans la foiblesse de nostre nature nous ne pouuons pas vaincre les Demons qui s'opposent à nostre salut sans le secours de ces graces: Qui docet manus meas ad pralium : C'est vous, mon Dieu, qui instruisez mes mains au combat, & qui me donnez des armes pour vaincre les puissans ennemis de mon salut. Enfin la perseuerance dans la grace, qui est le point de nostre salut, & le coup de nostre predestination, est vn effet de ces graces, & qui dépend absolument de leur secours. Maintenant comment est-ce que nous pouuons obtenir ces graces surnaturelles qui sont si necessaires à nostre salut, si ce n'est par le moyen de la priere? Ie sçay bien que Dieu, par cette inclination generale qu'il a à se communiquer, & par cet amour particulier qu'il conserue dans son cœur pour le falut de tous les hommes, donne quelquefois ses faueurs sans que les hommes les demandent ; il va trouuer quelquefois les pecheurs au milieu de leurs tenebres, pour leur pre-

Pfal.17: 35.

le mu den ora ce gra mol den Sole

Ten

res auat VOIL ainfi relte leil les f que pieti! la?

uant dang plus nou mair rien faut nous perd

fauu admo polles diffe de la

iens,

oient

ellum

nire s

nul-

e les

res à

iere.

aires

me-

elles

ail-

is ne

ofent

Que

mon

, 80

puif-

ance

, &

et de

ir fe-

pount fi

oyen

e in-

, 80

ion

onne s les

pe-

pre-

121

Tenter ses flambeaux quand ils le fuyent, & qu'ils le chassent par leurs crimes; mais parlant communément & dans le train ordinaire de sa Prouidence, il ne donne pas ses graces, si ce n'est à nos oraisons: Et il y a, en passant, cette difference entre les bien-faits de la nature, & ceux de la grace, que Dieu donne indifferemment à tout le monde ses liberalitez naturelles, & sans qu'on les demande de sa bonté; comme pour faire leuer le Soleil, il ne faut pas que nous fassions des prieres, souuent cet Astre previent nostre réueil, auant que nous ayons ouuert les yeux pour le voir, ny la bouche pour le demander; il en est ainsi de l'air, des élemens, des saisons, & du reste du monde : Mais pour cet inuisible Soleil de graces, qui conduit à la gloire, pour les secours surnaturels ; il veut pour les donner que les hommes les demandent ; Petite & accipietis; pulsate, & aperietur vobis. Pourquoy cela? C'est premierement pour nous soumettre dauantage à luy, & nous faire connoistre la dépendance que nous auons de son pouvoir dans les plus importantes de nos affaires; & puis pour nous faire voir que nostre salut est entre nos mains, puis qu'il dépend de nos prieres. Il n'est rien de plus aisé à vn malade que de prier, il ne faut que cela pour auoir sa grace; & ainsi nous sommes inexcusables, si nous venons à nous perdre, ayant des moyens si faciles pour nous Aug. sauuer : Deus impossibilia non iubet ; sed iubendo admonet, & facere quod possis, & petere quod non possis. Et pour descendre en particulier aux graces differentes, que nous auons dit auparauant estre

MI (

n

21

m

no

qu

ad

Ie

da

m

pe

till

IE

07

m

no

fa

P

P

ti

de

al

q

£a

pi

bo

Ti

necessaires à nostre salut ; car pour ces graces mi. litantes, si ie les ose ainsi appeller, qui peuuent nous seruir pour combattre les Demons, & pour resister à leurs attaques, il est certain que Dien communément ne les donne qu'à nos oraisons; Saint Ambroise dit, que ce sont comme les atmes qui nous seruent contre ses ennemis; & saint Augustin pour cette mesme raison les appelle les fleaux des Demons, Damonibus flagellum: C'est pourquoy aussi les Theologiens enseignent com. munément, que dans les tentations extraordi. naires que nous fentons, nous auons vne obligation tres - étroite d'auoir recours à l'oraison pour leur resister, & pour les vaincre; vous sentez par exemple le Demon de la colere & de l'impureté, qui allume dans vostre cœur l'incen. die de leurs flames, vous estes obligez dans cette occasion de faire quelques prieres pour demander le secours de Dieu, afin qu'il verse la rose de ses graces sur cet embrasement; faute d'employer cette défense, nous sommes souuent vaincus; & ie croy que la plus commune cause de nos cheutes est le defaut de nos oraisons; quand cette tentation vous a attaquez, si vous auiez fait quelques prieres, vous eussiez estein ces flames qui vous ont brûlé; mais vous auer trahy vostre cause, & il vous est arriué ce que saint Chrysostome dit de nostre negligence, qu'elle donne des armes au Demon ; Ille contra Chryf. se tela ministrat, qui hostes precationibus non failgat. Mais pour ce qui regarde nostre perseuerance dans la grace, il est également assuré que Dien a soûmis à nos oraisons les graces qui la peu-

uent continuer. On dispute dans la Theologie si nous pouuons meriter par nos bonnes actions la perseuerance dans la grace; si bien qu'apres vn certain nombre de bonnes actions, nous soyons asseurez de continuer en cet estat ? Et le sentiment des Docteurs est, que ce bien-fait de Dieu ne tombe pas sous nos merites; mais ils ajoûtent, que ce que nous ne pouvons pas obtenir par nos actions, nous pouuons l'obtenir par nos prieres: Ie puis par l'oraison de ce iour obtenir que pendant ce iour je perseuereray dans la grace : demain en reiterant ma priere ie puis obtenir la perseuerance pour ce jour; & ainsi par la continuation de mes oraisons prolonger de iour en iour celle de la perseuerance : C'est pourquoy IESVS nous auertit de prier toujours, Semper orate, & nolite deficere. Non pas qu'il veuille nous obliger à estre continuellement en priere, comme quelques heretiques ont voulu dire; mais il nous auertit de prier Dieu de temps en temps fans laisser de notables internalles qui interrompent nos soins, pour conduire à la faueur de nos prieres l'affaire de nostre salut.

Que s'il est vray que la priere soit vn moyen si puissant & si necessaire à nostre predestination, il est aisé de iuger combien il est important de la bien faire; le mesme interest que nous auons à cette sin, nous l'auons pour le moyen qui nous y conduit pour l'appliquer comme il faut; asin qu'il réississe pour l'effet que nous pretendons. Toutes sortes de prieres ne sont pas bonnes pour nous sauuer; il faut pour nous meriter les secours surnaturels contre les tentations

ces mibeuuent & pour e Dieu raifons: les ar-& faint belle les : C'eft

raordine obline oraifon ; vous re & de

incenns cette demanla rosée

e d'em. nt vainause de

fi vous cesteint ous auez

ce que ligence,

on failuerance ue Dieu

la peu-

des Demons, ou pour noltre perseuerance, qu'el les soient faites auec la pieté & la deuotion ne. cessaire : C'est à ces excellentes & veritables oraisons que Dieu a engagé sa promesse, & c'est sur celles là qu'il a fondé l'esperance de no. stre predestination; ne croyez pas que des Mes. ses entendues indeuotement, des oraisons faites auec negligence, soient des instrumens propres pour vostre salut; je vous le dis de la part de Dieu que si vous ne demandez autrement, vous n'aurez pas l'effet de vos demandes : Voyez auec quel soin vous en deuez corriger les defauts, pour les rendre dignes d'estre presentées deuant Dieu, & puissantes pour obtenir ses graces: Si vous sça. uiez assurément que le gain d'vn procez, où il s'agit de vostre vie ou de vostre honneur, dépen. dist de vos Requestes; bon Dieu quel soin auriez-vous de les dresser? sans doute vous en obserueriez toutes les loix, vous en garderiez tou. tes les formes, afin qu'il n'y eust rien qui cho. quast les yeux de vos Iuges, ou qui en peust empescher l'effet. Nous sommes assurez par les oracles de celuy qui doit estre nostre Iuge, que le bon succés de l'affaire de nostre salut, dépend de nos prieres; comment est-ce donc que nous sommes si negligens dans ce point, & d'où vient que nous prenons si peu de soin à les bien faire? C'est vn des plus grands malheurs qui puissent estre dans le Christianisme, & i'ose bien alsurer qu'vne des plus commmunes causes de la reprobation des Chrestiens, est le defaut de leurs prieres, & les fautes qu'ils commettent dans leurs oraisons. Estrange verité! mais dont nous

pe no pe Di ce:

po fes les ce qui foi let ne

les me fie So so Vi pla

D

Ils

for fact afi

125 .

pouuons tirer les preuues énidentes de ce que nous auons dit; car s'il est vray que nostre falut dépende des graces de Dieu, & si les graces de Dieu dépendent de nos oraisons, il s'ensuit necessairement que rendant ces oraisons inutiles. nous perdons les moyens de nostre salut, & que nous nous disposons a nostre perte. Deplus nous nous priuons des secours que Dieu nous eust donnez par autre voye, & que par vn excés de liberalité il eust extraordinairement enuoyé, si nostre negligence dans nos prieres ne nous eust rendus indignes de ses faueurs, & merité que pour punir de ce déreglement, il nous priue de ses graces. Voyez vous où aboutissent ces fatales negligences dont nous faisons si peu d'estat; ce sont des dispositions à nostre perte & des marques de reprobation : Aussi est-ce pour cette raison que les Demons taschent autant qu'il est en leur pouvoir de nous détourner de l'oraison; ils ne peuuent pas empescher vn Chrestien de prier Dieu; mais que font ces mal-heureux esprits? Ils nous empeschent de donner à ces oraisons les qualitez que Dieu demande ; il font iustement pour nous perdre ce que fit ce Tyran au siege de Bethulie; Il mit, dit le Texte sacré, des Soldats armez sur le bord des fontaines, & fit sompre les canaux qui conduisoient l'eau dans la Ville: Ainfi ils se mettent dans nos esprits, ils se placent fur nos cœurs, fur nos imaginations qui sont les sources de nos oraisons; ils rompent les sacrez canaux par où Dieu fait couler ses graces, afin d'interrompte ce commerce de nostre bonheur; ils sçauent que ce sont des armes que

qu'els ion neitables fe, & de nos Mesifaites ropres e Dieu

aurez

c quel

pour

Dieu, us sça. , où il dépen. oin au-

choft em-

que le end de fomvient

n faii puisen as-

de la leurs dans

nous

me

E F

noi

cet

tes

bos

per

plu

foil

la 1

VO1

800

fait

dan

cela

fon

ten

gai

des

fau

app

fot

qu

rez

jet

aux

au

Dieu nous donne pour combattre leurs tental tions, ils taschent de nous les arracher des mains pour ne nous laisser que des apparences de prie. res, qui ne sont, pour ainsi dire, que des armes peintes, des glaiues feints. C'est pour cela. comme dit S. Iean Climacus, qu'ils jettent mil, le distractions dans l'esprit, mille défiances dans le cœur, mille doute dans l'imagination; si bien, dit-il, que la cause pourquoy la pluspart des Chrestiens se trouuent plus inquietez dans l'oraison, c'est que l'esprit tentateur les preuient, & tasche de les surmonter quand ils se disposent de le combattre. Mais autant que les Demons ont de soin pour corrompre la sainteté de nos oraisons, autant deuons-nous auoir de soin de les bien faire; leur rage contre cette action est vne marque de son importance; & ainsi en ont jugé tous les Saints, qui n'ont iamais eu de plus grand foin que de bien faire leurs prieres : Il n'est point de Bien-heureux dans le Ciel, au moins diray-ie, qui aye esté sauué par les vsages de sa liberté, qui n'aye beaucoup prié, & qui ne confirme dans la gloire tout ce que i'ay dit dans mon Discours.

Conclu-

Il reste seulement que nous apprenions de leurs exemples & de nostre discours, l'importance de nos prieres: la mesme promesse qui est dans nostre Euangile, & qui leur a esté faite, est faite à tous les Chrestiens; l'oraison peut estre, si nous voulons, aussi puissante dans nos cœurs & dans nos bouches, comme elle a esté autressois dans ces Saints; elle a esté le moyen de leur predestination, elle l'est aujourd'huy de la nostre: Com-

ment est-ce que nous nous seruirons de ce moyen si puissant & si necessaire? quel soin prendrons-nous pour luy donner l'acheuement qu'il faut, asin de satisfaire à sa necessité, & de saire agir cette puissance? Ie ne veux pas icy parler de toutes les conditions qui doiuent accompagner vne bonne oraison, comme la soy, la constance, la perseuerance; ie m'arreste seulement à celles dont le defaut est plus commun, comme il peut estre le plus sensible, sçauoir le respect & l'attention.

Vous scauez que dans toute sorte d'oraison. foit qu'elle se fasse seulement dans l'esprit & dans la pensée, soit qu'elle se declare au dehors par la voix & par la parole, il y faut de l'attention & de la reuerence digne de l'action que l'homme fait, & de la Majesté à qui il parle. Voyez cependant comment se comportent les Chrestiens en cela, ie ne diray pas dans l'obscurité de leur maison, ou dans la solitude; mais au milieu de nos Eglises, à la veuë de nos Autels, & dans les temps les plus saints de nos prieres: Si vous regardez l'exterieur de leur oraison qui paroist au dehors, ils prient à la verité; mais c'est auec des yeux égarez, auec des regards extrauagans. & auec des postures indécentes : Est-ce ainsi qu'il faut prier Dieu? Vous verrez vn jeune homme appuyé contre vn pilier regarder toutes les petsonnes de l'Eglise, hormis celuy qui est à l'Autel, qui fait mille extrauagantes postures; vous verrez d'vn autre costé vne fille qui sous le crespe jette des regards deçà & delà, & parle plus aux hommes auec ses yeux, que non pas à Dieu auec sa houche: Croyez-vous qu'il donne à leurs

tenta: s mains de priearmes r cela,

r cela, ent miles dans fi bien, art des l'oraient, & sposent

ons ont os oraide les est vne nt jugé s grand

t point ray-ie, iberté, infirme s mon

nce de ns nost faite si nous dans

s dans edesti-Com118 Sermon pour le cinquiéme

oraisons l'enterinement qu'ils demandent ? Et si vous penetrez plus auant, vous ne trouverez pas, dit saint Augustin, leur cœur dans l'Eglise, non, celuy-là l'a laisse à sa maison; & l'autre l'a enuoyé à sa métairie, & celuy-là le laisse aller par toutes les tuës de cette Ville: Vous pensez à vos affaires, Dieu veüille que vos pensées n'ayent pas de pires occupations, & que les idoles de vos vanitez & de vos ambitions n'emportent pas vostre cœur, tandis que vous faites semblant de le donner à Dieu par vos lévres.

Et nous croyons apres cela que Dieu exauce nos oraifons? Non, il proteste par son Prophete; Clamabit adme, & ego non exaudiam : Et il en ajoute la raison; c'est que par vne negligence volon. taire il s'éleue vne nue entre vos oraisons & Dieu, qui empesche qu'elle passe : Apprenez donc que les oraisons faites sans attention & sans reuerence, ne sont pas de veritables oraisons. L'oraison veritable est une conuersation auec Dieu dans laquelle nous luy parlons, & luy faisons vn Acte de religion pour honorer sa gloi. re: Or cela ne se peut faire si nous auons des esprits égarez; il faut penser à Dieu pour luy parler comme à vn Dieu ; il faut appliquer nos esprits à considerer sa grandeur pour l'honorer par nos prieres; autrement ce sont des oraisons purement équiuoques, des phantosmes, & des portraits d'oraisons : Dabit cor suum in similitudinem picture, dit l'Ecclesiastique : Vn Chrestien distrait fait de son cœur vne peinture ; non seulement parce qu'il reçoit indifferemment les images de tous les objets qui se presentent, mais

Eccles. 38. 28.

parce

CC

pa

te

pr

VO

au

Di

qu

les

Cti

in

pa

fai

lu

lu

m

qu

au

CX

les

tie

la

no

nt ? Et ouuerez 'Eglife; utre l'a ller par enfez à penfées que les n'em. s faites es. uce nos e; Claajoûte volonons & Appreatten. ritables relation , & luy a gloi. ons des our luy ier nos onorer raifons & des silitudirestien feulees ima-, mais

parce

parce que ses oraisons ne sont que des peintures d'oraisons, ou des oraisons peintes. Apprenez en second lieu que ces oraisons ne meritent pas d'estre exaucées; que, comme i'ay dit auparauant, Dieu demande cette attention de nostre costé comme vne condition de les promesses ; il n'est pas tenu de faire ce qu'il a promis, si vous ne faires pas ce qu'il demande, &, comme dit saint Cyprien, comment voulez-vous que Dieu entende vos oraisons si vous ne vous entendez pas vous-mesmes? Quomodo te à Deo audiri postulas, cum teipsum non andias? Vostre esprit n'est pas auec vostre oraison, comment voulez-vous que Dieu y soit appliqué? Apprenons en dernier lieu que les oraisons imparfaites, tant s'en faut qu'elles meritent que Dieu les écoute, que souvent elles deviennent des crimes ; suivant la maledi-Ction que David lance contre Iudas, Oratio eius fias in pescatum: Et ie ctoy bien qu'elles sont coupables, quand nous les faisons sans respect & sans attention. Nous offensons vn Prince si en luy presentant vne Requeste, nous venons à luy tourner le dos pour parler à ses valets, ou si nous messons des discours impertinens parmy la priere que nous luy venons faire : Pourquoy ne dirons - nous pas que parlant à Dieu auec des postures indécentes, & des discours extrauagans, nos oraifons ne soient pas criminelles: Estrange prophetie que les oraisons des Chrêtiens soient des crimes! que ce qui doit appaiser la Iustice de Dieu, l'irrite! que ce qui fait les innocens, nous rende coupables! N'est-ce pas affez que nous soyons coupables dans nos paroles; Dominic.

130 Sermon pour le cinquieme, &c. que les blasphêmes & les médisances soient des pechez ? Faut-il compter nos oraifons parmy nos médifances & nos blasphêmes; & que ce moyen sacré, qui efface les pechez, les commet. te? Il vaudroit mieux imposer silence à nos prie. res, & faire taire nos oraisons, Mais non, Chrê. tiens, prions, puis que la priere est si puissante & si necessaire à nostre salut ; mais prions comme il faut; & pendant cette semaine des Rogations, qui est vne semaine de prieres, faisons vn peu de reflexion sur les fautes que nous y commet. tons, pour les corriger, & pour employer nos oraisons, afin de demander à Dieu les biens dont nous auons besoin, luy disant auec les Apostres, Doce nos orare; O Seigneur, puis que vous nous commandez de prier, enseignez nous. en la façon; nous suiurons ponctuellement vos preceptes, & nous donnerons à nos prieres en ce monde les dispositions que vous nous deman. dez pour receuoir en l'autre la gloire que vous nous promettez. C'est ce que ie vous souhaite au nom du Pere, du Fils, &du S. Esprit.



HIE THE REPORT OF THE PROPERTY. RECEIPTE SEPTEMENT

PREMIER

## SERMON DV IVBILE:

Erant autem appropinquantes ei Publi: cani & peccatores, vt audirent illum, Luc. 15. 1.

Les Publicains & les pecheurs approchoient de IES VS-CHRIST pour l'entendre. En S. Luc, chap. 15. verf. I.

TOC.

ient des parmy

que ce ommet.

os prie-, Chrê.

fante & comme gations,

vn peu ommetver nos

es biens

auec les ouis que

z-nous-

ent vos

ieres en

deman. ue vous

paite au

E que les Pharisiens & les Publicains faisoient jadis quand IEsvs paroissoit visiblement dans leurs Prouinces, nous le deuons faire encore

qu'il soit innisible sur nos Autels, ou dans les Sacremens de l'Eglise: En ce temps principalement que l'occasion de ce Iubilé qui s'approche, nous montre d'un costé la facilité de Iusvs à nous receuoir, & de l'autre costé les necessitez des hommes qui les obligent de s'approcher de luy. La Sainte Vierge a esté presente à tous les miracles de IEsvs, & c'a esté elle qui luy a donné les mains sacrées qui ont operé tant de merueilles à

Prions-là de nous obtenir la grace de nostre guerison spirituelle; & la saliions auec les paroles d'yn Ange, en luy difant : Aue Maria.

de po

bi

m

dia

eff

TES

na

qu

de

dul

ne

Eie

ces

gan

qui

2. (

lim

obl

do

pel

fer

I E ne sçaurois m'acquitter plus dignement de la commission & de la charge que i'ay, que si ie tasche d'exhorter tout le monde à gagner ce Iubilé: Que ie satisferois heureusement & à la sainteré de ce temps, & au dessein de mon Euan. gile, si nous pouuions dire de tous les pecheurs de cette Ville, ce qu'on dit des Publicains & des pecheurs de la Palestine : Erant appropinquantes ad Iesum Pharisai & peccatores : Ceux qu'vne lonque habitude de pechez auoit éloigné de IESVS. viennent s'en approcher maintenant par vne ferieuse penitence. l'espere que vous prendrezces resolutions, s'il vous plaist d'écouter dans mon discours les motifs qui vous y obligent : l'en trouue deux principaux : l'vn se prend de l'interest particulier d'vn chacun; & l'autre de l'in-Dinission terest general de l'Eglise: Le 1. contient l'effet du Iubilé: Le 2. en montre la cause; Ce seront les deux parties de ce Discours.

dudofcours.

POINT

Et certes quand nous n'aurions autre auantage en ce temps que de sçauoir que IESVS est disposé à receuoir tous les pecheurs, & qu'il a ses playes toutes ouuertes pour nous en appliquer le sang; sans doute que les sentimens de nos nes cessitez nous deuroient obliger de nous approcher de luy, & de nous seruir d'vne occasion qu'il nous presente si fauorable : Mais ce qui nous presse encore plus viuement, c'est que dans cette generale bonté il promet nt de que si ner ce à la Euan. heurs &c des uantes e lon-

offre

ezces mon l'intel'intel'effet feront

ne fe-

pproocca-Mais

romet

dispo-

a ses

particulierement de nous pardonner nos pechez, & de relascher en cette occasion les rigueurs de sa Iustice : Ie ne veux pas dire seulement pour ce qui regarde la coulpe de nos pechez; bien qu'en ce temps du Iubilé il soit plus disposé à ce pardon, que non pas dans les autres temps, & qu'il y soit comme porté par les prieres communes de l'Eglise, ce n'est pas neantmoins le propre effet du Iubilé; nous pouuons toujours obtenir cette faueur quand nous nous approchons du Sacrement de Penirence : Et d'ailleurs encore, le Iubilé presuppose comme nous dirons vne autre fois, que la coulpe soit effacée: Mais ce qu'il opere proprement, & que IESVS nous offre, c'est la relasche & la condonation des peines que nous auons meritées, & que nous n'auons pas encore payées à la justice de Dieu; c'est pourquoy il prend le nom d'Indulgence: Comment est-ce que la bonté du Sauueur pouuoit dauantage obliger nos miseres? Et n'est-ce pas vn puissant motif à tous les Chrêtiens pour se seruir de ce pardon? Déueloppons ces raisons par ces deux considerations importantes; La 1. que c'est par le moyen du Iubilé que nous pouvons facilement nous déliurer de ces peines qui nous restent de nos pechez : La 2. qu'il est tres-important à vn Chrestien de se délinrer de ces peines.

1. Pour la premiere consideration ie me vois obligé de vous expliquer la nature du Iubilé, dont tout le monde parle en ce temps, & que peu de personnes entendent: Il faut presupposer en premier lieu, que dans toutes sortes de pe-

61

p

21

to

iu

que

de

Ce

no

et

au

iu

fo

fu

in

OI

be

ch

Do

134

chez il y a comme deux choses differentes, la coulpe & la peine. La coulpe est l'iniure que nous faisons à Dieu quand nous violons ses Commandemens, qui nous rend indignes de sa grace, & nous fait criminels : La peine est l'obligation qui nous reste du peché, de satisfaire à la justice de Dieu, & de reparer par des supplices ou volontaires ou contraints les droits de son honneur & de sa gloire : D'où il arriue souvent que Dieu dans la reconciliation du pecheur pardonne la coulpe qui le rend criminel, & se reserue le droit de punir. Dauid auoit receu de Dieu l'absolution de son meurtre & de son adultere, comme il l'auoit appris du Prophete Natham; cependant il entend vne autre parole qui luy annonce, que pour punir son peché, Dieu feroit mourir l'enfant qui estoit né de ses impudiques amours : Dominus transtulit peccatum tuum, non morieris ; verumtamen quoniam blasphemare fecisti inimicos Domini propter verbum hoc , filius qui natus est tibi , morte morietur. Ainfi quand par vn Acte de contrition, ou par le Sacrement de Penitence nos pechez nous sont pardonnez, Dieu change bien la peine de l'Enfer, qui estoit justement deue, en vne peine temporelle; mais toùjours il se reserve le droit de cette punition, & il nous demeure vne obligation d'y fatisfaite. Ce n'est pas que Dieu ne puisse par vn melme coup de bonté effacer ces obligations différentes; mais il a voulu nous faire connoistre la grandeur de nostre peché par la prolongation de la peine; afin que ce fust vn frein continuel à nos yeux pour arrester nos insolences, Productior de-

Regu.

Aug.

, 10 que s les de fa 'obliire à ipplide son uuent r parfe reeu de adul-Nale qui Dieu imputuum, nem are , filius nd par ent de , Dieu c justeis touon, & sfaire. melme fferena grana de la à nos

lior de-

buit esse pæna quam culpa ; ne leuis astimaretur culpa, si cum ea finiretur & pæna : Il a falu que la peine fust plus longue que la coulpe, de peur que si la mesme main qui effaçoit nostre peché en eust effacé toute la peine, il ne nous eust semblé leger. D'ailleurs encore, disons auec le mesme saint Augustin, que Dieu a voulu garder dans la reconciliation du pecheur vn certain temperament de misericorde & de iustice ; il montre sa bonté en pardonnant le peché, & sa iustice en se reservant la peine : Et c'est pourquoy les Confesseurs en donnant l'absolution doiuent imposer des penitences: Pourquoy cela? Outre l'integrité du Sacrement, c'est pour effacer par ces satisfactions sacramentaires le reste des peines qui sont deues à ces pechez; & parce que ce sont ordinairement des satisactions trop legeres, nous deuons suppléer au defaut de nos penitences sacramentaires par des satisfactions volontaires : Deus ideo, dit saint Cyprien, nostra satisfactione placandus. Il faut neantmoins auouer Chrestiens, qu'encore bien que Dieu veüille que nous luy donnions nous-mesmes ces iustes satisfactions, pour ainsi dire, à nos dépens; cependant il nous a laisse dans l'Eglise vn tresor infiny de merites & de satisfactions, pour suppléer à nos besoins : Ce tresor est composé de satisfactions de Iesvs, qui sont d'une valeur infinie; & puis encore des actions des Saints qui ont esté surabondantes, & dont ils n'ont pas eu besoin pour eux, afin de satisfaire à leurs pechez, qui ont esté incomparablement moindres: De tout cela, il s'est fait comme vn tresor public,

I iiij

cées, il y a vn magazin commun pour furuenir aux necessitez du peuple dans les occasions extraordinaires; ainsi ces richesses spirituelles de. meurent dans l'idée de Dieu & dans le sein de l'Eglife, pour soulager l'indigence des Chrestiens: Il faut que nous contentions la justice de Dieu par des satisfactions conuenables à nos vices, Helas! nos crimes font trop grands, & nous deuenons, pour ainsi parler, insoluables: Que fait IEsvs? Il tient vn fonds tout prest, afin de payer à nostre décharge; & par des satisfactions conuenables nous deliurer des peines que nous auions meritées. Mais de qui dépend l'application de ces finances? Il faut dire qu'elle est entre les mains du souuerain Pontife des l'Eglise, & auec proportion entre celles des Euesques. Ie ne dispute pas si ce pouuoir est enueloppé dans la puissance des clefs, ou si c'est vne authorité differente : Ilest certain qu'elle fut donnée par IESVS à S. Pierre, & transmise à ses Successeurs : Quodeumque liga-16. 19. ueris super terram &c. C'est donc à ces souverains Pasteurs qu'appartient l'application de ces trefors, & la dispensation de ces merites; & ils le font quand ils donnent des Indulgences. Ils le font auec restriction dans les Indulgences limitées; ils le font auec toute l'estendue de leur authorité dans les Indulgences Plenieres, & encore plus dans les Iubilez. Que si vous me demandez quelle difference il y a entre les Iubilez & les Indulgences plenieres? le vous diray que pour le principal effet qui est la remission des peines du peché, ils Sont entierement semblables; & qu'il y a quelque

Matth.

pien poli:

furuenir

fions ex-

relles de.

le sein de

hrestiens:

de Dieu

os vices,

& nous

les : Que

t, afin de

isfactions

que nous

pplication

tentre les

, & auec

ne dispute

puissance

nte : Il eft

S. Pierre,

nque liga-

ouuerains

e ces tre-; & ils le

. Ils le font

nitées; ils

authorité

core plus

dez quelle

Indulgen-

principal peché, ils

a quelque

diuersité pour les circonstances seulement : Soit en ce que le Iubilé est plus étendu & donné pour toute l'Eglise, & qu'il y a des privileges particuliers quine sont pas dans les Indulgences. comme le pouuoir de choisir tel Confesseur qu'on veut, auec vne puissance absoluë qui luv est communiquée en cette occasion, d'absoudre des cas referuez, & de changer presque tous les vœux. D'où il est aisé à colliger quel gain nous pouvons retirer de ce Iubilé que le Saint Pere nous donne, & qu'outre l'absolution de nos pechez nous receuons encore par l'application des satisfactions de IESVS & des Saints, la remission de toutes les peines que nous auons meritées. En faut-il dauantage pour nous obliger à profiter d'vne occasion si fauorable, vû principalement qu'il nous est tres-important de nous acquitter de ces peines deues à nos pechez ?

2. Non, ce n'est pas tout fait d'auoir receu l'absolution de nos pechez dans le Sacrement de la Penitence, ou d'auoir esté dispensé de l'eternité de la peine pour ce qui regarde les mortels; Il fautencore expier la peine temporelle qui reste. Ie ne veux pas dire seulement, parce que nous sommes obligez de satisfaire à la Iustice de Dieu, & de reparer ses droits par quelque voye legitime; mais à considerer mesme les interests de l'homme, n'est-ce pas vn mal-heur considerable à vn pecheur de viure sous les fleaux de la Iustice de Dieu, & sous le deuoir de quelque supplice? Soit qu'elle reserue ses peines en l'autre vie; soit qu'elle les exerce temporellement en celle-cy; foit enfin qu'elle employe pour

nous priuer des peines spirituelles; nous auoni vn tres-grand interest de le contenter. Ie dis en l'autre vie, parce que c'est vne verité constante, que Dieu ne laisse rien impuny; & pendant que les peines de nos pechez resteront, que nous n'aurons pas payées en ce monde, nous les payerons dans cet autre estat; & que c'est pour cela que sa Iustice tient les feux du Purga. toire allumez, pour acheuer les payemens de ses droits, & l'entiere satisfaction de nos crimes. Certes nous n'auons pas l'idée raisonnable de ce supplice ; il nous semble que parce qu'il n'est pas eternel, il ne doit pas estre considera. ble : C'est neantmoins le sentiment des Saints, & sur tout de l'Angelique Docteur, que les tourmens du Purgatoire surpassent incompara. blement tous les supplices des Martyrs, & tout ce que la nature a fait de plus fâcheux & la cruauté de plus redoutable : Car outre que c'est vne prison qui differe la iouissance de Dieu, & qui arreste vne ame toute preste d'aller dans le Ciel; encore est-ce vn feu tout semblable, en fa violence à celuy qui est dans l'Enfer; il n'y a que l'eternité qui les separe. Estimez-vous donc peu de chose d'estre priué si long-temps de Dieu parmy des inclinations tres-violentes, qui vous y portent ? Estimez-vous peu de chose de brûler ainsi dans vn feu, en comparaison duquel nos flames ne sont que des peintures; & pendant cet interualle de peines de souffeir ce que les damnez souffrent ? Ha que les ames qui sont dans le Purgatoire ne sont pas de ce sentiment; & ie m'asseure que s'il estoit en leur liberus auoni r. Ie dis rité con-: & penesteront. ide, nous que c'est a Purga. emens de nos crifonnable arce qu'il confidera. es Saints, que les compara. s, & tout eux & la que c'est Dieu, & r dans le ble, en sa ; il n'y a vous donc temps de ntes, qui chose de aison dutures; & ouffeir ce ames qui

ce fenti-

eur liber-

té, elles aimeroient mieux vn siecle de nos tourmens, que non pas vne heure de ces supplices: Ne deuons-nous donc pas tascher de préuenir par nos soins la violence de ces flâmes ? Ne vaudroit-il pas mieux expier nos peines en ce monde par nos larmes, que non pas alors par des feux ? Satius est fonte purgari , quam igne ; & ne de- Guerie uons-nous pas conclute que l'amour que nous Abbas. deuons auoir pour nous-mesmes, nous oblige à cette sainte précaution, de payer la Iustice de Dieu par des moyens plus doux & plus aisez, sans attendre vne satisfaction si rude ? 2. l'ay ajousté encore pour cette vie; car il arriue souuent que Dieu dans ses chastimens prévient le temps de nostre mort, & voyant que les pecheurs ne se mettent pas en peine de le contenter, il se paye de ses propres mains pendant le temps de cette vie. En quoy, outre la satisfaction de sa Iustice, il pretend nostre amendement, ad futura nos corrigens; & puis il nous Chrys. donne ces occasions d'endurer, pour nous mettre en main les moyens de le payer par les exercices de nostre patience : Vous voyez quelquefois des gens de bien affligez, apres auoir confessé leurs crimes ; n'accusez pas la malice des hommes, ou les accidens de la fortune; c'est Dieu qui leur enuoye ces maux, afin de punir leurs pechez: Mais quoy! il les a pardonnez; ouy, mais il restoit encore des peines temporelles; il ne se mettra pas en peine de les payer, Dieu se paye luy-mesme; vous deuez expier le mauuais vsage de vos biens par des aumosnes; vous auez obmis ce payement, Dieu vous ofte-

Meau:

treme

romb

noli e

affeui

vous

ques-

affeui

toute

i'estin

auoir

Stent

Dieu

ne re

venio

Dieu

la cor

que p

que p

jeulne

obmis

autre

tental

berez

iurpre

cause

tre pe

donne

pailé

nes à

Ha

fonde faire

ra vne partie de vos biens en permettant qu'on vous intente des procez : Vous deuiez satisfaire au mauuais vsage de vos corps par des austeritez & par des ieusnes ; vous auez esté trop delicats, Dieu se satisfera par les maladies; il faut que Dieu punisse ce que vous n'auez pas puny, Voyez si mesme par la consideration de nos in. terests temporels nous ne deuons pas nous pu nir, afin d'éuiter que Dieu nous punisse? & f nous ne deuons pas éteindre dans les restes de nos peines les semences de nos mal-heurs Helas nous sommes si sensibles aux afflictions temporelles de ces procez, de ces maladies nous employons tant de remedes afin de nous en garentir; voulez-vous vn remede fort effica. ce pour préuenir ces maux, & contenter la lusti. ce de Dieu? effacez ces restes de vos peche qui les merient : Vis non puniat ? punitu ; sinu punias, puniet ipse : Vous me direz, Cela n'arrive pas toûjours; non, mais il peut toûjours arriver, & nous sommes toûjours exposez à tous les fleaux de la Iustice, tels qu'il luy plaira de nous enuoyer: Ne vaut-il pas mieux par de volontaires satisfactions nous mettre à l'abry de cu tempestes ? 3. I'ay dit enfin que cette Iustice punit souvent les restes des pechez pardonnezpar des peines spirituelles; & ce qui doit faire trembler les plus saints deuant cette fascheuse verite, qu'enseigne la Theologie, que Dieu en confideration des pechez passez, principalement quand par vne volontaire negligence nous obmettons d'y satisfaire, il soustrait souvent ses graces, & permet que nous soyons attaquez pardes

Aug.

t qu'on Meaux plus violens que nous n'eussions esté auatisfaire mement : D'où il arriue par apres que nous reifteritez tombons dans nos crimes: De propinato peccato Eccli: elicats, noli effe sine metu, dit le Sage; Ne sovez pas en 5.5. aut que asseurance mesme pour le regard des pechez qui s puny. vous sont déja pardonnez : Pourquoy cela? Quelnos in. ques-vns disent, parce que nous ne sommes pas ous pu asseurez du pardon, ny si nous auons apporté e ? & fi toutes les dispositions necessaires : Pour moy estes de i'estime qu'ils veulent dire que nous deuons - heurs auoir toûjours soin d'expier les peines qui reflictions stent mesme des pechez pardonnez, depeur que aladies, Dieu ne nous priue de ses graces, & que nous de nous ne retombions dans nos premiers excez, & ne effica. venions à nous perdre : & il peut arriuer que la Iuft. Dieu vous ayant pardonné cette impureté dans pecher la confession, vous sçauez qu'il restoit quel-; (i non que peine à payer; le Confesseur vous avoit dit n'arrive que pour cela vous deuiez faire des penitences. jeusner, pleurer, porter le cilice; vous auez obmis ces satisfactions, Dieu se payera d'vne tous les autre façon, il vous soustraira ses graces; vne tentation vous arrivera plus violente, vous tomberez dans ces mesmes pechez; la mort vous surprendra en cet estat, vous serez damné; & la cause de vostre damnation sera le defaut de vôe tremtre penitence: Les jeusnes qu'on vous auoit ordonnez, si vous les auiez faits, ils eussent apverite, paifé la Iustice de Dieu; vous auez laissé vos peiconfines à payer, elles sont causes de vostre perte. lement Ha Chrestiens! c'est la le vray & le grand ous obles grafondement des obligations que nous auons à pardes faire ces penitences sensibles de nos crimes ; c'est

arriver.

de nou

volon

de ces tice pu-

nez par

nemi

fomn

ne v

rable

mille

quel

pour

nevo

reful

ne dir

diriez

melm

fion d

fe ou

rez qu

terefts

muns

en ce

qui n'

pour l

pour

qu'elle

Monti

fein,

faut,

nous

bien p

tique .

les va

me te années

verle d

mes de si sanglantes rigueurs; ils se sont banne dans les deserts, ils ont condamné leurs yeur à des larmes, & leurs corps à mille tourmens c'est pour cela que les Chrestiens faisoient au trefois de si rigoureuses penitences, comme re. marque Tertullien; & si vous eussiez demande; ces Saints pourquoy ils estoient si rigoureux eux-mesmes, ha ils eussent dit, c'est que nou auons offensé Dieu : Mais vous en auez eu pardon dans le Sacrement de penitence; n'in porte, il nous reste des peines à payer, non voulons contenter pleinement la Iustice de Dien nous meritons le Purgatoire, nous en voulon éteindre les feux, nous voulons estre à l'abry de ces fleaux, & si nous auons merite la soubstra. ction de ses graces, nous voulons détourners Tertul. orages : Deliqui in Deum , & perielitor in aterna de pœ- perire ; itaque nune pendeo & maceror , vt Dem nit. sub reconciliem mihi: Et quoy si les Saints ont fait de rigoureuses penitences pour ces restes de leurs pe chez, que deuons-nous faire, nous qui sommesin comparablement plus coupables? Mille d'entr'en n'ont fait qu'vn peché mortel seulement, l nous en auons fait peut-estre plus de mille. 0; Chrestiens, voicy dans ce Iubilé qui se present le moyen d'expier vos peines; & ce qui a coût

aux Saints tant de sang & tant de larmes, nou

est offert à de tres-douces conditions; que nous

fassions quelques jeusnes & quelques aumosnes,

les satisfactions de lesvs suppléront à ce qui

manque à nos penitences; auec cela nous con-

tenterons sa Iustice, & nous serons quittes ples

ix-mef.

: banny

rs yeur

rmens;

ent au.

nme re.

nandé i

ureux a

ie nou

z eu l

; nim

, 1100 Dieu

voulon

abry de

oubstra.

rnerie

at ernua

t Denn fait de

eurs pe

mesi entr'en

nt, k

le. 0:

refente, a coûn

s, nou

ie nous noines,

ce qui

15 CODes plei-

nement de tout ce que nous luy deuons : Ne fommes-nous pas infentibles à nostre bien fi nous ne voulons nous feruir d'vne occasion si fauorable ? Que diriez-vous d'vn debiteur qui deuroit mille escus, à qui cependant on viendroit dire que son creancier luy veut quitter toute sa debte. pourueu qu'il luy donne vingt fols ; si ce debiteur ne vouloit pas se seruir de cette occasion, & s'il refusoit à ce creancier vne somme si modique, ne diriez-vous pas que c'est vn fol ? Ce que vous diriez contre cet homme, dites-le contre vousmesmes, si vous ne vous seruez pas de l'occasion du Iubilé pour payer cette somme immense ou vos pechez vous ont engagez; considerez que vous le deuez gagner, & pour vos interests particuliers, & pour les interests communs de l'Eglise.

Et c'est icy vn second motif de nos deuotions en ce temps, qui se prend de la fin de ce Iubilé, POINT, qui n'est autre que d'obtenir de Dieu la paix pour les necessitez presentes des l'Eglise. C'est pour cela qu'elle ouure tous ses tresors, & qu'elle demande nos dispositions & nos prieres: Montrons que nous deuons cooperer à ce desfein, & que le moyen d'y cooperer comme il faut, est de gagner l'Indulgence. Certes quand nous regarderions la paix seulement comme vn bien purement temporel, ou vn bon-heur politique, ne serions-nous pas obligez de seconder les vœux de l'Eglise quand elle les demande comme tels : Qui de nous , depuis vingt ou trente années que la guerre afflige l'Europe, n'a pas versé des larmes pour éteindre ces flames, & par

144

ses soupirs n'en a pas demandé la déliurance: lors mesme que cet orage a grondé loin de nous qu'il se déchargeoit sur des peuples étrangers, & qu'il estoit indifferent à nostre Prouince? Nous auons peu comparis à ces belles Prouin. ces, dont les images sanglantes sont arriuées iusqu'à nous; nous auons soûpiré de voir cou. ler tant de sang, & immoler la vie de tant d'hommes: Mais quand ce fleau s'est approché de nous, & qu'il a versé vne partie de sa fureur fur nos murailles, fur nos maisons & sur nos ni. chesses, qu'il a falu faire de grandes imposs tions, & épuiser le sang des peuples pour soûte. nir les frais de la guerre; qu'est-ce que nos com patriotes n'ont pas dit ? & quels soupirs n'auons. nous pas enuoyezau Ciel, afin de demandeta paix que nous auons tant desirée? & ie croy qu'aujourd'huy il n'en faudra pas dauantage pour vous persuader de joindre vos vœux i ceux de l'Eglise; il ne faudra pour la publication du Iubilé que vous dire, Peuple sçauez-vous bien ce qu'on pretend dans cette Indulgence c'est de faire cesser la guerre, cette funeste can le de vos maux, & de faire décendre cette pair que vos vœux & vos necessitez ont depuis long-temps souhaitée : Mais ce n'est pas seule ment pour cet interest temporel qu'elle demande la paix; elle la demande en ce Iubilé comme necessaire pour elle-mesme; c'est afin de termine par ce moyen: 1. Les necessitez qu'elle a souffertes: 2. Afin de préuenir ceux qu'elle apprehende

1. Ie dis qu'elle a souffert, & qu'encore aujourd'huy elle souffre; car s'il vous plaist dere-

paffer

pal

gue

ren

COL

lier

eft

abi

COL

bap

me

ont

par

yeu

pas

COIL

mer

fon

trel

cu,

leur

dam

font

bien

vne

rem

auth

dam

c'eff

mai

que

dam

tent

la pe

urance; le nous, angers, ouince? Prouinarriuées oir cou. de tant pproch a fureur ir nos ri. impof ir soute. os com. n'auons. nander ie croy auantage VŒUX 1 blication lez-von ulgence efte can ette pan depuis i as seule demané comm termine Coufferrehende core au-At dere

paffer

passer en vos esprits l'image sanglante de ces guerres qui affligent l'Europe depuis tant de remps, vous trouuerez que l'Eglise a receu le contre-coup de ces funestes batailles, ces milliers d'hommes égorgez en tant de combats estoient les enfans de l'Eglise, ce sang qui a abreuué tant de campagnes, & qui a changé la couleur des mers, estoit vn sang Chrestien, baptisé dans les Temples, nourry de ses Sacremens; les mesmes efforts qui ont ruinéles Villes. ont encore renuersé les Autels, & elle a enduré par tout où la guerre a esté allumée. De quels yeux pensez-vous qu'elle a regardé, ie ne dis pas la ruine de ses Temples, c'est peu, mais les combats de ses enfans? Des mesmes yeux qu'vne mere verroit deux de ses enfans se battre dans fon sein, vne partie de son sang se battroit contre l'autre; & quel des deux partis, qui soit vaincu, elle sera toûjours vaincuë. Mais quelle douleur à son cœur de voir tant de Chrestiens damnez à l'occasion de ces guerres ! Combien sont morts sans l'vsage des Sacremens! Combien dans les desespoirs & les rages ! & c'est vn effet de ce fleau. D'où vient que, comme a remarqué S. Chrysostome, les Demons sont les autheurs de ces divisions; ce sont ces esprits damnez qui allument les feux de la guerre; c'est pourquoy ils se plaisent à verser le sang humain pour recouurer par ce moyen les sacrifices que la Religion a oftez à leurs Autels, & pour damner les ames en mesme temps qu'elles quittent leurs corps. Hé quand elle ne pleureroit pas la perte de ses enfans, elle deuroit plaindre son Dominic.

Espoux IESVS; parce que c'est dans les guerres qu'il est extremement offense, & qu'on peut dire vrayment que parmy ce sang des hommes

ar

lay

la

tie

chi

liet

mes HOL

fior

Pau

taq

cau

on l

play

poui

me

vans

que-

hom

qui i

on verse celuy d'vn Dieu.

2. l'ay ajoûté les maux que l'Eglise a occasion de craindre : Helas! c'est à l'occasion de ces guerres que les Turcs sont descendus sur vne partie de la Chrestienté; d'où ils semblent nous montrer les marques de leur Croissant, & sem. blent menacer toute l'Eglise. Et il est bien à crain. dre que si les divisions des Princes continuënt, ils n'avancent plus loin leurs funestes Conque. stes, puis qu'ils ne bornent leur puissance qu'à détruire les bornes de la Chrestiente; & si i'ofe ainsi parler, les Frontieres de la Religion. C'est ce qui alarme l'Eglise en ce temps, non pas tant pour la perte des terres que cer Ennemy peut gagner comme des ames qu'il vient perdre; elle craint de voir vn iour ses Temples changezen des Mosquées, & les Croix de lesve en des tro. phées de Mahomet ; elle apprehende de voir qu'on arrache ses enfans de ses Autels pour les assujettir à vne infame seruitude ; & c'est dans ces sentimens de douleur & de crainte qu'elle s'adresse au Ciel pour luy demander la paix, afin qu'il la deliure des maux qu'elle souffre, & la gentes in hareditatem tuam, polluerunt templum sanctum tuum : Ha, mon Dieu, ie ne demande

Ps. 78. preserue de ceux qu'elle craint : Deus venerum plus ces autres miracles que vous auez faits en ma faueur, ie demande la paix; si vostre interest demande le sang Chrestien, n'en a-t'elle pas assez versé ? ne doit - il pas estre satisfait ? at-

restez mon Dieu cette fureur, & tournez les armes de vos enfans contre les ennemis de la Chrestienté.

C'est ainsi que l'Eglise a parlé premierement à Rome au commencement de ce Iubilé, c'est ce qu'on dit de sa patt, de tous les Autels qu'on luy a ruinez, & de ceux qui luy restent : Mais de la mesme voix dont elle parle à Dieu, elle s'adresse encore aux hommes, elle appelle dans ses necessitez pressantes les secours de tous les Chrêtiens ; elle proteste qu'elle veut faire vn dernier. effort sur le cœur de Dieu pour essayer de le siéchir à ses prieres; c'est pourquoy elle veut rallier toutes ses forces épandues par l'Univers, afin que d'une commune vigueur, elle conspire à ce dessein: N'est-il pas raisonnable? Si nous sommes les enfans de cette Mere affligée, ne denons-nous pas éconter sa voix, porter compasfion à ses maux, & luy donner les secours qu'elle nous demande ? Et si, comme dit sains Paul, nous sommes les membres de ce corps attaqué, ne sommes-nous pas interessez dans sa rause? Ce seroit vn monstre dans la nature, si les mains refusoient de secourir la teste quand on la bleffe ; elles sont interesses dans cette playe: Et n'est-ce pas vn crime dans la Religion, de ne seconder pas les efforts que l'Eglise fait pour essayer de se guerir & de se désendre ? Il me semble qu'elle se met comme entre les vivans & les morts au milieu de ces carnages, que la justice de Dieu permet à la malice des hommes; elle veut arrefter ce mal & sauuer ce qui reste; elle demande nos encens pour rendre

Kij

peut mmes

casion

de ces ar vne it nous c fem. crainnuënt, onquee qu'à

fi i'ofe C'est on pas nnemy perdre; agezen es tro-

our les st dans qu'elle ix, afin , & la

de voir

emplum emande faits en re inte-

elle pas

nos facrifices plus efficaces ; ce font nos pries res & nos vœux, les pouuons-nous refuler l'Eglise ? Elle veut dresser vne armée pour vaincre le cœur de Dieu, & pour s'opposer aux crimes des hommes: Nos prieres, dit saint Am. broise, sont les armes de cette milice, ne de uons-nous pas les joindre à ses desseins? Dans la cause des Princes, dit Tertullien, tous les hommes font naturellement foldats, beaucoup plus dans celle de l'Eglise : Ha! il faudroit pour cela, s'il estoit besoin, faire des guerres saintes, verser nostre sang & nos vies; mais elle se conten. te de nos vœux, & nous laisse tout nostre sangi il ne luy faut que nos larmes, & elle nous deman. de que nous cooperions par ce Iubilé à son des. sein & à sa défense.

Ouy, c'est principalement par ce moyen que nous pouuons nous disposer pour obtenir la pair qu'elle demande ; Il faut en premier lieu pour cela appaiser la justice de Dieu, qui a permis cen te guerre, & qui la tient allumée pour puni les pechez des peuples ; & quel moyen plus eff. cace que de gagner le Iubilé, puis que c'est pr ce moyen que nous effaçons nos pechez, coulpe par nos confessions, & les peines pa apres par le moyen des Indulgences ? Apres cel il ne reste plus rien en nous qui puisse irriter si colere, ou meriter plus long-temps ses fleaux. H mon Dieu, si tous les Chrestiens estoient dans cette fainte disposition, quel sujet trouueries vous dans l'Eglise qui pût meriter vos rigueus, ou arrester le bien de la paix ? Il faut en second lieu fléchir la misericorde de Dieu, afin qu'elle la p
joig
fe e
vne
due
la g
luy
coft
prin
bon
enfe
ton
de

prie

ces

not

les

der

dire
qui
tis i
tref
& r
vnai
feuli
ils fi
alor
tisfa
que
pefe
mes
pret
tien

prie: uler à r vainux crit Am. ne de. Dans ous les aucoup it pour aintes, contenre fang: deman. on def. en que la pan eu pour mis cet. r puni lus eff. c'est pu nez, ines pa res cel riter la eaux. E ent dans nuerier. igueus, fecond

qu'elle

nous accorde cette faueur, & qu'elle fléchisse les cœurs des Princes Chrestiens à s'accommoder à cette grace: Quel plus excellent moyen que la pratique de ce Iubilé, où non seulement nous joignons nos bonnes œuures auec celles de l'Eglise en general; mais encore nous les faisons dans vne tres-excellente disposition, où elles sont rendues toutes-puissantes apres nous estre mis en la grace de Dieu, & nous estre reconciliez auec luy? qu'est-ce que nous n'obtiendrons pas de son costé, si nous les demandons de la sorte? Veu principalement que faisant nos prieres & nos bonnes œuures à cette occasion, nous joignons ensemble nos forces. Disons que de ces diuers tons il se fait vne harmonie qui fléchit le cœur de Dieu: Disons encore que de ces differentes prieres il se compose vne armée qui triomphe de ces flames; & que c'est en ce temps qu'on peut dire de l'Eglise qu'elle est comme cette Sunamite qui a des cohortes & des armées ; Quid videbitis in Sunamite, nist choros castrorum? Ainsi autrefois les Niniuites pour fléchir la colere de Dieu & meriter les faueurs de sa misericorde, firent vnanimement vne penitence commune; car non seulement ils y obligerent les Citoyens, mais ils firent encore ieusner les animaux qui estoient alors dans la Ville; afin que cette commune sarisfaction deuinst par ce moyen plus puissante, & que rienne se trouuast dans la Ville qui pût empescher l'effet de leurs oraisons & de leurs larmes. Et s'il est vray que la victoire que l'Eglise pretend en ce temps, dépend de l'vnion des Chrêtiens, comme la victoire d'une armée de la jon-

K iij

ction des foldats, & la musique de l'vnion des voix, ne serions-nous pas malheureux de garder le silence, ou de témoigner de la lascheté dans cette occasion; & de troubler injustement ou la douceur de cette harmonie, ou la force de ces combats?

Et ne dites pas que quand vous ne gagneriez pas le Iubilé, ce ne seroit pas grand dommage; que pour vous en particulier l'Eglise n'en souf. friroit pas beaucoup: Ie veux auant que de finir, répondre à cette pensée; & pour appliquer plus puissamment ce motif à chacun en particulier. Ie dis qu'il arriue souvent que pour la faute d'yn seul, Dieu punit des Communautez toutes entie. res, ou pour le moins arreste ses faueurs : Etla raison, c'est parce que faisant vn mesme corps nous auons vn melme interest, & vne cause commune; & Dieu par cette procedure veut tenir tout le monde fidele : Pour le crime d'vn seul Achab, Dieu punit toute vne armée; Ionas an fond d'vn vaisseau est cause de la tempeste : Pourquoy ne dirons-nous pas le mesme à l'égard de l'Eglise de Dieu, qu'il peut arriver que pour le crime d'vn seul, elle soit punie? Sainte Catherine craignoit que ses pechez particuliers ne fusset la cause des calamitez publiques ; peut-estre le Chrestien pecheur qui dort au fond du vaisseau, ce malheureux criminel, est la cause de cette tempeste que nous sentons maintenant. Ie dis en second lieu, qu'il est raisonnable que nous cooperions tous à éléchir la justice de Dieu, puis que nous auons tous contribué à l'irriter. Ne croyez pas que ce soit pour vn crime seulement qu'il a enuoye

non luy non end lieu atte tes Ie. Th

la

VI

for

re

COL

Pro

fair de gag de cha ten on deg garder é dans ou la de ces neriez mage; fouffinir, er plus culier, e d'vn entie. : Etla corps caule eut tevn feu nas au Pour ard do le crie craicaule estien alheute que l lieu. ous a auons s que

HOYE

la guerre, & qu'il la continue fi long-temps ; c'est vne foudre qui s'est formée des diuerses exhalaifons; nous y auons nostre part, nos pechez en ont produit la menace; Dieu veut que ceux qui luy ont fait l'iniure, luy en fassent la reparation; nous l'auons tous offensé, trauaillons donc tous ensemble pour le satisfaire. l'ajoûte en troisième lieu, que Dieu pour nous accorder ses faueurs attend vn certain nombre de prieres & de saintes dispositions qu'il dépend de nous d'acheuer. Ie fonde cette pensée sur vne belle verité de la Theologie, que Dieu pour punir les Estats & les Empires, attend vn certain nombre de pechez: quand les crimes particuliers sont arriuez à cette mesure, alors il lasche ses sleaux. Quand est-ce que Dieu enuoye les fleaux de la guerre sur les Chrestiens? quand les crimes des Chrestiens ont esté conduits à ce comble ; chaque partie du monde a contribué à faire ce malheureux tresor; la France a fourny tant de crimes, l'Espagne tant, l'Allemagne tant. Disons de mesme que Dieu pour enuoyer la paix, attend vne certaine mesure de conuersions, d'oraisons, & de penitences: comme dans vne contribution publique chaque Province doit fournir sa part; ainsi dans cette sainte contribution de vertus que Dieu demande de l'Europe, la France doit donner tant, l'Esgagne & l'Allemagne à proportion; & ainsi descendant au particulier de chaque Prouince, chaque Ville y est pour tant d'oraisons & de penitences; jusques à ce que le nombre soit acheué, n'attendons pas la grace qu'on demande. D'où ie tire deux consequences; premierement qu'il

K iiij

a tenu iusques-icy aux particuliers que nous ne l'ayons pas obtenue; si nous eussions esté tous gens de bien, la paix eûtesté conclue; il a tenu à quelque Païs, à quelque Ville qui n'a pas payé sa part; peut-estre a-t'il tenu à cette Ville que l'Eglise n'aye pas esté exaucée; peut-estre, mal-heureux pecheur, a-t'il tenu à toy que cette Ville n'aye fourny le nombre de ses penitences. La seconde consequence, c'est que le succés de ce subilé dépend d'vn chacun en particulier; & que si l'Eglise n'a pas ce qu'elle veut, quelque crime en seta la cause; & saute de gagner ce subilé comme il faut, & de se disposer à cette stace.

Conclu-

S'il est ainsi, & que les interests particuliers de nostre salut, & que les interests communs de l'Eglise dépendent de ce Iubilé, ne deuons-nous donc pas nous disposer à le gagner ? Ouy, quand nous ne retirerions aucun auantage de nos prieres, de nos oraisons & de nos aumosnes; sic'est vn moyen pour auoir la paix, nous sommes obligez à le faire; nous deuons ce secours à l'Eglise qui demande ce soulagement, nous le deuons à l'Europe, qui par toutes les gouttes de sang qui l'arrouse, demande ce soulagement : nous le deuons encore à nous-mesmes; & si nous ne sommes pas affez gens de bien pour pouuoir meriter cette faueur par nos œuures, au moins ne deuons-nous pas l'empefcher, & nous mettre en tel estat qu'il ne tienne pas à nous que l'Eglise n'obtienne ce qu'elle demande: Ha mal-heureux, & mille fois malheureux ceux-là, qui par leur negligence en ce

re toy feu ce roi fea que fea nai

ter

bü

que vail vail pou tres fion pou pell

de batt prie enfa que que ne ie v

aux

me

s ne

tous

tenu pas

Ville

Are,

ette

oces.

és de

; &

lque

er ce

cette

liers

ns de nous

uy,

e de

mof-

nous e fe-

ent, s les

foumel-

is de

nos

pef-

rien-

mal-

n ce

temps, ou par leurs indispositions ne contribüent pas à ce dessein; plus mal heureux encore celuy qui s'y oppose par ses crimes. Ce sera toy abominable pecheur qui es resolu de perseuerer dans ton peché, pendant la sainteté de ce temps ; ce sera toy, perduë, qui de crainte de rompre tes attaches, refuses ce Iubilé: & il arrivera iustement comme il arrive dans vn vaisfeau qui seroit accueilly d'vne tempeste; tandis que tout le monde est occupé à sauuer le vaisseau du naufrage, que le Pilote est au gouuernail, que les Nautonniers sont aux cordages, & que tous trauaillent vnanimement pour le sauuer; si cependant il y auoit quelque mal-heureux voyageur, qui demeurast au fond du vaisseau, non seulement sans rien faire, mais occupé mal-heureusement à en percer le fond, pour rendre inutiles les efforts de tous les autres. Ha Chrestiens! nous faisons des processions, nous visitons des Eglises, nous ieusnons pour obtenir la paix, & pour faire cesser la tempeste; & vous mal-heureux pecheurs, au lieu de seconder les desseins de l'Eglise, vous combattez par vos pechez ce qu'ils font par leurs prieres: Ha! dit-elle aujourd'huy, mes chers enfans, je vous conjure par toutes les faueurs que ie vous ay données, & par les esperances que ie vous garde, de me venir secourir; ie ne demande pas que vous répandiez vostre sang, ie veux seulement vos oraisons & vos larmes, me refuserez-vous cette faueur?

Que si nous sommes insensibles aux voix & aux necessitez de l'Eglise, laissons-nous au moins

toucher à nos interests particuliers: l'ay mont tré l'importance qu'il y a d'expier les peines de nos crimes ; l'ay dit quel estoit le fruit du Iu-- bile; pourquoy nous priuerons-nous de ces importans auantages ? Si Dieu nous auoit ordonné de rigoureuses penitences, des cilices, des ban. nissemens, nous pourrions excuser nostre ne. gligence par la difficulté de ces moyens ; mais qu'elles sont les conditions de ces fauorables Indulgences? quelques aumosnes seulement. encore à vostre commodité, la visite de quel. ques Eglises, encore vne seule suffira; trois ieusnes pendant la semaine, encore si vous estes incommodez, vostre Confesseur vous en peut dispenser: Est-ce trop pour vn criminel qui a mille fois merité l'Enfer, qui apres sa reconciliation merite le Purgatoire, & qui peut iustement estre puny de tous les tourmens du mondes & ne serions-nous pas cruels contre nous-mes. mes, si nous laissions cette occasion? Ha si les damnez auoient cette occasion, si le Iubilé que ie vous presche dans cette Eglise, on le preschoit aux portes de l'Enfer, mon Dieu que ne feroient pas pour le gagner ces ames criminelles? prieres, ieusnes, oraisons, ce n'est pas assez pour appaiser la Iustice de Dieu, elles employeroient les tourmens des Martyrs pour ce dessein: Mais ce que iamais elles n'auront par l'eternité de leur supplice, nous le pouuons obtenir par nos confessions, & par le gain de ces indulgences; Vsons seulement de la misericorde de Dieu tandis qu'elle est preste à nous pardonner; approchons-nous de ces playes tandis

qu' fern Iubi Die qu'i foul vou bilé fera est; t'att naux grac ces quer lagr gagn

fifter

en co

ec q

non

s de

im-

ban-

ne-

mais

ent,

trois eftes

peut

quia

onciuste-

onder

mesfi les

é que

pref.

t pas s emur ce it par in de iferinous andis

qu'elles sont ouvertes; viendra le iour qu'on les fermera pour nous, & qu'il n'y aura plus ny Iubilé ny Indulgence : Et peut-estre que si nous venons à mépriser les occasions de celuy-cy, Dieu nous ostera tous les autres ; peut-estre qu'il vengera le mépris de sa bonté par la soustraction de ses graces; peut-estre que pour vous qui vous obstinez à ne gagner pas ce Iubilé pour perseuerer dans vos crimes, ce Iubilé serala derniere occasion de vostre salut: Si cela eft ; cher ame , hafte-toy de te fauuer , I Es v s l'attend sur ces Autels , dans ces Confessionnaux, dans ces Eglises auec les mains pleines de graces & d'indulgences; allons, Chrestiens, à ces pardons, & à ces lieux pour nous appliquer ces moyens; demandons-luy par auance sa sainte benediction. Donnez-nous, Seigneur, la grace de nous bien disposer cette semaine pour gagner le Iubilé, & qu'aucun de ceux qui affiftent à ce Sermon, ne soit priué de vostre grace en cette vie, ny de vostre gloire en l'autre : C'est ce que ie vous souhaite, &c.



**මහසරුවේවරුවේට** පත්පත්පති පත්පත්පත් ජනවර්ණත්ව BORDON BOT SE BOT: BORDON BORDON BOT BORDON BONDON

SECOND

de

n

u

## SERMON DV IVBILE:

Quis ex vobis arguet me de peccato? Ioan. 8. 46.

Qui de vous pourra m'accuser d'aucun peché? En S. Iean, chap. 8. verf. 46.



Inst parloit Issus aux Pharisiens pour justifier son innocence; Ainsi doiuent parler les Chrestiens, afin d'imiter l'impeccabilité du Sauuem

par la sainteré de leur vie: & c'est pour contribuer à ce dessein que l'Eglise nous ouure ses Pardons & ses Indulgences, afin d'effacer nos pechez: Mais en mesme temps qu'elle ouure ses tresors, elle nous presente la Croix sur nos Autels; & de tous les objets de nostre Religion, elle ne nous laisse voir que cet étendart de sa Passion. C'est pour faire voir que cette Croix est la source de ses Indulgences, & pour faire seruir l'vn & l'autre à la conuersion des pecheurs. Ne separons pas ces fruits de son arbre, vnissons ces pardons à cette Croix, & montrons qu'elle nous doit exciter de gagner les pardons de nos pechez, comme elle en a esté la cause. Vous y auez vn double interest, sainte Vierge; & parce que c'est la Croix de vostre Fils, & qu'elle est arrousée du sang que vous auez versé dans ses veines; & parce que les Indulgences de ce iour honorent vostre Martyre & le Mystere de vos douleurs; Implorez-nous la grace d'en pouuoir parler, & de pouuoir obtenir les moyens de nostre pardon; Nous yous salüons par les paroles de l'Ange, en disant: Aue Maria.

Nous ne sçaurions representer la Croix de I Es v s sous vne plus auguste ny plus attrayante posture, que si nous la considerons aujourd'huy comme la fource de nostre pardon. Ie dis, Auguste, parce que iamais il ne prouue plus glorieusement sa puissance, que lorsqu'il appaise la Iustice de Dieu, & efface les pechez de l'homme: Cornu in manu eius; il a la force dans ses mains, dit elegamment S. Ierosme, non pas dans ses mains puissantes qui ont creé l'Vniuers, mais dans ses mains sanglantes que les cloux ont attachées à la Croix. Ie dis encore que c'est vne posture bien attrayante, puisqu'il n'y a point de plus aimable objet pour le pecheur, que de voir paroistre dans cet étendart de la misericorde les asseurances de son pardon. C'est le grand ouurage que fait IESVS sur la Croix, quand il se presente en sacrifice sur la majesté de cet Autel; & nous pouuons dire, que la premiere Indulgence qui fut iamais, se gagna sur le Caluaire, &

PARTE SE

N

cato!

peché?

artifiens, Ainfi
is, Ainfi
is, Ainfi
is, afin
is auueur
artifier
Pardons
Pechez:
arefors,
els; &
ne nous
C'eft

e de ses autre à pas ces à cette

dei

rer

tou

28

qui

auc

rati

ceu

uer

80 1

àfo

Etc

ach

feci

auo

r. P

der

mel

que

rem

con

les i

feni

roil

Ma

reft

fabl

que l'ouverture de ses playes fut l'ouverture des pardons. Mesme pour perpetuer dans les siecles auenir les triomphes de cette Croix & de ce Sang, il a laissé l'vn & l'autre dans son Egli. se, comme vne source immortelle de pardons & de graces, où les pecheurs de tous les âges peuuent aller puiser commodement le remede de leurs pechez: Et si elle reuient aujourd'huy dans ce Temple, si elle paroist sur ces Autels, c'est pour renouueller dans cette occasion ce qu'il fit sur le Caluaire; c'est pour r'ouurir toutes les playes du Sauueur, & les faire saigner sur ce peuple. Vsons de cette puissante Croix; & puisque c'est elle qui nous offre ce pardon, qu'elle mesme nous en presente l'vsage, montrons l'impression que doit faire sur les esprits des Chrestiens la veuë de cette Croix, pour nous obliger à expier nos pechez par deux confiderations: 1. Parce qu'elle nous montre d'vn costé que ce pardon a coûté bien cher à IESVS: 2. Parce qu'elle nous montre qu'il nous est extrémement facile : Ce seront les deux Parties de ce discours.

Division du dis-

I. Non, il n'a pas esté si facile à Iesus de meriPoint ter nostre pardon, qu'il nous est aisé de le gagner; & cette Croix, qui represente à nostre
memoire les tourmens qu'il a sousserts, nous
montre visiblement combien suy ont coûté les
Indulgences qu'il donne. Ce n'est pas que pour
essacer nos pechez, il sust absolument necessaire
qu'il mourust de la façon; la Theologie estime
que Dieu pouvoir relâcher de ses droits, &
pardonner à tous les coupables, sans deman-

der aucune satisfaction : & IESVS mesme venant pour racheter le monde pouvoit contenrer à de moindres frais la Iustice de son Pere: toutes ses actions estoient d'vne infinie valeur; & pour éteindre tout l'Enfer il n'auoit besoin que d'vne larme : Mais dans le dessein qu'il auoit de messer le payement de sa Iustice parmy les effets de sa bonté, & de rendre vne reparation proportionnée à l'offense qu'il auoit receue, il faloit que Dieu s'incarnast, pour trouner dans vne nature les moyens de s'humilier; & pour faire auec plus d'éclat cette reparation à son Pere, il faloit qu'il mourût sur la Croix: Et c'est là, disent les Peres, qu'il a accomply & acheué toutes les actions de sa vie, publique ou secrette. Il n'en faut pas dauantage pour nous obliger à gagner ce pardon que nous sçauons auoir coûté si cher à celuy qui nous l'offre: 1. Puisque d'vn costé il nous montre la grandeur de nostre mal : 2. Puisque le prix & l'efficacité mesme du remede nous oblige d'en vser.

1. C'est le commencement de nostre guerison que de connoistre la grandeur de nostre maladie, pour nous disposer par ce moyen à receuoir les remedes qui nous peuuent soulager : & cette connoissance est d'autant plus importante pour les maladies de l'ame, qu'elles ne sont pas comme celles des corps ; celles-cy se rendent assez sensibles, & par les marques qu'elles font paroistre, & par les douleurs qu'elles font sentir. Mais quand nous auons commis vn peché, il ne reste point de signe qui nous le rende reconnoissable, la volonté qui l'a commis, se rend insen-

erture es fie-& de Eglions & s peu. de de y dans

e qu'il es les fur ce ; & rdon, mon-

, c'eft

esprits pour cond'vn

ESVS: ft exies de

meri-

egaoftre nous é les

pour Taire time , 80

nan-

ce

iac

rei

no

de

no

off

rel

dig

uei

tai

ce

Ro

rai

par

qu

efc

fai tab

de

Di

cette

sensible à ses playes ; elle a de la complaisance dans ses maux, & ne veut pas mesme les connoî. re, de peur d'estre obligée de les guerir. Mais quel plus efficace moyen pour faire connoistre aux hommes la grandeur de leurs pechez, que la veue de la Croix, que de voir que pour guerir ce mal Dieu ait voulu appliquer vn si puissant & fi precieux remede ? Ex cognitione remedii periculi mei astimo quantitatem, dit éloquemment saint Bernard: Quand on void vn sage Medecin, qui pour guerir vn malade qui ne semble pas l'estre beaucoup, employe de precieux remedes, & qui coustent bien cher à luy-mesme, on conclud facilement la grandeur de ce mal par la grandeur du remede qu'il y applique; & le ma. lade mesme qui ne sent pas son mal, corrige heantmoins son erreur par cette reflexion rai. sonnable, qu'il doit estre bien dangereux, puis que ce sage Medecin employe tant de soin pour le guerir. Vous ne sentez pas peut-estre l'exces de vostre peché, vous appellez cet orgueil vne grandeur de courage, & cette infirmité vnegentillesse: Ha! i'appelle de vos yeux à la Croix de IESVS, sçachez que c'est pour expier vostre vanité qu'il a immolé sa Gloire sur cette infame potence; & que pour reprimer l'excés de vos plaifirs, il a souffert celuy de ses supplices : Vulne ratus est propter iniquitates nostras. Ce n'est pas vn Medecin imprudent, qui applique de grands remedes pour de petits maux ; ce n'est pas vn Dieu prodigue du foin de la gloire & de fon sang pour les employer à des sujets qui ne meritent pas les frais : Et si neantmoins ce Verbe de Dieu,

BCIR.

Brain.

fance nnois quel e aux a veuc ce mal 8 fi periculi t faint , qui l'estre 5, & n conpar la le ma. corrige n rai-, puis n pour l'exces eil vne ne genroix de tre vame poos plai-Vulnepas vn nds ren Dieu g pour nt pas Dieu,

cette

cette Sagesse incarnée, qui connoist si distinctement & les biens & nos maux, ses blessures & les nostres, a pris de si penibles moyens; ne deuonsnous pas conclure auec faint Augustin: Magnus de colo descendit Medicus, quia magnus in terra jacebat agrotus ? Puis qu'vn Dieu est descendu du Ciel pour nous guerit, & qu'il a employé des remedes si pretieux, & qui luy coustent si cher, nous deuons dire que nos pechez ont esté grands, & du costé de Dieu qu'ils offensent, & du costé des hommes qui perdent ce remede. Il faut que nos pechez soient grands du costé de Dien qu'ils offensent, qu'ils interessent beaucoup sa gloire, qu'ils allument infiniment les ressentimens de sa colere; puis que Dieu pour reparer sa gloire l'a voulu perdre, & que pour appaiser son indignation, il a immolé la vie de son Fils mesmes Iamais la iustice des grands ne paroist plus épouuentable, que lors qu'ils immolent à leurs interests ou à leurs ressentimens, quelque grande ou quelque chere victime; quand on void ce Capitaine Romain condamner son fils à la mort, parce qu'il auoit vaincu sans son ordre ; & que ce Roy de Moab alla sacrifier son fils sur les murailles de la Ville, où il estoit assiegé; on conclud aisément la grandeur de leurs ressentimens par ces épouventables exemples. Sanglante Croix que ie vois paroistre sur le Caluaire! Effroyable eschaffaut où mon Dieu a esté estendu! que tu fais voir encore à mes yeux vne viue, mais redoutable peinture de la grandeur de mes pechez, & de l'excés de sa justice! O qu'il faut bien que Dieu ait hay infiniment mon peché, puis qu'il Dominic.

ex

di

lei

au

go

115

chi

aut

rec

mit

Cr

ďv

reu

qu'

cin

fale

lin

enf

reil

les

en a puny si rigoureusement l'image en la pers sonne de IESVS, sans que ny la divinité de son estre, ny l'innocence de ses mœurs, ny la gloire qu'il auoit d'estre son Fils, aye pû arrester ces foudres. Il faut encore que ce mal soit extréme pour les hommes, & qu'il traisne de bien malheureuses consequences pour eux, puisque pour préuenir nos maux, les vs a enduré tant de peines. Certes quelque amour qu'il aye pour nous, ce n'est pas vne passion aueugle, c'est vn feu judicieux & digne de la Sagesse de Dieu, qui produit le S. Esprit conjointement auec son Pere : que si neantmoins il a donné sa vie & son sang pour effacer nostre peché, & pour nous en meriterle pardon, ne faut-il pas nous écrier de dessus cette Croix auec S. Bernard, Agnosce, o homo, quam grania sunt vulnera , pro quibus necesse fuit Deum Christum vulnerari : O homme insensible à tes maux, reconnois au moins la grandeur de tes blessures, puisqu'il a esté necessaire que ce Seigneur fust blessé afin de les guerir, & faire de son Sang vn baûme pour adoucir tes playes: Et puis il ajoûte vne belle consideration, Si non essent hac ad mortem , & mortem sempiternam, nunquam pro eorum remedio Dei Filius moreretur; si ces playes n'estoient mortelles, & si elles ne conduisoient à la mort eternelle, iamais le Fils de Dieu ne fust mort pour y apporter du remede, Comme s'il vouloit dire qu'vn des grands argumens pour prouuer l'enfer & l'eternité des supplices, c'est la Croix du Fils de Dieu. On s'é. tonne que Dieu, pour le peché d'vn moment, aye ordonné vne eternité de supplices; & toute

Bern.

a pers le fon gloire es foutréme n male pour reines. is , ce judiroduit : que g pour riterle dellus bomo, Te fuit entible eur de que ce c faire playes: Si non ernam, etur ; fi lles ne le Fils emede, argues sup-In s'é.

ment,

la Theologie est en peine de rendre quelque raifon d'vne si rigoureuse Iustice ; il a falu que pour expier nos pechez, Dieu receust vne satisfaction infinie dans les souffrances de IEsvs, que cette dignité de sa personne rendoit d'vne infinie valeur : Il faut donc que le peché & la peine qui luy est deue, aye esté en quelque façon infinie: autrement la Iustice de Dieu cût esté trop rigoureuse, de vouloir exiger vne trop grande satisfaction pour vn peché limité, & pour rachepter les hommes d'vne peine qui eût dû auoir quelque fin : Nous auons donc merité pour nos pechez vne peine en quelque façon infinie, non pas pour l'immensité dans sa violence, mais dans l'étendue de sa durée; & sans consulter d'autres raisonnemens nous pouuons voir recueillies sur la Croix de IESVS toutes les roues & tous les feux de l'enfer, & voir toute l'eternité des supplices receiillie dans ce moment de sa mort. Voyez quelle impression doit faire sur nos yeux & sur nos esprits la veuë de cette Croix, pour nous faire comprendre la grandeur de nos pechez, & la necessité que nous auons d'vser des remedes que Dieu nous offre : Iamais l'Empereur Constantin ne reconnut mieux l'horreur du mal qu'il souffroit que par, le remede qu'on luy preparoit par l'auis de quelques Medecins Barbares, quand il apprit que pour le guerir il faloit faire vn bain de fang humain, & que pour l'interest de sa santé on alloit égorger des petirs enfans de la Ville: L'idée de ce sanglant appareil étonna son courage, & luy fit chercher dans les secours du Ciel des remedes plus innocens &

plus efficaces. Qu'est-ce que ie vois pendant ce temps sur le Caluaire, & representé dans cette Eglise? C'est vn bain composé des larmes & du sang de Iesvs; il l'a preparé pour expier nos pechez, il nous y presente le pardon de nos crimes, ne deuons-nous pas connoistre la grandeur de nos maux, & la necessité que nous auons de ce remede? Et si nous connoissons nos maux & nos besoins, ne deuons-nous pas consentir à vne

mo

ch

La

ph

ces

uai

des

bea

bei

N'

tric

def

juff

fail

no

app

CHA

ler

bie

ten

qui

fre

not

das

guerison que Dieu nous offre?

2. Et ce d'autant plus volontiers que l'excel. lence mesme du remede qu'il nous offre en cette occasion, nous en doit persuader l'vsage, & qu'il presente vn asiez raisonnable motif a nostre vo. lonté pour l'obliger à consentir à sa guerison; Certes, quand il ne s'agiroit pas de nostre inte. rest, nous serions obligez par quelque sentiment de reconnoissance, & par quelque espece de justice, de nous seruir de ce moyen, sçacham qu'il coûte si cher à IESVS, & qu'il nous le presente animé & tout teint de son sang. Cette consideration nous deuroit porter à contribuer nostre cooperation, afin de le rendre esticace: Il a luy-mesme enduré la Croix auec cette genereuse esperance, qu'il pourroit vn iour acheuer dans l'Eglise le pardon des pechez du monde , qu'il auoit commencé sur ce rocher ; & il a crû tous ses tourmens bien recompensez, pouruû qu'il pût vn iour donner des absolutions & des indulgences. Ce sont les fruits de cet atbre sacré, comme les appelle S. Chrysostome, qui seruent à le couronner; ce sont les triomphes de cet étendart de salut, comme les ap: dant ce s cette s & du nos pecrimes, deur de s de ce s & nos à vne

& nos à vne l'exceln cette & qu'il ftre voerifon: re inte. ienti. eespece çachanı le pre-. Cette ntribuer fficace: ette ge. ir acheu moner; & il penfez, olutions e cet arostome, s triom-

e les ap

pelle S. Ierosme. La Croix triompha autrefois d'yn Dieu mourant, & fur la nature quand elle en émeut les principales parties, & sur les Demons quand elle les vainquit, & fur les pecheurs quand elle bailla l'absolution au bon Larron: Mais disons qu'elle continue ses triomphes, & qu'elle renouuelle aujourd'huy dans ces Pardons ce qu'elle fit autrefois sur le Calnaire; elle y brise les pierres, ce sont les cœurs des pecheurs endurcis ; elle y ouure les tombeaux, ce sont les vieux pechez, où nostre liberté estoit comme enseuelie ; elle y conuertit des Larrons, elle y absout des Magdelaines: N'est-il pas juste que nous cooperions à ce triomphe de la Croix, que nous secondions ses desseins, & que nous luy donnions dans nostre justification les recompenses de ses peines?

Mais autant que ces triomphes honorent la Croix de lesvs, autant le mépris que nous en failons offense ses supplices. Pourquoy? parce que nous les rendons inutiles à nostre bien, & nous priuons Iesvs des fruits qu'il auoit pretehdus, quand il les endura sur le Caluaire. S. Paul appelle cela aneantir la Croix du Sauueur, euacuant crucem Christi : Il dit que c'est fouler aux pieds le Sang du Testament. Ie sçay bien que tous les pechez des Chrestiens meritent ces infames titres, que tous choquent la Croix du Sauueur; mais i'estime que les mépris que nous faisons du pardon que IESVS nous offre, cette negligence que nous apportons à nous seruir des remedes qu'il nous a preparez dans son sang, en choquent plus directement le

po

dif

ph

de

lez

ler

VO

n'a

pre

me

par

pol

ne

qu fet

Io

VO

fai

en

fac

pa

ce

cil

80

Í2

merite & la gloire. Pourquoy cela? C'est parce qu'ils offensent la Croix, en qualité de remede. & qu'ils empéchent la vertu qu'elle a de guerir en ne cooperant pas auec elle. Ce ne sont pas les blessures qui offensent l'art du Medecin, ou les remedes qui les doiuent guerir ; quoy donc? c'est l'inapplication de ces remedes, c'est quand le malade s'opiniastre à ne se laisser pas guerir: voila ce qui rend ces antidotes & ces remedes inutiles. Disons de mesme, ce ne sont pas les autres pechez qui offensent la Croix en qualité de remede, ou Issvs comme Medecin; ils n'em. peschent pas proprement l'actiuité de son sang, ny cette vertu du pardon ny des indulgences; non, car si apres mille pechez commis, vous auiez recours à ce remede, vous en receutiez la guerison; & tous ces maux passez ne feroient que seruir à sa gloire. Quoy donc ? c'est l'inapplication de ce remede, c'est le mépris que vous faites de ses Sacremens, & de ses Indulgences; c'est ce qui empesche ce Sauueur d'agir, qui aneantit la valeur de sa Croix, & qui foule aux pieds fon Sang.

Vous auez horreur de ces effroyables propofitions; Hé bien recourez donc à ce remede; fouffrez que cette Croix que vous adorez, vous donne le pardon de vos crimes; si l'on vous prefentoit vne phiole du sang du Sauueur, vous ne la jetteriez pas par terre; si l'on vous offroit vne partie de la Croix, vous ne l'iriez pas brûler: sigurez-vous que comme sur le tombeau du Sauueur deux Anges parurent, ainsi les Anges autelaires de cette Eglise vous presentent aux parce

nede,

erir en

as les

ou les

donc ?

quand

uerir:

medes

as les

qualité

n'em.

fang,

ences;

auicz

a gue-

nt que

appli-

VOUS

ences;

, qui

le aux

ropo-

mede;

, vous

is pre-

vous!

offroit

s brû-

au du

Anges

t aux

portes de ce lieu des phioles du Sang du Sauueur, & vous offrent la Croix de leur Maistre; Allez, disent-ils, fidelles penitens, allez faire triompher cette Croix & ce Sangi dans les Sacremens de la penitence, dans l'vsage des pardons: Vou-lez-vous donc par vne injurieuse negligence fou-ler aux pieds ces precieux gages de son amour, & ces moyens de vostre salut? Ha si vous voulez vous perdre vous-mesmes, épargnez au moins ce Sang & cette Croix qui vous vient sauuer; n'allez pas brûler ce bois sacré dans le feu de l'Enfer qui vous attend; & ne messez pas cette precieuse liqueur dans ces slâmes.

Mais ce qui nous oblige encore plus étroite. II ment à l'vsage de ce remede, c'est la facilité du POINT pardon: c'est qu'ayant coûté beaucoup à Issus

pour le meriter, nous pouuons l'obtenir aisément; & ce qu'il a rachepté auec tant de sang, ne nous coûte que quelques oraisons & quelques larmes: Et c'est, mon Dieu, encore vn effet de vostre Croix qu'elle nous represente en ce Iour, de nous auoir facilité les applications de vostre Sang, & d'auoir merité pour nous vne si fauorable prouidence: Soit qu'il aye eu égard en cela à la fragilité des hommes, qui tombent si facilement dans le peché, asin de reparer la facilité du mal par la facilité des remedes: Soit parce qu'ayant sait beaucoup de frais, & employé beaucoup de peines pour nous preparer ces moyens, il aye voulu en rendre l'vsage facile & public, asin d'en étendre plus loin le fruit,

& contenter plus vniuerfellement son amour &

sa misericorde: D'où vient que les Peres remar-L iii)

00

CO

bi

ad

de

af

CO

ce

di

OF

CI

A

do

Ba

ce

de

fer

re

da

qu

80

de

m

nit

do

quent qu'il voulut mourir sur vne montagne & non pas dans la ville de Ierusalem; pour montrer que sa Croix n'estoit pas vn Autel dans vn Temple particulier, mais bien de tout le monde; & que tous les pecheurs pouvoient aller de tous costez chercher leur pardon dans son sacrifice: Aranon templi, sed mundi, dit S. Leon, ils'ap. pelle luy-mesme la fleur des champs; pour dire qu'il n'est pas comme les fleurs qui sont ca. chées dans les jardins fermez, mais qu'il est exposé aux yeux & aux mains de tout le monde. & que tous peuvent aisément les cüeillir. Il ne sera pas mal-aise de comprendre la facilité de ce pardon, si nous considerons les deux cœurs qui y concourent : 1. Le cœur de Dieu qui le donne : 2. Le cœur de l'homme qui le reçoit; & que de ces deux differens endroirs la Croix que le Sauueur a endurée, a facilité ce remede.

1. l'auouë que c'est vn ouurage dissicile d'appaiser sa sustice irritée contre les pecheurs, d'arracher les foudres qu'il a déja dans les mains, & d'aller éteindre les slâmes de l'Enser, que sa colere a allumées; Ouy, auant la Passion du Sauueur, & tandis qu'on ne luy offroit que le sang des animaux, ou la sumée des encens: Mais depuis qu'il a vû mourir sur la Croix cette adorable victime, qui est égale à sa gloire, il a diminüé son indignation; il ne s'appelle plus comme auparauant, le Dieu des vengeances & des combats, Deus victionum, Deus militia; il se sait nommer le Dieu des pardons & des indulgences; pour dire qu'il est facile à les donner. Vn saint Pere dit que le Sauueur mourant en Croix a esté le

gitt d

YY

agne ; -Hom 1 lans vn nonde; de tous crifice: il s'ap. our diont cau'il est monde, . Il ne ilité de cocurs qui le recoit; Croix mede. le d'aps, d'armains, , que Tion du que le : Mais te adoil a di. is com-& des le fait ences: nt Pere

esté le

bouclier des hommes ; parce que la Iustice de Dieu a déchargé sur cet innocent les plus rudes coups qu'il auoit prepatez contre les coupables; fi bien qu'ils n'arriuent à nous que plus lents & plus addoucis, il est aisé de les détourner. Que si Dieu demande de nostre costé quelque condition pour appailer sa colere, comme il est conuenable que la mesme liberté qui a seruy à faire le peché, coopere à le détruire ; qu'est-ce qu'il veut pour cet effet ? Ha ce ne sont pas de barbares conditions, des excez impitoyables que les tyrans ont apposées à leur pardon, qui estoit aussi cruel que leur vengance : Comme ce Roy des Ammonites qui voulut obliger les vaincus à luy donner chacun vn œil; & ce Duc de Moscouie, Basile, qui demandoit à ses sujets pour tribut certaines liures de süeur au plus rigoureux froid de l'Hyuer, afin que l'impossibilité du payement seruist de pretexte à la continuation de sa haine. C'est à de plus douces conditions que Dieu se reconcilie auec les hommes. Il y a deux choses dans le peché, la coulpe & la peine; la coulpe est l'injure que nous commettons contre Dieu, qui demeure mesme apres l'action du peché, & nous rend coupables: La peine, c'est l'obligation qui nous reste de satisfaire à la Iustice de Dieu par des supplices ou volontaires ou contraints. Voyez les procedures de la misericorde de Dieu, & la seuerité de sa Iustice : Le commencement de nostre pardon, & la plus importante partie se fait dans le Sacrement de Penitence, ou suivant la mesme science vn acte de douleur d'attrition, est une disposition suffi-

fair

pou

reg

le t

leur

ora

- 2

foie

phe

cett

Cro

cruc

que

& j

bleff

allia

gloi

wint

le,

cana

de l'

les

par

pro

atta

d'en

82 C

yeu

en

fang

teno

qu'é

de s

170

fante pour la faire : c'est-là que Dieu pardonne le peché, & qu'il efface entierement la coulpe: Mais pour la peine il ne la remet pas entierement. il la change seulement ; & au lieu d'vne eternité de peine que nous meritions, il se contente de quelque satisfaction bien courte & bien legere Ce qui fait dire à Tertullien que la penitence en cette occasion tient le party de la justice de Dieu; Tertul. In peccatorum pana pronunciat tempus; pro Dei indignatione fungitur. Ajoûtons encore de la toute. puissance, puis qu'elle change l'eternité dans le temps, & qu'elle esteint toutes les slames d'Enfer que le coupable auoit meritées. Mais com. ment est-ce que nous appaisons ces restes de colere qui demeurent dans le cœur de Dieu Comment est-ce que nous effaçons l'obligation de ces peines? Par nos jeusnes, pat nos oraisons, par nos penitences volontaires? C'est à quoy seruent les jeusnes & les oraisons, les aumosnes & les cilices. Et si nous manquons à ces volontaires satisfactions, Dieu se venge luy-mesme par ses propres mains dans les maladies qu'il nous enuoye, & par les fleaux dont il chastie les peuples. Mais parce que la grandeur de nos pechez surpasse souvent tout ce que nous pouvons reparer par nostre penirence; & que si Dieu se vouloit satisfaire à nos dépens, il seroit obligé de nous punir continuellement, il nous ouure de temps en temps des trefors d'Indulgence; afin que nous puissions aller prendre dans ces magazins publics dequoy contenter sa justice: Ce sont des relaschemens de ses droits, il se contente de quelques oraisons, de quelques prieres qu'il faut

mit.

faire, afin de gagner ces pardons: si bien que pour appaiser la colere de Dieu, ou celle qui regarde l'eternité, ou celle qui nous reste dans le temps, il ne faut que quelque acte de douleur, deux ou trois larmes seulement, quelques

oraisons, & quelques prieres.

donne

oulpe:

ement, ternité

nte de

egere:

nce en

Dieu:

ei indi-

toute-

dansle

s d'En-

s com-

stes de

Dieu!

aisons,

quey

noines

volon-

melme

s qu'il

stie les

nos pe-

ouuons

Dieu se

obligé

nure de

; afin

maga-

Ce font

entede

'il faut

2. Ce n'est pas que ces actions des pecheurs soient assez puissantes d'elles-mesmes pour triompher ainsi du cœur de Dieu, mais elles retirent cette incomparable vertu de la puissance de la Croix ; parce que nous sommes vnis auec ce Dieu crucifié, comme les membres auec le chef; & que luy de son costé nous applique ses merites, & joint la dignité de ses douleurs auec la foiblesse de nos penitences. Et c'est de cette sainte alliance & de ce messange sacré que procede la gloire & la vertu de nos actions: Purpura Regis vintta canalibus. Quelle est cette Pourpre Royale, finon le sang du Sauueur? Et quels sont ces canaux, où elle est attachée, sinon les facultez de l'homme par où passent ses actions? Ce sont les yeux d'où coulent nos larmes, la bouche par où sortent nos prieres, le cœur par où se produisent nos soupirs: Le sang du Sauueur est attaché sur ces canaux, afin de conseruer & d'ennoblir toutes les operations qui en sortent; & comme si auois vne goutte de ce sang sur mes yeux, les larmes qui en couleroient, prendroient en passant la couleur & la consecration de ce fang; ainfi disons que nos larmes & nos penitences sont consacrées par le sang de IESVS, & qu'estant comme posé sur ces canaux, il se fera de nos douleurs & de ses douleurs, de nos orai-

fac

me

Di

CO

ma

fib

ter

en

qu

me

qu

mi

fac

il 1

En

qu

ex

PO

ch

qu

co

uii

à ce

ge

fons & de ses prieres, vn meslange sacré : si bien que se presentant deuant ce Tribunal de Dieu. elle appaise sa colere. Ou bien disons encore que lesve vient prendre nos douleurs dans no. tre cœur, nos larmes dans nos yeux, nos oraisons dans nostre bouche, & qu'il les presente aux yeux de son Pere Eternel: Qui doute qu'elles ne deuiennent plus agreables & plus puissan. tes par la consideration de celuy qui les office Virtus erat in manibus Christi, dit saint Augustin. Il y auoit vne secrete vertu dans ses mains, qui consacroit, ennoblissoit, & qui rendoit toute. puissantes toutes les choses qu'il auoit touchées: La bouë y est deuenuë puissante pour guerir les aueugles; les pains multiplient dans ses mains; & ses cloux mesme qui les percerent, sont de. uenus adorables. Pour dire que quand nos actions seroient plus viles que de la bouë, & que nos douleurs mesme seroient aussi cruelles que les cloux, dans ses saintes mains elles deuiendroient toutes-puissantes pour effacer tous nos crimes, & pour obtenir le pardon. Encore y a t'il quelque chose de particulier dans ces Indulgences; c'est que comme elles ont esté données en l'honneur du martyre de Nostre-Dame, & des douleurs qu'elle souffrit aux pieds de la Croix, elle s'interesse dans ces pardons; elle joint & applique ses merites auec nos prieres & nos satisfactions; elle les presente à son Fils: Qui doute qu'en cette consideration elles ne soient plus pu islantes & plus efficaces?

Cinclu-

le demande maintenant si c'est vn ouurage bien dissicile, puis que Dieu l'a attaché à de si

Aug.

: fi bien e Dieu, encore ans noos orairefente e qu'elpuissan. s office ugustin. ins, qui toute. uchées: nerir les mains: Cont de. actions que nos que les droient crimes, il quelgences: a l'hon-& des Croix, oint & nos faui douent plus

à de si

faciles conditions : Il faut pleurer dans le Sacrement de Penitence pour appaiser la colere de Dieu, & pour esteindre tout l'Enfer : Est-il malailé à vn miserable de verser des larmes, & encore auec des yeux Chrestiens, qui voyent le malheur qui les attend, & que ces larmes l'en déliurent ? Encore ne sont ce pas des larmes senfibles, qu'il faut arracher de nos yeux, il se contente des douleurs interieures de nos cœurs, & encore assez legeres : Est- ce trop pour vn homme qui a demeuré des années entieres dans le crime ? Il faut pour gagner les Indulgences faire quelques aumosnes & quelques oraisons; est-il difficile à vn criminel de demander pardon pour se garentir de son supplice? Certes si toutes les miseres du monde se pouvoient soulager de la facon, il n'y auroit pas de miserables; & si tous les criminels en estoient quittes à si bon marché, il n'y auroit point d'échffaauts ny de potences: Encore pouuons-nous dire que I esvs a adoucy ce qui reste de dissicile dans nos penitences par les exemples de la Croix; apres qu'il a tant fait pour nous pardonner, ie ne vois pas quelle difficulté nous pouuons faire à contribuer quelque chose à cette importante guerison : Car joint qu'il les a rendu aisées, il porte la plus grande partie du fardeau, il ne sera pas mal-aisé de cooperer auec luy. En faut-il dauantage pour obliger aujourd'huy tous les Chrestiens à se seruir d'vn remede si puissant & si facile? Certes à considerer seulement la facilité du Sauueur. cela deuroit arrester nostre fureur, & nous obliger à luy demander pardon, quand ce ne seroit

Rom:

seulement que pour ne mépriser pas silong? temps vne bonté si obligeante : Ignoras quoniam benignitas Dei ad pænisentiam te adducit? Ne sça. uez-vous pas que la benignité de Dieu vous oblige à faire penitence, & à vous seruir de cetre mesme facilité pour obtenir vostre pardon ? le ne m'estonne pas que les Demons continuent dans leur rage contre Dieu, parce qu'ils le voyent toûjours implacable ; & l'impossibilité du par. don diminue leur crime : Mais nous auons affai. re à vn Dieu qui pardonne aisement; qui au mesme temps que nous versons son sang, l'employe pour expier les crimes qui le versent: Que pouuos-nous dire contre ces bras ouverts, & ce cœur percé pour continuer dans nos crimes ? Mais patce qu'il y va de nos interests, ne sommes-nous pas inexcusables à nostre malheur, si nous ne nous seruons pas des moyens qui sont si aisez pour éuiter des maux si considerables? Si pour obtenir nostre pardon il faloit trauerser les mers & faire des pelerinages au Caluaire; si comme dans la primitiue Eglise il falloit faire de longues & de rudes penitences, gemir dans la cendre & dans le cilice; s'il faloit verser nostre sang, estre brisez sur des roues ; le moindre peché mortel merite tout cela, & dauantage; Dieu nous y pouuoit obliger, & nous deurions encore estimer ces conditions bien fauorables pour éuiter vn Enfer: Mais Dieu nous dispense de ces rigueurs, il nous presente icy sa Croix, nous trouuons icy son Caluaire, il demande seulement nos penitences & nos confessions; & nous refuserons de si faciles conditions ?

qu

qu

tol

80

tou

lin

Hu

par

que

vol

folk

vie

plic

de

Ind

effa

fere

fere

mo

de l

filong?

quoniam

Ne fça-

ous obli-

de cetre

lon? le

ntinuënt

voyent

du par-

as affai-

1 melme

ye pour

os-nous ir percé

is parce

nous pas

ne nous

ez pour ir obte-

mers &

me dans

ies & de

& dans

, estre mortel

s y pou-

imer ces n Enfer:

, il nous

icy fon

nitences

e si faci-

S'il est ainsi, Chrestiens, ie prends en main cette Croix, qui a commencé mon discours, afin qu'elle l'acheue elle-mesme : Ie me presente auec ce bois facré pour conjurer tout le monde de quitter leurs pechez, & de gagner le pardon qu'elle nous presente. Saint Gregoire le Grand appelle IEsvs crucifié, Littus maris; pour dire que tout ainsi que les riuages de la mer de cet élement. & brise ses flots & ses tempestes auec vne ligne de sable qui porte le Commandement de Dieu; Huc veque venies, & ibi conteres tumentes Iob.38. fluctus tuos : Ainsi la justice de Dieu s'est ar- II. restée à la Croix du Fils de Dieu, elle a brisé tous ses flots contre cette adorable riuage. Apres l'auoir presenté à la justice de Dieu, il l'offre à l'injustice des hommes, pour leur dire, C'est affez; Hue vique venies; Vous auez affez offensé Dieu pendant le reste de l'année; voicy la Croix qui paroist; Huc vique venies : Vous viendrez iusque là, mais vous ne passerez pas outre ; que vostre ambition vienne brifer l'insolence de ses flots à l'humilité du Sauueur; que vos impuretez viennent rompre contre ses douleurs & ses supplices, & que vous disiez hardiment à la veuë de la Croix, apres vne bonne Confession & vne Indulgence gagnée; Quis ex vobis arquet me de peccato? Qui me réprendra de pechez apres les auoir effacez, apres auoir gagné ce pardon? quelles feront les accusations qu'on me produira? quels seront les crimes qu'on m'objectera ? Les Demons, qui sont mes ennemis, fuïront à la veuë de la Croix; mes crimes seront noyez dans le sang du Sauueur. Mais helas!cependant elle n'ar-

reste pas les pechez des hommes ; & nonobstant ce temps de misericorde & de pardon, la plus grande partie demeure coupable : Voulez-vous en sçauoir la raison? C'est que pour gagner les pardons, il ne faut pas seulement rendre visite aux Eglises, & dire quelques oraisons; ha toutle monde est bien disposé à ces sensibles ceremo. nies, & on y vient en foule : Mais il faut se met. tre en estat de grace ; il faut faire vne bonne con. fession, il faut quitter le peché, c'est ce qu'on ne peut faire : Pourquoy vn tel ne gagnera i'll pas le pardon? Il a vne secrette vengeance qu'il ne peut pas quitter: Et vne telle pourquoy ne ga. gne-t'elle pas l'Indulgence? C'est qu'elle a vne malheureuse attache : Et ce sera cette inimitié & cette malheureuse attache qui fermeront peut. estre les playes du Sauueur; & de ce sang qu'il vouloit rejallir fur leurs cœurs pour les pardonner, il ne s'en seruira que pour les perdre.

Ha pauure ame que ie te plains de te priuer d'vn si grand bien pour si peu de chose ! & que je plains, lesvs, de voir qu'on refuse ses graces en ce temps, où il les offre toutes pures, afin de nous pardonner, & qu'vne malheureuse attache aye plus de pouuoir pour nous rendre coupables, que sa Croix pour nous faire saints! Au moins, Chrestiens, pendant ce temps sulpendez vos crimes, ie ne demande que quinze iours seulement; essayez, si vous pouuez faire trève auec IESVS, & vous separer de cette attache; & apres cela, si vous vous ennuiez de Dieu, si sa bonté vous fâche, vous ferez tout ce que vous voudrez: Mais espargnez la Croix de mon Sauueur

pendant

ce n 89 F eh al ritée fleau nez les 1 font font paix quara quart ferio priere par no nos p peutpour i fait.

pend

quela fa Iuft tenter tre : rendre pas d' ueur! mes,

bois fa mes q

mes a

bftant

a plus

Z-Vous

ner les

e vilire

toutle

fe met.

ne con-

e qu'on

era-t'il

ne ga-

a vne nimitié

t peut.

g qu'i

pardon-

4

priver

& que les gra-

pures, eureuse

rendre

faints!

nps ful-

quinze

ez faire attache;

eu, si sa

ue vous

pendant

pendant quinze iours seulement ; le terme n'est pas long, & la peine ne sera pas grande. Quand ce ne seroit que pour demander la paix à Dieu, & pour rendre nos prieres plus efficaces, nous en auons besoin: Iustice de Dieu, que ie vois irritée contre la France, dont ie vois descendre les fleaux sur ce Royaume; Ha que vous nous donnez de sanglantes lumieres pour nous découurir les necessitez que nous auons du pardon ; ce font nos pechez qui ont appellé la Iustice, ce sont nos pechez aujourd'huy qui empeschent la paix : Nous auons beau faire des oraisons de quarante heures; nous en défaisons plus en vn quart-d'heure par nos pechez, que nous n'en ferions en quarante ans; nous combattons nos prieres par nos médifances, par nos impuretez & par nos ambitions : Peut-estre helas que ce sont nos pechez qui allument encore ces feux : & peut estre Dieu n'attend-t'il que nostre penitence pour nous pardonner; apres laquelle il fera satisfait. S'il est ainsi, hastons-nous de donner trève à nos pechez; donnons au sang du Sauueur quelques larmes de penitence pour satisfaire à sa lustice; ce sera par ce moyen que nous contenterons l'vn, & que nous préuiendrons l'autre: Essayons au moins pendant ce temps de rendre nos prieres efficaces, en ne continuant pas d'offenser Dieu. Croix adorable de mon Sauueur! c'est à vous à faire la paix entre les hommes, puis que vous auez fait la paix des hommes auec Dieu; nous venons embrasser vostre bois sacré pour vous demander pardon des crimes qui irritent vostre colere: Pardonnez à ces

Dominic:

178 Second Sermon du Iubilé.

pecheurs gemissans, estacez leurs pechez, acceptez leurs prieres que je vous adresse de leur part; accordez leur les graces necessaires de viure en veritables Chrestiens en ce monde, asin d'obtenir en l'autre la gloire eternelle: C'est ce que ie vous souhaite au nom du Pere, &c.



THE STATE OF THE S

S

Eunte & am auc eua

Allez des au lepres font s



Dieu p des œus Dens po

, ace leur es de , afin est ce

A THE THE

TROISIE'ME

## SERMON DV IVBILE:

Euntes renuntiate Ioanni, quæ audistis & vidistis; quia cæci vident, claudi ambulant, leprosi mundantur, surdi audiunt, mortui resurgunt, pauperes euangelizantur. Luc. 7. 22.

Allez dire à Iean ce que vons auez vu & entendu; les aueugles voyent , les boiteux marchent , les lepreux font queris, les fourds entendent, les morts font reffuscitez, & les pauvres sont enangelisez. En S. Luc, chap. 7. verf. 22.



Est vne belle remarque de sains Augustin, que comme c'est la coûtume des hommes d'expliquer leurs fentimens par les paroles de leur bouche; de mesme la puissance de

Dieu parle par des actions, & s'explique par des œuures; Sieut homines colloquuntur verbis, ita Augi Deus per facta lognitur. Et il ajoûte par apres que

comme dans l'eloquence des hommes il y acen tains mots extraordinaires, de certaines figures de Rhetorique, qui releuent le discours; ainsi Dieu fait quelquefois des actions miraculeuses qui sont comme les ornemens de son eloquen. ce; Ita in factis mirabilibus lucet, quod dicimus de eloquentia. C'est ainsi que Ies vs parle à ceux que saint Iean auoit enuoyez pour l'interroger n'estoit pas le Messie qu'ils attendoient? A ceninterrogation il répond par des miracles; Dites à Iean ce que vous auez vû, que les aueugles voyent, & que les fourds entendent : Pour die que les miracles estoient la voix & la preuue qu'il prenoit pour son discours. Mais en mesme temp que Issvs parle de la façon à ces Disciples, i parle encore à tous les Chrestiens par vne belle rencontre ; lors qu'il presente des miracles ses fibles à leur cœur, il presente dans ce Iubiléle miracles spirituels de la Grace. Souffrez que vous represente aujourd'huy ce Iubilé commen Euangile de miracles, & que ie vous dise qu Issus pretend faire en ce iour interieuremen dans nos cœurs ce qu'il a fait sensiblement se les corps des malades. Ce seront les motifs à nostre exhortation, aussi bien que les desseinse nos Indulgences. C'est Nostre-Dame qui a paté dans ses flancs la source & la cause de to miracles, & qui est la fource & la cause des la dulgences & des Iubilez : Adressons-nous à es pour nous obtenir du S. Esprit les graces necessit res pour en parler: Nous la saluerons par les pa roles de l'Ange, en luy disant: Aue Maria.

tiere d IESVS qu'il , re par 1. Les remiss rilon o Surdi . par no Eglis 3. Les condit & de publiq Les pi propre tion pi condit guerife rontle

> C'el presen Medec lades, ueur, C'est a semble IESVS

parties

y a cer figures Omme Iesvs ne répond que par ses actions, s; ainfi je ne veux pas d'autre preface de ce disculeules cours ; & ie commence cette importante maloquen. nere de ce iour par trois sortes de miracles que cimus de lesvs fait dans ce Iubilé. Il y a des miracles ceux que qu'il veut faire en nous ; il y en a qu'il veut faioger si re par nous; & il y en a qu'il veut faire auec nous. A cette 1. Les miracles qu'il veut faire en nous, c'est la ; Dites remission de nos pechez par vne parfaite gue- du difaueugles nson de nos maux & de nos crimes: Caci vident, cours. our dite surdi audiunt. 2. Les miracles qu'il veut faire uue qu'il par nous, c'est le soulagement des necessitez de ne temps Eglise, pour lesquelles ce Iubilé est ordonné. 1. Les miracles qu'il veut faire auec nous , font les conditions necessaires pour nous rendre dignes. & de ces miracles particuliers, & de ces faueurs Iubiléla publiques. Voila les miracles de nos facremens: Les premiers comprennent la nature & l'effet propre du Iubilé: Les seconds, sa fin & l'intention principale de l'Eglise: Les troissémes, les conditions qu'ils demandent pour obtenir cette guerison, & remedier à ses necessitez : Ce serontles trois points de ce discours, & les trois esteins & parties de vostre attention. ui a poile de co e des la

iples, 1

ne bell

cles fer

ez que i

omme

dise qu

euremer

ment in

notifs &

us à els

necessal

par les pa

Caria.

C'est en cette premiere posture que IESVS se presente aujourd'huy aux Chrestiens comme vn Point Medecin tout-puissant dans vne assemblée de malades, pour leur offrir des miracles en leur faueur, & leur donner vne entiere guerison. C'est ainsi que nous pouuons appeller, ce me semble, l'entiere remission de nos pechez, que lesvs vient operer dans les graces des Iubilez, &

dans les Indulgences publiques. Comme nous pouuons dire que le peché mortel est vne mala die qui fait sur les ames des hommes tout ce que les differentes maladies font sur leurs corps; qui dans vn mal feul enueloppe l'aueuglement furdité, la paralysie, la lepre : Aussi faut-il ajoù. ter que cette faueur miraculeuse de Dieu, qui détruit entierement cette misere, qui donne vn pardon entier de son offense, est vne parfaire guerison; que nous pouuons mettre au nombre des miracles de la bonté & de la puissance de Dieu dans les hommes. Voyons trois choses dans ce premier point : 1. Comme nous pouuons receuoir dans le Iubilé la guerison entiere des mi. ladies de nos ames : 2. Que cette guerison est vue espece de miracle: 3. Comment IESVS opere ce miracle de nostre guerison.

1. Il ne sera pas difficile de comprendre ce. te premiere verité, s'il vous plaist de présuppo. ser auec moy deux principes des Peres & des Theologiens. Premier principe, c'est que dans le peché mortel il y a deux choses, la coulpe &h peine : La coulpe confiste dans l'injure que nous faisons à Dieu quand nous choquons ses Commandemens, qui demeure moralement en nor ames, & jusqu'à ce que nous l'ayons rettacle par des actes contraires de contrition & de penitence : & nous rend toûjours habituellement coupables & criminels deuant Dieu. La peine, est l'obligation que nous auons à souffrir les peines proportionnées à nostre peché, qui peruent reparer suffisamment la gloire que nous auons oftée à Dieu, & contenter sa suffice que

ROUS cette atée: mes pas I nous pas ( auon de la ne fo paffo pas d Sacre nes c tions ché r punit nir te les re arriua cation l'Ang fon p vous lâche de se vous adult de ve fion o

ce m

de la

eftou

nous auons irritée; ce sont comme les restes de e nou cette funeste maladie que nous auions contrae mala. Ctée: D'où suit qu'il arriue souvent que nous somt ce que mes gueris de nostre premiere maladie, mais non rps; qui pas encore des restes qu'elle traisne ; que Dieu ent, la nous pardonne la coulpe, mais qu'il ne remet il ajoù. pas entierement l'obligation de la peine que nous eu, qui auons meritée : Par exemple, dans le Sacrement nne vo de la Confession la coulpe nous est remise, nous parfain ne sommes plus les criminels de Dieu, nous ne nombre passons plus pour coupables; mais Dieu ne relâche nce de pas des droits qu'il a de nous punir : Ce que ce les dans Sacrement opere, c'est le changement des peions it. nes de l'eternité en celle du temps ; nous merides mi. tions d'estre eternellement damnez pour ce peeft vne ché mortel; Dieu relâche de cette eternité de pere co punition, mais il se reserue le droit de nous punir temporellement, & de retirer de nos maux dre cet. les restes du payement de nos debtes : comme il éluppo. arriua à Dauid; il confessa son peché à la predi-& de: cation de Nathan, il pleura; voyez cependant ue dans l'Ange de l'Oracle qui luy predit la remission de pe & la son peché: Transfulit peccatum à te: Le Seigneur 2. Reg. ue nous vous pardonne la coulpe de vostre peché, il re- 12.13. Com lâche de l'eternité de la peine; mais il prendra en nos de ses propres mains le reste de la peine que etracte vous luy deuez, il fera mourir l'enfant de vostre e peniadultere, & vous punira dans cette sensible partie lement de vous-mesmes. D'où suit que l'entiere remilpeine, sion de nos pechez, & la parfaite guerison de Frir les ce mal, c'est lors que nous receuons le pardon ui peude la coulpe & de la peine ; & que sa main en e nous estouffe & en esteint tous les restes. Second prinice que

M iii

qui

de 1

de 1

man

men

de n

ladie

poul

de la

conf

actic

font

Dieu

cours

ce pa

Dieu

de re

grand

de l'i

oblig

ie con

me d

punit

punit

quan

dans

mifer

s'y ti

des re

Mais

cipe, que comme la justice de Dieuse messe tons jours dans nostre pardon, & qu'elle ne permet jamais qu'elle soit des-interesse; jamais nous ne receuons cette remission de nos pechez, que Dieu n'aye receu de nous-mesmes vne satisfa-Etion entiere & proportionnée à l'estenduë de fes droits & à la grandeur de nos crimes : Ce qui fait dire au grand saint Cyprien ; Deus indignas pænitentia satisfactiones despicit : La plus grande partie du temps nous ne donnons à Dieu que des demies satisfactions, ce sont des peines imparfaites; nous receuons bien le pardon assuré de nos pechez, mais nous n'en arrachons pas tous les restes, nous ne payons pas toute la debte qui nous engage à la justice de Dieu, & aux foudres de ses vengeances : Il faut pour guerir entiere. ment, Plenas satisfactiones, luy donner de plej. nes satisfactions: Nous auons deux voyes pour esteindre les restes de nos pechez; l'vne ordidinaire & commune ; l'autre extraordinaire & de priuilege. La voye commune & ordinaire est celle de penitence, qui confiste à prendre de volontaires rigueurs par des jeusnes, par desanmosnes, & par des oraisons qui répondent à la mesure de nos crimes, & satisfont pleinement à la justice de Dieu : D'où vient que Tertullien l'appelle comme la Lieutenante de la Iustice divine, Pro Dei indignatione fungitur: En tant qu'elle prénient volontairement sa vengeance, elle met par ce moyen quelque égalité entre la peine & le peché, qui est le propre effet de la Iustice. Mais il y a encore vne voye extraordinaire & de privilege, c'est la voye du Iubilé, des Indulgences

Cyp.

e toû!

ermet

ous ne

, que atista-

luë de

Cequi

edignas

grande

ue des

mpar-

uré de

s tous

re qui

oudres

ntiere.

e plei-

s pour

ordi-

e & de

re eft

dre de

des au-

nt à la

nent a

tullien e divi-

qu'elle

e met

ine & . Mais

priui-

gences

qui suppléant au defaut de nos penitences & de nos latisfactions, nous donne les moyens de prendre dans les tresors de I Es vs, ce qui manque à nos fatisfactions pour l'entiere payement de nostre debte, pour l'entiere remission de nos pechez, & l'entiere guerison de nos maladies.

2. Excellente operation de IEsvs que nous pouuons sans doute compter parmy les miracles de sa grace, & dans son principe & dans les circonstances de cette action! Les principes de ces actions que Dieu offre au pecheur, ces voyes extraordinaires de la remission de nos pechez, sont les coups de la puissance & de la bonté de Dieu; mais elles agissent cependant par les secours de ses loix communes & ordinaires. N'estce pas vn coup extraordinaire de la puissance de Dieu, & de l'autorité qu'il a comme Souuerain de relâcher de ses droits, & de remettre vne grande partie de ses injures, soit qu'il triomphe de l'indignité du pecheur, & qu'il le dispense des obligations qu'il a de le payer ; soit parce qu'il se contente de ses satisfactions, au préjudice mesme de la justice rigoureuse qui demande d'autres punitions, Redundantia clementia. Quand Dieu punit par ses mains, c'est vne justice toute pure; Tertul; quand il est vengé par les mains des pecheurs dans leur penitence & leur rigueur, il y a de la misericorde à la verité, puis qu'il accepte des satisfactions qu'il pouuoit refuser; mais la justice s'y trouue prédominante, puis qu'elle reçoit des reparations proportionnées à ses offenses. Mais dans les Iubilez il y a fort peu de iustice &

fa

be

l'a

lat

ba

re

vn

rei

dit

ger

rap

eff

cor

l'at

(on

l'ex

Bar

mie

que

des

COU

gra

gen

ent

de

ları

lité

peu

yne

Dieu se contente des moyens si faciles & si ailez. pour faire de si grandes actions , qu'elles deuiennent miraculeuses dans les circonstances qui les accompagnent. le trouue qu'il y a deux differences confiderables entre les guerisons que IESVS faisoit par miracles, & celle que la Medecine peut faire par des moyens ordinaires & communs : Premierement, les guerisons faites par les voyes ordinaires sont difficiles, il faut appliquer des remedes qui sont fâcheux. & plus insupportables que le mal : Seconde. ment, ces guerisons sont lentes & se font peu à peu; d'où viennent les langueurs qu'elles lais. sent: Mais quand le Sauueur guerissoit les malades, quand il rendoit la veue aux aueugles, l'ouie aux sourds, il ne luy coûtoit presque rien; il vsoit pour guerir les vns de quelques paroles,& les autres de quelque application de mains : De plus, il rendoit la santé tout à coup & toute entiere; & nous pouvons dire de tous ses miracles ce que Pascase a dit excellemment de la guerison de la belle-mere de S. Pierre, Sanitas qua Do-Palcali. mini confertur imperio, tota simul rediit; cette fanté n'est pas renduë peu à peu, ny par succession de temps; mais elle luy a esté rendue toute entiere, en vn moment, tout à coup. Voila les deux caracteres des miracles qui paroillent dans les Iubilez, & qui sont distinguez des voyes ordinaires de la penitence par ces deux actions miraculeuses. La penitence, qui est comme la medecine ordinaire qui guerit les maladies par les voyes communes, est difficile par elle-mesme; il

sque

ailez,

es de-

es qui

deux

is que

ue la

naires

is fai-

es , il

heux.

onde.

t peu

s laif-

s ma-

ugles,

e rien;

oles,&

s : De

ite en-

racles

erifon

a Do-

cette

er fuc-

renduë

. Voila

oistent

voyes

Ctions

nme la

parles

me ;il

faut y appliquer le cautere & le fer, il faut verser beaucoup de larmes ; d'où vient que les Peres l'appellent, laboriosus baptismus, vn Baptesme laborieux & penible : elle tient quelque chose du baptesme, parce qu'elle efface le peché, & les remet mesme comme ce Sacrement; mais c'est vn baptesme rigoureux, parce qu'il faut beaucoup de jeusnes & de mortifications pour produireses effets. Mais c'est à de plus fauorables conditions que les pechez se remettent dans l'indulgence, c'est vn baptesme plus doux : elle a du rapport auec le baptesme, & parce que le Iubilé efface entierement les pechez; & parce qu'il les efface facilement & sans beaucoup de peines: comme dans le baptesme pour expier tous les pechez il ne faut que trois gouttes d'eau auec l'attention de celuy qui les reçoit ; ainsi pour gagner le Iubilé, il ne faut que quelques oraisons & quelques jeusnes. On peut dire que pour l'expiation des pechez nous auons trois differens Baptesmes, le Baptesme de l'eau, qui est le premier Sacrement de l'Eglise, & celuy-là s'applique sans aucune rigueur : Le Baptesme de larmes des penitens; & celuy-là s'applique anec beaucoup de peines & de rigueurs : Le Baptesme de grace se fait dans le Iubilé & dans les Indulgences; & celuy-cy est comme vn temperament entre les deux; il a quelque chose de rigoureux de la penitence, puisqu'il faut donner quelques larmes; mais il tient quelque chose de la facilité du Baptesme, en ce que Dieu demande si peu. D'où suit enfin vne autre circonstance, & vne autre qualité qui tient du miracle; c'est

TE

VII

mo

les

qu

lel

tre

pe

Iut

mi

uei

eff

qu

fat

mo

for

c'e

de

1

que comme dans les guerisons miraculeuses que I esvs operoit, il rendoit tout à coup la fanté; ainsi il remet le peché tout à coup dans les Indulgences. La penitence ne va pas si viste, elle expie le peché peu à peu, & le guerit pour ainsi dire par poses; aujourd'huy vn jeusne, demain vn autre, apres demain vne rigueur, vne aumosne; elle va lentement comme les guerisons ordinaires des maladies. Mais dans les Indulgences. qui sont comme des torrens & des inondations du Sang de IESVS, ces guerisons de nos pechez, ces satisfactions & ces peines se font tout à coup; & il me semble que nous pouuons les appeller ex-Cypria, cellemment auec S. Cyprien, Compendium gratia maturatur, non per momenta temporis, sed compendio gratia maturatur : Le Iubilé est vn abbregé de graces qui n'attend pas les interualles du temps, mais fait dans vn moment tous ses miracles : Ou bien auec vn Pere de l'Eglise, Compendium pæne, vn abbregé de peines, qui

du temps, mais fait dans vn moment tous ses miracles: Ou bien auec vn Pere de l'Eglise, Compendium pæna, vn abbregé de peines, qui paye en peu de temps les peines que nous estions obligez auparauant de souffrir; dans vne semaine au plus que vous employez à gagner ce Iubilé, vous donnerez comme vn abbregé de fatisfaction, vous rendrez comme vn abbregé de peines, vous obtiendrez la remission entiere de vos pechez; & on dira incontinent apres, Casi vident, claudi ambulant, leprosi mundantur. D'où nous retirons vn autre auantage, c'est que par le Iubilé nous payons entierement nos debtes, nous expions pleinement nos pechez; ce qui arriue rarement par la voye de la penitence: & la

raison est, parce qu'en payant incessamment;

que

anté;

s In-

, elle

ainfi

main

e au-

ns or-

nces,

ns du

, ces

ip; &

er ex-

gra-

> fed

n ab-

ualles

is les

glife,

, qui

nous

s vne

nerce

fatis-

gé de

ere de

Caci

D'où

ne par

ebtes,

ni arri-

: & la

ment;

nous n'acheuons iamais de payer, nous contractons toûjours de nouuelles debtes : Il me faut, par exemple, vn mois de penitence pour vn peché mortel, ie veux que ie sois assez Chrestien pour l'effectuer entierement ; mais comme ie ne suis pas impeccable pendant que ie la fais, ie commets de nouneaux pechez, au moins des fautes venieles; ce sont de nouvelles debtes, de nouuelles obligations; il faut pour les expier de nouuelles penitences des pechez que i'ay faits, ce sont de nouvelles debtes pour lesquelles ie n'ay pas satisfait à la Iustice de Dieu: Mais le Iubilé opere en peu de temps, & guerit entierement nos pechez, trois ou quatre iours en font la raison, & nous sommes exempts & de la coulpe & de la peine de nos pechez.

Mais d'où vient ce pouuoir miraculeux de nos Iubilez, & comment est-ce que I es vs opere ces miracles? Nous pouuons le considerer en trois estats: Premierement, en luy-mesme: Secondement, dans la personne de son Vicaire le Souuerain Pontife de l'Eglise: Troisiémement, comme receu dans nos cœurs. En luy-mesme il prepare & offre le merite de son Sang pour cet effet; en la personne de son Vicaire il l'applique; en nostre cœur, il le somme au moins de satisfaire pour ses crimes, il luy donne pouuoir de contenter pleinement sa Iustice : C'est vous. mon adorable Sauueur, qui estes la premiere source de nos Indulgences & de nos Pardons, & c'est en cela proprement que consiste la gloire de vostre redemption, que vostre Prophete ap-

fent

pres

ation

d'ex

vne

tent

qu'e

vne

foier

duite

tites

trent

les tr

ction

pour

de II

non |

occal

ilfou

& de

comp

penit

nom

nous

neral

fonds

voye

maga

bien citoy

va p ce qu

auon

Pf.129. pelle vne copieuse abondance, Copiosa apud eum redemptio. Ce n'est pas assez ny à sa bonté ny à son pouvoir, d'avoir offert à son Pere les merites de Ion Sang, & d'auoir payé nos debres; il a voulu encore laisser dans son Egisle vn fonds inépuisable de pardons, vn tresor infiny de satisfaction & de merite qui tient quelque chose de son eternité & de son infinité. De son Eternité, puisqu'il demeure toûjours & demeurera iusqu'a la fin des fiecles: De son Infinité, puisque nous pouvons épuiser incessamment, & expier nos pechez; nous pouuons puiser dans ce fonds de quoy payer toutes nos debtes: Et c'est en cecy que la bonté de Dieu est plus grande que la malice de l'hom. me; la malice de l'homme est en quelque façon infinie & eternelle; elle est eternelle, puisqu'elle offense continuellement Dieu; elle est infinie & inépuisable, puisqu'elle commet toûjours de nouveaux pechez, & forme incessamment des crimes : Mais la bonté de Dieu nous laisse encore vn fonds plus eternel, & vn trefor plus infiny, pour remettre nos pechez mesme, puisque nous trouuons dans son Sang tant de moyens pour les expier. S. Iean dit qu'il a vû vn abysme comme vne grande mer qui ressembloit à vn miroir, tanquam mare vitreum simile crystallo : C'est, mes freres, le Sang de IESVS qui est le fondement & la fource des Iubilez & des Indulgences. L'Arc-en-Ciel est la figure & la marque qu'il nous donne de l'alliance qu'il a faire auec nous, & de l'amour qu'il nous porte. Cette mer est le fonds

inépuisable de sang & de merite qu'il a laisse à

son Eglise; c'est comme vn miroir qui repre-

Apoca.

ESUTES

fon

s de

oulu

n &

eter-

quil

des

uons

lez;

ayer

onté

om-

açon

i elle

ie &

s de

t des

iny,

nous

pour

com-

roir,

mes

& la

c-en-

onne

l'a-

onds isté à

epre-

sente toûjours aux yeux de son Pere, & à ses propres yeux, la valeur & la dignité de ses satisfactions capables d'éteindre des peines infinies, & d'expier des infinitez de crimes : Mais comme vne mer reçoit mille petites rivieres qui se jettent dans son lein , non pas par necessité, parce qu'elle n'en est pas augmentée; mais plûtost par vne espece de condescendance, afin qu'elles soient receues là-dedans, & qu'elles soient conduites à ces grandes eaux ; d'où vient que ces petites rivieres perdent leur nom quand elles entrent dans ces abysmes: Ainsi IEsvs reçoit dans les tresors de son Sang les merites & les satisfactions des Saints, qui n'ont pas esté necessaires pour l'expiation de leurs pechez, puisque celles de IEsvs estoient surabondantes ; il les reçoit, non pas par necessité, ou pour en faire quelque occasion de merite; mais par l'ordre de sa Bonté il souffre ce mélange de son Sang, de ses larmes, & de sa penitence auec celles des hommes pour composer cette mer; d'où vient que toutes ces penitences réunies à celle de IEsvs perdent leur nom dés qu'elles entrent en cet abysme, & nous font dire absolument que c'est le tresor general des misericordes de lesvs, qui presente ce fonds infiny aux necessitez des hommes. Vous voyez que dans les Villes bien policées il y a des magasins publics composez principalement du bien du public, & puis encore des richesses des citoyens: Dans les occasions extraordinaires on va prendre dans ces tresors dequoy suppléer à ce qui manque au fonds particulier. Ha nous auons comme yn tresor ordinaire de penitence

pour satisfaire pour nous-mesmes; les vs a pres paré vn fonds pour suppléer à nos indigences, venez puiser dans ce tresor de quoy satisfaire à vos defauts, venez-y lauer vos pechez, ie vous offre vne mer desatisfactions & de merites.

plic

MICE

uoi

tou

lier

té a

tife

gen

na le

feul

fer o

play

mez

Pape

Indu

mair

parti

refte

moy

ferm

fidel

ies g

quan

Ruev

à l'E

uora

a pa

quod

Pour

Vica

Tites.

3. 1

Mais quel est cet Ange qui remuë cette eau. qui trouble cette Piscine pour operer cette gue. rison miraculeuse, qui en vn mot applique en mesme temps, en mille lieux, à mille personnes l'efficacité de son Sang? Car outre cette preparation generale, il faut vne application particu. liere de ses merites aux sujets sur lesquels ils doiuent agir : Iesus Christus , dit l'Apostre , berio hodie; le mesme qui a esté autrefois sur la Croix pour nous preparer ces tresors, ces merites & ces remedes de son Sang, est toujours dans nos Eglises pour faire l'application aux necessitez des Chrestiens, Heri & hodie. Auec cette difference qu'il a preparé ces moyens par luy-mesme; mais il les distribue, il les applique par les mains de ses Vicaires & de ses Lieutenans que saint Paul appelle en cette occasion les Ministres de son Estat, & les dispensateurs de ses mysteres; Sie nos existimet homo vt Ministros Christi, & dispensatores mysteriorum Dei. Comme les merites du Sauueur sont efficaces pour deux choses, pour effacer la coulpe du peché, & pour expier la peine; il y a aussi deux applications differentes pour ces deux effets: Pour effacer la coulpe, & pour faire cette application de son sang, tous les Prestres sont les Ministres legitimes, pourueu qu'ils ayent les intentions & l'application necessaire à la fonction de ce Ministere : Mais pour cette application

Hebr,

g. Cor

a prez ences, faire à ie vous S. te eau, re gue. que en fonnes prepaparticuuels ils , herio Croix rites & ans nos rez des Ference ; mais ains de nt Paul de son es : Sie spensadu Sauir effapeine; s pour & pour es Preu qu'ils Taire à

tte ap-

plication extraordinaire de son sang, pour l'enriere remission de nos pechez, il a donné ce pouuoir à son Eglise, il l'a laissé entre les mains de tous les Euesques pour des Indulgences particulieres & limitées ; il l'a laissé auec vne authorité absolué entre les mains du souuerain Pontife pour donner des pardons & des Indulgences generales. C'est vne des fonctions du pouvoir que le Sauueur donna à saint Pierre; quand il luy donna les clefs du Ciel, il luy donna le pouuoir, non seulement de pardonner, mais encore de dispenser des moyens qui y conduisent, qui sont les playes de l'Esvs, qui sont comme des Cieux animez d'où sortent nos pluyes & nos rosées: Le Pape ouure ce Ciel, quand il ouure ce tresor des Indulgences , qu'il fait couler des pieds , des mains, & du costé du Sauueur sur les différentes parties de l'Eglise: Mais il le ferme, quand il arreste ce cours & qu'il laisse les Chrestiens aux moyens ordinaires de la penitence: ou bien il le ferme quand il retranche de la communion des fideles quelque grand pecheur, & qu'il le prine de ses graces. Saint Paul vsa de ce double pouvoir quand il excommunia ce concubinaire incestueux; & il ouurit le Ciel quand il le reconcilia à l'Eglise. Mais remarquez que dans cer vsage fauorable de ce pouuoir, il dit que c'est IEsvs qui a parlé par luy, & qui a agy par ses mains, Ego quod donaui, si quid donaui, in persona Christi: Pour dire que lesvs est dans la personne de ce Vicaire comme faisant l'application de ses me-

3. Enfin il descend dans le cœur des Chrestiens
Dominic.

194

pour éleuer leurs satisfactions par l'vnion de ses merites. Nos satisfactions en elles-mesmes ne font rien, & encore moins que rien, pour ainsi dire, pour meriter l'effet des Indulgences ; mais elles sont éleuées comme agissantes par celles de IESVS, qui fait vne liaison particuliere de ses merites, & que nous pouvons comparer à l'vnion qui a esté faire dans l'Incarnation de la divinité du Verbe à la nature humaine; ensuite de cette vnion l'humanité a esté divinisée, ses actions on esté élevées, & ont contracté vne valeur & vne dignité infinie; elles ont esté renduës toutes puis fantes pour reparer les droits de Dieu, & pour appaifer sa Iustice. Disons que dans les Indul. gences IEs vs s'vnit à proportion à nous par l'anplication de ses actions & de ses merites, & que c'est dans cette occasion que se peuvent direces paroles de l'Epouse, Purpura Regis vincta canalle bus; La Pourpre du Roy est attachée à des ca. naux. Quelle est cette Pourpre du Roy? Le sang du Sauueur, le sang des Martyrs, les merites des Saints qui composent le tresor de l'Eglise. Qui font ces canaux? Nos cœurs, nos yeux, nos bouches, nos mains: Nos cœurs les canaux de nos foûpirs, nos yeux les canaux de nos larmes, nos bouches les canaux de nos oraisons, nos mains les canaux de nos aumosnes & de nos actions. Ces canaux tout seuls ne font couler que des marques de foiblesse, & des actions imparfaites Mais que fait IESVS? Il attache la pourpre de son fang à ces canaux par l'application de ses merites; afin que nos soupirs, nos larmes, nos oraisons, & nos aumoines passant par des canaux saints &

自UEII IESV petit que cet a arriu larm Aé de mefle peule pour mes. bilez droittiens poulic en no qu'il v Cen de fai les an de leu culiers mirac ies ne ferons

foulag

On pe

de fes

nes ne

ir ainfi

; mais

elles de

de ses

l'vnion

liuinité

e cette

ons ont

& vne

es puis.

& pour

Indul.

ar l'ap.

, & que dire ces

canalis

des ca.

Le sang

ites des

e. Qui os bou-

de nos

es, nos

main

ections.

es marrfaires

defon

nerites;

aisons,

aints &

augustes , meritent estant meslez auec ceux de Issvs, d'estre conduits en la presence de Dieu. Ou disons qu'il nous arrive comme lors qu'vn petit ruisseau se messe auec vne autre riviere, & que coulant tout deux par vn mesme canal auec cet aide & cette compagnie, il entre plus facilemet dans la mer ; oupeut-estre il n'eust pû iamais arriuer sans ce messange & cette conduite. Nos larmes n'iroient iamais dans le sein de la Majesté de Dieu si elles estoient toutes seules ; mais meslées auec le sang de IEsvs comme vn petit misseau auec vne grande riuiere, elles vont pompeusement dans le sein de la misericorde de Dieu. pour en obtenir la remission entiere de nos crimes. Voila les operations de IESVS dans les Iubilez ; voila les miracles de sa grace : En faudroit-il dauantage pour obliger tous les Chrêtiens de se seruir de ces remedes, de se seruir du pounoir des Indulgences, pour cooperer de leur costé à ces miracles particuliers qu'il veut faire en nous; & pour contribuer aux miracles publics qu'il veut faire par nous-melmes?

Cen'est pas la seule intention de l'esvs en cerestar de faire des miracles particuliers, en guerissant les ames des Chrestiens par la remission entiere de leurs crimes ; il veut que ces miracles particuliers seruent de moyens & de dispositions aux miracles publics qu'il pretend faire encore pour les necessitez de l'Eglise; & qu'apres que nous serons entierement gueris de nos maux, nous cooperions au dessein qu'il a dans ce subilé de soulager les calamitez publiques qui la pressent. On peut comparer le corps politique des Estats,

196

& le corps mystique de l'Eglise au corps humain & naturel; & dire que les corps ou politiques ou mystiques, ont leurs maladies & leurs lan. gueurs, aussi bien que les corps naturels; qu'ils ont aussi des infirmitez de toutes façons ; comme les guerres, les pestes, les famines, les pluyes, les orages. Mais vous remarquerez que l'Eglife peut estre considerée premierement comme vne republique purement surnaturelle, secondement comme enueloppant dans son sein les Estats tem. porels, les Royaumes, les Villes qui la compo. fent, dans lesquels peuvent confister les maux qui luy arriuent; car les guerres, les pestes & les famines ont de differens visages ; elle les peut regarder comme des maux purement temporels qui affligent ses enfans , & qui luy ostent vne partie de ses membres : ou bien elle les peut con. siderer comme des maux spirituels, ces guenes comme des sources de pechez qui offensent laglo. re de son Espoux, comme des auantages de l'he. resie, comme des playes de la Religion. Elle el touchée de ces differens maux par des moune mens differens qui la font plaindre en son non & au nom de ses enfans; & luy font dire qu' y a des aueugles qui ne veulent pas voir les maur dont ils sont cause; qu'il y a des sourds qui ne veulent pas écouter ses voix; qu'il y a des boiteux qui ne sçauroient marcher dans ses voyes qu'il y a des lepreux qui se déchirent eux-melmes, & qui diuisent le sein de leur mere qui les a enfantez & qui les nourrit : Ce font de voix qu'elle adresse à Issvs son Espoux, pour luy demander la guerison de ses maux; & puis

c'el fe j don ten arri lem te l que fect de

enc

de sée:
den
peu
mor
faut
de c'est

faul

uon

cha hon & e lier l'Ef man nier qu'i

pou

auci

humain

olitiques

urs lan.

s; qu'ils

comme

pluyes,

: l'Eglise

ame vac

ndement

tats tem.

compo.

maux qui

es & les

les peut

em porels

stent vne

peut con.

s guerres

nt la gloi-

s de l'he.

. Elle eft

mount

fon nom

dire qu'i

les mau

ds qui re

des boi-

les voyes;

eux-mel-

mere qui

e sont de

ux , pou

; & pui

encore aux Chrestiens , afin qu'ils cooperent à ce miracle dans l'occasion de ce Iubilé. En effet. c'est la seconde operation du Iubilé, & que l'Eglise pretend dans ces Indulgences plenieres qu'elle donne, de guerir les calamitez publiques, d'obtenir de Dieu qu'il fasse cesser les maux, & qu'il arreste ces vengeances. Vous comprendrez facilement le pouuoir que les Iubilez ont pour cette fin, s'il vous plaist, de présupposer auec moy que cette faueur publique dépend de trois perfections de Dieu, de sa lustice, de sa Misericorde & de sa Prouidence: 1. D'vne Iustice appaisée: 2. D'vne Misericorde fléchie : 3. D'vne Prouidence sarisfaite. Il faut donc ofter les crimes qui peuuent irriter sa Iustice; Il faut receuoir les moyens qui peuuent fléchir sa Misericorde; Il faut donner à la Prouidence ce qu'elle pretend de nous pour faire cesser ses vengeances. Et c'est, Chrestiens, ce que nous pouuons &qu'il nous faut faire dans les Iubilez, & ce que nous pouuons faire dans celuy-cy par nos fatisfactions, par nos oraisons & par nos bonnes œuures.

1. Quelles sont les causes des sleaux dont Dieu chastie les hommes, sinon les pechez dont les hommes ont offensé Dieu? Ils irritent sa sustice, & elle pour se venger des crimes des particuliers enuoye ces calamitez publiques. Bien que l'Escriture dise que Dieu soit l'Auteur de tous les maux, il ne les enuoye pas tous d'vne mesme manière; on peut dire qu'il enuoye directement, & qu'il procure par luy-mesme les maux qui sont, pour ainsi dire, innocens, & qui n'enueloppent aucun peché dans leur execution; comme sont

N iii

nie

len

il n

fan

fou

cel

dat

les

deg

cala

reft

indi

de :

que

cou

mu

pec efto

fe i

ces

en

Pre inig

pon qui

àd me

me me

ce i

rép

les pestes & les famines, qui dépendent seule. ment de la corruption de l'air, qui en est la cau. fe naturelle ; il n'y arien d'ignomineux à la grandeur de Dieu. Mais il y a d'autres maux de peine. qui enueloppent les pechez des hommes, comme sont les guerres & les divisions : Or pour ceux. là, ce n'est pas Dieu qui les enuoye directement. il les permet seulement; il souffre que les pasfions des Roys & des Peuples excitées par la fureur des Demons, allument ces funestes flam. beaux des guerres & des divisions : & il les permet premierement, parce que les pecheurs se rendent indignes d'vne protection particuliere de ses graces qui les pourroit garantir ; ils ne meritent pas que Dieu s'interesse dans leur conservation: Il les permet secondement pour se ser. uir de ces maux mesmes pour chastier les Chrê. tiens, & pour reparer ses injures; & cette permission présupposée dans le decret de Dieu, on peut dire que par apres trouuant ces instrumens tout prests, il les enuoye, il les destine à cette En comme des fléches que nous luy auons montrées: Mais toûjours la premiere origine de ces fléches, c'est le peché de l'homme, dans lequel Dieu regarde & la coulpe qu'il a contractée, & la peine qu'il a meritée. La coulpe c'est vne injure qui offense Dieu, qui a irrité sa Iustice; elle merite que Dieu traitte l'homme comme son ennemy, & qu'il s'en venge. La peine non seulement est vne suite du peché que Dieu a droit de punir, mais il doit en quelque façon cette fa-

Lib. de tisfaction à sa gloire : il est pressé par ces deux Prouid. droits, Vim quodam modo Deo facimus, dit Salt feule. la caua granpeine. comme ir ceux. cement, es paf. ar la fus flam. k il les echeurs iculiere ils ne ur conr se ser. Chrê. tte perieu, on rumens à cette s monde ces lequel ée, & ne ine; elle on enfeuledroit ette fadeux

t Sal-

vien, quando trabimur iustina: Nous faisons violence à Dieu à considerer son humeur, iamais il ne laisse sortir ses fléches des tresors de sa puisfance; mais nous arrachons par nos pechez les foudres de sa Iustice, que Tertullien appelle excellemment Tonitrua generis humani , les dégra- Tertuly dations du genre humain ; comme on dégrade les forests quand elles sont trop éleuées; Dieu degrade & abat l'insolence des peuples par ces calamitez. Mais comment pouuons-nous les arrester, sinon en ostant les causes qui irritent son indignation ? Et c'est l'auantage que nous retirons de nos lubilez ; nous effaçons nos pechez quant à la coulpe qui nous rendoient criminels, puis que pour gagner ces Indulgences nous auons recours aux Sacremens de Confession & de Communion qui les oftent : Nous expions encore les pechez quant à la peine qui les suit, nous en estouffons tous les restes; ainsi apres auoir gagné vn Iubilé, il ne reste rien dans nos ames qui puisse irriter la colere de Dieu, nous ostons toutes ces matieres qui auoient allumé ces feux, & qui en entretenoient les flames. Belle expression du Prophete Isaie, quand il dit, Multiplicate sunt Isaiz. iniquitates nostra coram te , & peccata nostra ref- 59.12. ponderune nobis : Nous auons multiplié nos iniquitez, & nos pechez nous ont répondu. C'est à dire, que sa Iustice a répondu par ses chastimens aux interrogations injurienses de nos crimes. Ie veux dire que la Iustice de Dieu est comme vne écho de nos pechez; l'écho ne commence iamais à parler d'elle-mesme, elle ne fait que tépondre aux paroles qu'on luy dit & qu'on pro-

200

nonce : mais si vous luy dites vne injure, elle vous renuoye cette voix; & quelquefois il y a des ro. chers qui pour vn mot en disent deux ou trois, deux ou trois injures pour vne. La justice de Dieu est vne écho, elle ne commence iamais à parler d'elle-mesme par ses voix de tonnerres & de chastimens; mais si vous commencez, elle répond; si vous commettez vn peché, elle répond par des rigueurs, & souvent par des peines particulieres: & quelquesfois par des vengean. ces publiques; ce sont des échos multipliées. Voulez vous faire taire l'écho? ne luy dites aucune parole; ne parlez pas, & vostre silence fera le sien : voulez-vous faire taire la justice de Dieu, faire cesser les chastimens, les guerres, les pestes, les calamitez? ne laissez plus parler vos pe. chez contre elle ; c'est ainsi que vous appaise. rez son indignation & que vous fléchirez sa Mi. Sericorde.

2. Car c'est un coup de la bonté & de la misericorde de Dieu de donner à l'Eglise & aux
Estats la guerison de ces maladies publiques, de
ces guerres, & de ces famines. Premierement,
dans le dessein & dans la resolution de donner
la paix à la Chrestienté, il faut beaucoup de misericorde, qui aye pitié des miseres des peuples,
qui se laisse entierement toucher à leurs miseres: Secondement, pour l'execution il faut que
Dieu employe de puissantes graces, il faut qu'il
touche le cœur des Roys, des Princes & des
Peuples interesses dans les affaires de la guerre;
A combien d'aueugles doit-il donner la veue pour
voit l'importance de cette paix? A combien de

fur tie de fai tie fai té nir leu

for

rei

mi

fair d'air d'air con leui uim ami mie

pot

fore rice affa eft, ces plain

que

elle vous a des ro. ou trois, uffice de iamais à nerres & ez, elle elle ré. es peines engean. es. Vou s aucune e fera le le Dieu, les pe. vos pe. appaile. z fa Mi.

e la mi-& aux ques, de rement, donnet p de mipeuples, rs mileaut que ut qu'il & des guerres ue pour bien de

fourds doit-il rendre l'ouve pour leur faire écouter la voix, les plaintes de l'Eglise, & les gemissemeus de ses enfans malades? Caci vidente surdi audium. Mais quand est-ce que les Chrêtiens sont plus en estat de fléchir cette misericorde de Dieu, d'attirer ces puissantes graces, & faire descendre ces lumieres miraculeuses du Ciel, que pendant le temps du Iubilé ? Les Chrêtiens se mettent en grace, & se reconcilient parfaitement auec Dieu; ce qui leur donne la liberté & le moyen d'approcher de luy, & d'obtenir plus facilement ce qu'ils demandent. D'ailleurs les conditions mesme apposées pour gagner ces Indulgences, sont destinées essentiellement pour cette fin ; ce sont des prieres pour l'Eglise, pour la paix entre les Princes Chrestiens, pour faire cesser les sleaux de ces maladies : Prieres d'autant plus puissantes que tous les Chrestiens conspirent ensemble pour joindre leurs vœux & leurs cœurs , afin de solliciter cette grace ; Ora- Tertal; uimus ad Deum, ve quasi manu facta, precationibus ambiamus, dit Tertullien, des assemblées des premiers Chrestiens, & moy de nos Indulgences: Que faisons-nous dans nos Eglises? Que faifons-nous dans nos Stations? Nous vnissons nos forces ensemble pour aller attaquer cette Misericorde, & en quelque maniere faire comme vn affaut & vne bataille generale : Has vis Deo grata est, ajoûte-t'il par apres: Ha! ce sont ces violences & ces efforts qui sont agreables à Dieu, qui plaisent à sa Misericorde. Remarquez le beau sapport de ce passage de Testullien, & de celuy que i'ay cité auparauant de Saluien. Saluien dit,

que nous faisons quelque espece de violence à Dieu par nos prieres, pour luy arracher les fou. dres de sa colere, Vim quodammodo facimus: Tertullien dit, que nous attaquons sa Misericorde, & comme par force par nos prieres, & que cette violence luy plaist. Nos pechez font violence à Dieu & nos prieres aussi; mais diffe. remment : Nos pechez font violence à la dou. ceur de Dieu qui se fâche de se voir obligé de punir les hommes contre ses inclinations : Nos prieres & nos Iubilez font quelque espece de violence à sa Iustice en luy ostant le foudre de la main , & l'empeschant de nous punir contre les resolutions qu'il auoit prises de le faire. Mais celles que nous faisons à la misericorde de Dien pour l'obliger à nous punir , le fâchent ; patte qu'elles sont contre les inclinations de son cœur nous irritons sa Iustice par nos crimes, & la vengeance triomphe de sa Bonté. Mais la violence que nous faisons à la Iustice de Dieu, atreste le cours de ses vengeances plus absolument, parce qu'elle concourt aux inclinations prédo. minantes de sa Bonté: C'est vne violence sem. blable à celle que luy faisoient ces troupes, quand elles le pressoient pour luy demander des miracles; Nous le pressons en ce Iubilé de nous donner la paix & la guerison miraculeuse de nos maux, nous l'obtiendrons de sa Misericorde en fatisfaisant à sa Prouidence.

3. C'est dans cette occasion que nous ostons les causes qui ont irrité sa Iustice, que nous presentons à sa Misericorde les motifs propres pour la stéchir, & que nous donnons à sa Prode ve de à la lar feu ell

les con ob pei cin uid poi Ma

pla

gie

dor Qu ces Die ten aur fcie tair

à la pou lence à les fouacimus: Miferires, & ez font is diffe. la doué de pu-: Nos pece de udre de contre ce. Mais de Dieu ; patce n cœur: , & fa la vioieu, arlument, prédo. ce fem. , quand es miraous donde nos orde en

s oftons ous prepropres la Pro-

nidence ce qu'elle pretend pour arrester le cours de ces maux. Il faut présupposer vne excellente verité, qu'vne partie de la Prouidence surnaturelle de Dieu sur son Eglise & sur ses Saints, s'employe à conduire & à ménager les famines & les calamitez que Dieu leur enuoye; elles ne sont pas seulement sous le pouvoir de la Iustice qui les enuoye, ou de la Misericorde qui les arrestes elles sont sous le domaine de la Prouidence qui les destine à quelque sin : Tellement qu'elle ne concourt iamais à les faire cesser, qu'elle n'ave obtenu la fin qu'elle pretend. Comme toutes les peines temporelles sont ordinairement medecinales, & que ce sont des remedes que la Providence destine pour conuertir les pecheurs, & pour obliger les Chrestiens de se soûmettre à sa Majesté, & à faire des bonnes œuures; il suit que iamais elles ne cessent, qu'elles n'obtiennent ce qu'elles pretendent. C'est comme dans les playes corrompues & gangrenées, vn Chirurgien est obligé d'employer le fer & le feu pour guerit ce malade, & qu'il ne la luy peut iamais donner, qu'apres l'auoir beaucoup tourmenté: · Quand est - ce que ces guerres, ces pestes, & ces calamitez de l'Eglise cesseront ? Ce sera quand Dieu aura obtenu des Chrestiens ce qu'il pretend pour le fléchir, quand sa Prouidence aura la fin qu'elle demande. C'est vne belle science parmy les Theologiens, qu'il y a vn certain comble & vne certaine mesure de pechez, à laquelle les peuples estant arriuez, Dieu enuoye pour les punir des calamitez publiques , Implete Matth! mensuram patrum vestrorum : Ie puis dire confe- 23. 32.

à

bi

da

ce

ne

de

no

l'v

qu

1

ftic

qu

pa les

me

ne

ell

m

110

gé

204

quemment à ce propos, que pareillement aussi il y a certain nombre d'aumoines, certaine mesure de penitences & de conuersions qu'il attend pour retirer ces fleaux, & pour faire cesser ces tempestes. Dieu prend resolution de punir Ni. niue ; Quand sera-ce? ce sera lorsque les pechez de ce tre Cité seront arriuez à leur comble : Il ennoye Ionas pour auertir cette Cité de l'appro. che, & pour leur dire que leurs pechez estoient proche du comble, qui attireroit leur perte & leur ruine totale : Que fait ce peuple? il se met dans les prieres & dans les ieusnes : Ce n'est pas affez, les grands font penitence; le Roy mel. me prend le cilice, se met dans la penitence : A maiori vique ad minorem ; & c'est en suitte de quelques iours que cette Prouidence se contente, qu'elle consent à se reconcilier auec eux, & à leur pardonner leurs crimes : Et vidit Deus opera eorum, quia conuersi sunt de via sua mala, & misertus est Deus super malicia, &c. Appliquons cecy à nos maux; Quand est-ce que Dieu a enuoyéla guerre qui nous afflige depuis si long-temps, & que nous voyons s'estendre si loin? Lorsque la mesure des pechez a esté à son comble : C'est vn orage formé des vapeurs de nos crimes, qui se sont soûleuées vers le Ciel des diuers endroits de la terre; la France y a contribué tant de pechez, l'Espagne tant, l'Italie tant, l'Allemagne tant; & quand la mesure a esté pleine, & que toutes ces vapeurs ont esté assemblées, l'orage a creué & a formé tant de tempestes: La Prouidence de Dieu s'en est seruy comme de remedes pour corriger pos pechez mesmes, pour humilier ces vanitez,

Ionæ. 3.10. nt aussi

ine me-

attend fer ces

nir Ni-

pechez

: Il en-

appro.

estoient erte &

I fe met

e n'est

oy mef.

nce: A

uitte de

ntente.

x, & a

us opera

o mi-

ns cecy

uoyéla

nps, &

sque la C'est vn

qui se

roits de

echez,

e tant;

toutes creué &

de Dieu

corriger

anitez,

pour arrester ces desordres. Quand est-ce que ces orages cesseront ? lorsque nous aurons donné à cette Prouidence le nombre de conuerfions & de penitences qu'elle attend : Comme tous ont contribué à l'offenser, il veut que tous contribüent à reparer ses injures, & que la mesure des bonnes œuures réponde à la mesure des pechez. Et c'est, Chrestiens, ce que nous faisons dans ce Iubilé, nous taschons d'appaiser la Iustice de Dieu, de fléchir sa Misericorde, & de donner à sa Prouidence ce qu'il pretend de nous; afin que ces trois perfections vnies nous accordent la guerison de ces calamitez publiques, que nous attendons il y a si long-temps. D'où nous pouvons tirer deux consequences;

l'vne, que si nous n'obtenons pas ce que nous demandons, il tient à quelque partie de l'Eglise, à quelque Nation, à quelque Prouince, à quelque Ville; ha peut-estre à quelque peché: il faut ofter toutes les causes qui irritent sa Iustice; il y a quelque peché qui reste encore, & qui formant des obstacles, l'empesche de s'appaiser: Il faut donc presenter à sa Misericorde les motifs proportionnez à la mesure de nos crimes; tous ne seconderont pas à ce dessein, elle ne fléchira pas : Il faut donner à sa Prouidence les bonnes œuures qu'elle attend ; il y a quelque chose qui manque, le nombre n'est pas acheué, elle n'est pas satisfaite, elle n'y consentira pas, Va autem homini illi per quem scandalum venit; malheur, malheur à celuy, malheur à cette nation à qui il tient que l'Eglise ne soit soulagee, & les peuples deliurez. Seconde confe-

qu

no

dos

Cal

1'Eg

fou

affa

de I

paix

fair

lale

pou

inte

que

blig

que:

refte

der

espe

c'eff

leur

Car

ditio

206

quence, que chaque Chrestien en particulier peut apprehender justement qu'il ne tienne à luy que nous ne soyons soulagez, & qu'vn chacun peut dire à Nostre Seigneur ce que les Apostres disoient quand il leur eut dit qu'il y auoit vn trai. tre parmy eux : Numquid ego fum, Domine? n'eff. ce pas moy, Seigneur, qui commet quelque cri. me qui irrite vostre Iustice, qui refuie quelques mortifications quela misericorde attend, & quine donne pas quelques aumosnes que la Prouidence demande? Nous auons vn exemple dans l'Ecriture qui montre souvent que les particuliers sont cause des calamitez publiques ; Vn soldat de l'arméede Iosüé auoit dérobé quelque chose des dépouilles des ennemis contre la défense du General; incontinent apres l'armée auparauant victorieuse receut quelque desaftre; Iosue victorieux demande d'où venoit ce changement. Anathema in medio tui est Israel, non poteris stare coram hostibus tuis, donec deleatur ex te qui hoc contaminatus est scelere : Israel tu as au milieu de toy vn anathême, vn excommunié, sçaches que tu ne pourras pas resister à tes ennemis, iusqu'à ce que tu ayes sacrifié cet impie à ma vengeance : Iosué cherche par tout, où est cet ennemy que le Ciel designe; on jette le sort, on va de tribu en tribu, de maison en maison; en fin on trouve que c'est Achan qui a dérobé vne regle d'or ; on l'immole à l'interest public, & la tempeste cesse. Ha, Chrestiens, i'entends l'Oracle qui nous dit, Anathema in medio tui; nous auons au dedans de nous vn anathême, il v a quelqu'vn parmy le peuple qui empesche l'effet de cette misericorde, il y a quel-

Nofa. 7. 13. ticulier

e à luy

chacun

postres

vn trai.

n'eft.

que cri.

nelques

quine

uidence

criture

it cause

mée de

poüilles

incon-

euse re-

deman.

e in men bostibus

natus el

thême.

rras pas

eyes faherche

defigne;

de mai-

han qui

intereft

estiens,

a in me-

vn anaple qui

a quel-

que Achan , quelque impie parmy nous , dans. nos entendemens, dans nos volontez; chastiez ce peché qui s'oppose à cette guerison publique. ha oftons ces causes à la Iustice de Dieu, donnons ces satisfactions à sa misericorde, accordons cette demande à sa Prouidence, & elle fera les miracles que nous attendons : On dira Ceci vident, claudi ambulant. Ceux qui fermoient les yeux aux interests des peuples, & au bien de l'Eglise, commencent à voir; ceux qui estoient fourds à nos plaintes, commencent à les entendre; ceux qui ne faisoient que biaiser dans les affaires, vont droit au bien public, & à la gloire de Dieu. Les peuples receuront vn Euangile de paix , pauperes Euangelisantur.

Voila les miracles de grace que lesvs veut III. faire en nous pour la guerison de nos ames; voi- Point la les miracles publics qu'il veut faire par nous pour la guerison des maladies des estats & des interests de l'Eglise : Ie m'asseure qu'il n'y a qui que ce soit de nous qui ne soit persuadé de l'obligation qu'il a de contribuer à ces miracles où il est si interesse, & par les considerations publiques, & par sa consideration particuliere : Il reste seulement à voir quelles sont les conditions que IESVS demande en nous, pour nous accorder cette grace, que ie puis appeller comme vne espece de miracle que Dieu veut faire auec nous; c'est à dire par des mouvemens surnaturels qui leur donnent la veuë necessaire pour cette fin ? Car comme c'est vne faueur qui dépend de sa Bonté, c'est à luy d'apposer à sa grace telle con-

dition qu'il luy plaist, & nous sommes obligez

de les luy accorder. Quand il fait des miracles sensibles pour la guerison des malades, il ne demande de leur costé presqu'aucune condition; mais pour les miracles des Iubilez qu'il nous of fre, ou qu'il nous promet, il demande de nous deux sortes de conditions, dont les vnes paroissent, les autres sont cachées: 1. Celles qui paroissent, sont les actions qu'il faut faire pour gagner ce Iubilé: 2. Celles qui ne paroissent pas, sont les sentimens de l'espritauec lequel il les saut

CO

m

m

fin

tre

nir

nec

par

ent

apr

qui

app

de

que

ion

lain

pou

mei

lors

pub

eft

la pr

met

faire pour le bien gagner.

1. Quelles sont les conditions requises pour gagner le Iubilé ? Elles sont exprimées dans la Bulle, & se reduisent à deux chefs ; à l'vsage des Sacremens, & aux bonnes œuures qu'il faut faire. On demande si le Sacrement de Confes. sion est necessaire comme moyen, ou comme disposition seulement: Quelques-vns disent qu'il est necessaire comme moyen pour gagner l'Indulgence, comme font les aumosnes & les oraifons; tellement qu'encore bien qu'vn homme fust en grace, & n'eust pas besoin de ce Sacrement pour effacer ses pechez, il deuroit neant moins prendre la Confession aussi bien que les bonnes œuures & les mortifications: Mais tous demeurent d'accord qu'il est absolument requis comme vne disposition à l'Indulgence, & pour receuoir ses effets. On se trompe quand on se persuade que les Indulgences & les Iubilez remettent la peine quant à la coulpe ; c'est vn effet du Sacrement & non pas de l'Indulgence; l'Indulgence présuppose que le peché est remis par ce Sacrement : Que fait-elle donc par apres? Elle

+

ous of. de nous paroil. qui paire pour ent pas, les faut es pour dans la l'vlage u'il faut Confel. comme ent qu'il ner l'In. les oraihomme e Sacret neant. que les lais tous nent reulgence, pe quand s Iubilez c'est vn lulgence; est remis

ar apres?

niracles

, il ne

ndition;

Elle efface les restes des pechez, elle pardonne la peine que nous auions meritée : Et puis, quand Dieu n'auroit pas fait cette faueur aux pecheurs, comme pecheurs ; tandis qu'ils sont ses ennemis, & qu'ils sont en estat de crimes, il faut qu'ils les expient par ce Sacrement, & qu'ils se mettent en estat de graces : Ainsi la Confession est necessaire comme vne disposition à l'effect du Iubilé. On peut demander en quel temps il la faut faire? Nous pouuons regarder deux fins dans les Iubilez; vne fin particuliere, & vne fin publique : La fin particuliere est de donnet aux criminels leur grace, & leur remettre leurs pechez : La fin publique est d'obtenir par ce moyen la paix & le soulagement des necessitez de l'Eglise. Si nous regardons la fin particuliere des Indulgences, qui est la remission entiere de nos pechez, il suffit de se confesser, apres qu'on a ieufné, qu'on a visité les Eglises, & qu'on a accomply toutes les conditions qui y sont apposées ; car c'est pour lors qu'on reçoit l'effet de l'Indulgence, c'est à ce iour, à ce moment que lesves ouure ses playes, qu'il nous applique son Sang, & qu'il nous dit comme à la Magdelaine, que nos pechez nous sont remis, c'est pour lors qu'il faut que nous soyons necessairement en estat de grace; aussi deuons-nous pourlors estre confessez; mais il suffit aussi de le faire à ce moment là. Mais si nous regardons la sin publique des Iubilez, l'interest de l'Eglise, qui est d'obtenir le soulagement des necessitez qui la pressent, il faut renuerser cet ordre, il faut mettre la confession en teste des autres œuures : Deminic.

210

Pourquoy? Ha sans doute que les actions que nous faisons par apres estant en estat de grace, sont plus agreables à Dieu, & plus puissantes pour appaifer sa justice, pour fléchir sa bonté, & pour obtenir par consequent l'intention des Indulgences: Auffi, Chrestiens, ie donne pour con. feil de commencer & de finir par la Confession: de commencer par la Confession, ou par vn Acte de contrition pour nous mettre en estat de grace, afin de donner à nos ieusnes, à nos aumosnes & à nos stations la fin qu'elles attendent : De finir par la Confession pour receuoir de Dieu plus abondamment la fin & l'effet des Indulgences. Pour ce qui regarde le S. Sacrement de l'Euchari. ftie & l'vfage de la Communion, c'est vne condi. tion absolument necessaire pour gagner le Iubile; Comme c'est vn moyen proportionné à la nature de l'Indulgence, il se doit faire pour applique abondamment le Sang de IESVS, à nos ames: N'est-il pas bien seant que nous ayons la source de ce Sang & de ses merites au dedans de nousmesmes, afin qu'ils s'appliquent réellement & efficacement aux defauts de nos mortifications, Purpura regis vincta canalibus? Nous deuons receuoir la remission de nos pechez, il est conuenable que nous ayons dans nostre cœur le Pontife qui nous doit absoudre, & qui nous dit comme à la Magdeleine, Remituntur tibi peccatatua: Alors il doit guerir nos maladies interieures, n'est-il pas à propos que nous ayons nostre Medecin au dedans de nous-mesmes, qui fait, comme dit saint Thomas, interieurement en nos ames les miracles, qu'il a faits autrefois len-

01

til

27

pa

24

m

CO

tio

les

do

act

im

nes

que

me

Te (

dire

esta

ie :

con

con

que

aut

Ma

Tacl

siblement sur les corps; qu'il éclaire les yeux de nostre entendement, Caci vident; qu'il ouure les oreilles de nostre cœur, surdi audiunt; qu'il fortisse mesme nostre volonté affoiblie, elaudi ambulant, qu'il purisse la lepre de nostre chair par l'application de la sienne, lepros mundantur.

2. Voila pour les conditions qui sont cachées; mais il faut y ioindre nos bonnes œuures: Car, comme i'ay dit auparauant, il se fait vne composition, ou vn mélange des merites du Sauneur auec les actions des hommes ; en sorte neantmoins que les merites du Sauneur ont vne dignité predominante pour éleuer & pour confacrer nos actions, qui d'elles-mesmes sont des fatisfactions impuissantes; & vn homme auec tous ses ieusnes, ses aumosnes & ses stations ne merite rien, file Sang de lesvs n'y estoit messé: Il faut seulement remarquer pour la fin de ce dernier point que vous deuez regarder vos aumofnes à deux mesures ; à la mesure de vos biens, & à la mesure de vos maux : A la mesure des biens, c'est à dire des richesses que vous possedez, qu'vn homme fasse l'aumosne suiuant son pouuoir, son estat & sa condition: A la mesure de vos maux; c'est à dire des pechez que vous auez commis : le ne sçaurois me persuader qu'vn homme de condition qui a des commoditez, qui d'ailleurs a commis beaucoup de crimes, en soit quitte pour quelque petite somme; cela seroit bon pour va autre qui a moins de biens, & moins de crimes; Mais vous riches peccara tua eleemosinis redime, tachetez vos pechez. Il faut que dans l'achat il y

Oij

ons que grace, aiffantes onté, & des In. our con. afession: vn Acte e grace, ofnes &

De finir

ieu plus

lgences. Euchari. le condi. le Iubilé: la nature ppliquer s ames:

a fource de nousment & cations, uons ret conue-

e Pontilit comcatatua: rieures,

qui fait, ment en fois sen-

C

C

m

VE

m

leu

ma

Iu

Eg

l'é

per

des

Iuf

qui

où

mo

Rtie

auc

not

cre

pol

Ha

pas

pas

ces

Ce

fon

ait proportion entre le prix & la chose qu'on achete; entre vos pechez & vos crimes : enfin pour soudre ces difficultez, ie vous renuove à vos Confesseurs qui sont les interpretes du Iubilé, qui peuuent expliquer ces conditions qu'il demande. Comme le penitent peut choisir tel Confesseur qu'il veut, pourvû qu'il soit approu. ué dans le Diocese, vû que le Souuerain Pontife donne à tout Prestre la jurisdiction & le pouvoir; c'est à vous de le choisir, non pas des lâches qui vous flatent, non pas des interessez qui preferent vos interests aux dépens de vostre conscience, non pas des ignorans qui vous trompent; mais de bons, de prudens, & de sçauans Confesseurs, à qui vous declariez confidemment toutes les foiblesses de vostre ame, & tous les pechez de vostre conscience.

Conclu-

Voila les conditions necessaires pour gagner le Iubilé, voila comme le dehors, l'exterieur & le corps des miracles que Iesvs nous demande; mais qui doiuent encore estre accompagnez & comme animez de quelque chose plus miraculeuse, qui est l'esprit, l'intention, & l'activité du cœur auec laquelle nous deuons faire ces bonnes œuures, & les offrir comme en sacrifice : C'est ce qui ne paroist pas aux yeux des hommes, mais ce qui rend toutes nos actions considerables aux yeux de Dieu : Comme l'effet des Iubilez est la guerison entiere de nos ames, & qu'il enueloppe la remissiondes pechez passez, & la donation dela grace pour l'auenir; nous deuons gagner le Iubilé auec ce double esprit, de penitence pour le passé,& de conversion pour l'auenir. Non, ce n'est pas aslez

qu'on : enfin nuoye à du Iuns qu'il oisir tel approu-Pontife ouuoir: ches qui i prefere conis trom-**I**çauans emment tous les

gagner erieur & mande; ignez & miracutiuité du bonnes e : C'est es, mais bles aux ez est la ueloppe ion de la le Iubilé passé,& pasaslez

de jeusner, de prier, de faire des aumosnes; comme ces œuures sont destinées pour satisfaire à la Iustice de Dieu pour demander & pour obtenir le pardon de nos pechez; Ha, Chrestiens, pour animer nos actions, il faut les faire en esprit & en verité, afin qu'elles soient veritablement des satisfactions; il faut les faire en esprit de penitence, afin que si le Iubilé n'en a pas les rigueurs réellement, il en aye au moins les semences de la douleur & des regrets. Vous commencez cette semaine les conditions attachées pour gagner le Iubilé, vous commencez à jeusner, à visiter les Eglises, à donner des aumosnes, ce n'est que l'écorce du Iubilé, il faut y aller auec esprit de penitence, auec sentimens de douleurs, comme des criminels, qui font amande honorable à la Iustice de Dieu, qui vont demander misericorde; qui vont dire Propitius esto mihi peccatori. Mais où sont les marques de ces penitences, verra-t'on moins de pompe dans les habits, plus de modestie sur les visages? ou plûtost ne verra-t'on pas des Chrestiens, des Dames qui iront à l'Eglise auec la mesme vanité, le mesme luxe, & la mesme cajollerie que s'ils alloient aux Comedies? & nous croyons apres cela gagner le Iubilé, nous creyons que c'est faire ce que l'Eglise pretend pour obtenir les Indulgences de nos crimes: Ha! Chrestiens , In spiritu & veritate; il n'y a pas d'esprit de douleur ny de penitence; il n'y a pas de verité, ce ne sont que des apparences, il n'y a qu'vne escorce de penitence: Ce n'est pas à ces sortes de jeusnes, d'oraisons & d'aumosnes que le pardon est attaché; Oij

fo

ce

VC

du

anoir vn esprit de penitence.

Mais il faut encore auoir vn esprit de conuertifion: Connertimini ad me, & ego conuertar ad voi: Vous voulez que ie me conuertisse, que ie change mes rigueurs, que ie quitte mes interests; conuertissez vous à moy, quittez vos pechez. Quoy que Dieu le dise en tout temps, il y a certaines occasions où il est plus prest de nous l'accorder; tel est le temps du Iubilé; à ce iour-làle Souuerain Pontise ferme les voyes de sa justice, où les graces deuiennent abondantes, où Iesys ouure toutes ses playes: Ha, Chrestiens, prenons cet esprit, & nous conuertissons entierement à Dieu, & il se conuertisa à nous.

C'est auec ces conditions que ie vous exhorte de la part de IESVS, & de sa Iustice, Pro Christi legatione fungimur, reconciliamini Deo; voyezles miracles qu'il veut faire en nous, par nous & auec nous pour nostre entiere guerison; serons. nous insensibles à nos maux, & aux maux qui trauaillent l'Eglise, pour ne consentir pas à sa guerison, & pour ne cooperer pas à sa deliurance? Comme hommes, comme François de nation, comme Chrestiens, & comme predestinez, vous y estes interessez: Comme hommes, ie vous prie d'auoir pitié de tant de miserables qui souffrent dans ces calamitez publiques: Comme François, ie vous exhorte de vous interesser dans la paix de cet Estat, si necessaire à tant de Prouinces: Comme Chrestiens, ie vous demande des au.

il faux

ad vos:

e chanterests:

pechez,

y a cerous l'acour-lale justice, d I Esvs as, preentière-

exhorte

Christi

Oyezles

nous &
ferons.

aux qui

as à fa

eliurande naeftinez,

bles qui Comme

de Pro-

emande

que vous preniez quelque part dans les necessitez de l'Eglise, dans la vie du Sauueur, & dans son Sang: Mais comme predestinez, ie vous conjure d'auoir pitié de vous-mesmes, & comme pecheurs de vous seruir de ces remedes qu'il vous presente pour vostre salut, & qui vous sont si precieux & si importans pour paruenir à la gloire qu'il vous prepare dans le Ciel: Où nous conduise le Pere, &c.



to canage and to their plantagent none

the quit ou suprapo achannabaya.

tout de la change, de que différent les france d

Oilij

RAFFRERE REFERE REAL PRESENTATION OF THE PROPERTY OF THE PROPE

## SERMON

POVR LE HVICTIE'ME

## DIMANCHE

APRES LA PENTECOSTE.

Facite vobis amicos de mammona in. quitatis; vt cum defeceritis, recipiant vos in æterna tabernacula. Luc. 16.9.

Faites-vous des amis de vos iniquitez; afin que lorsque vous ne pourrez plus, elles soient la cause de vostre salut, deuenant la matiere de vostre penitence. En S. Luc, chap. 16. verf. 9.



E dessein de l'Euangile en ce Iourest de nous faire apprehender les rigueurs de ses jugemens, & l'impor-tance de nostre salut; deplus, de nous

apprendre les moyens de préuenir les rigueurs de l'vn, & de pouruoir à l'asseurance de l'autre. Vn Pere de famille auoit vn Fermier qui s'acquitoit mal de sa charge, & qui dissipoit ses biens; il l'appelle pour luy demander compte de son ad-

mit fon vne mo das inuc ucu de l

affa che dest dan tons

grai con anti lum la 1 que dan fait duit

re a

les

Dimanche apres la Pentecoste. 217 ministration; mais celuy cy se sentant coupable, & voyant qu'il ne pouuoit éuiter la punition que son infidelité auoit meritée, tasche de pouruoir à ses affaires ; il appelle les débiteurs de son Maistre, & par vn pretexte criminel il leur quitte vne partie de leur debte, afin de gagner parce moyen leur faueur. Bien qu'il y aye de l'iniustice das les pacts de ce seruiteur, c'est neantmoins vne inuention de la prudence humaine, dont le Sauueur du monde prend occasion de nous instruire de la prudence que nous deuons auoir dans les affaires de nostre salut, & nous seruir des richesses de nos iniquitez pour assurer nostre predestination: C'est ce que j'espere vous montrer dans la suite de ce discours, apres que nous autons imploré le secours du S. Esprit par l'entre-

mise de la Vierge que nous saluërons auec l'Ange.

en luy difant : Aue Maria.

ini-

piant

16.9.

in que

ent la

e vostre

our est

mpor-

e nous urs de

e. Vn

uitoit

15; il

n ad-

C'Est vn grand coup à la verité de la main de Dieu de faire de grandes choses auec de foibles instrumens; mais c'est bien vn plus grand miracle de sa puissance quand il tire les contraires des contraires, quand il forme les antidotes des poisons, quand il fait sortir les lumieres des tenebres, qu'il tire la vie de la mort, & le berceau du sepulchre: Mais ce que Dieu nous a fait quelquesois exterieurement dans la nature quand il a changé ses loix, il le fait tous les iours dans la grace, & dans la conduite de nostre salut. Il n'est rien de plus contraire à la fainteté que les richesses du monde, il les appelle luy-mesme vn Demon d'iniquité,

pret

moy

les !

qui

auffi

y pe

impo

82 1

d'où

uer |

diffic

men

pred

pour

Dieu

bis a

cette

les P

mier

hom

où f

Rep

ditio

les E

prop

atta

Prof

dans

parc

estat

gout

Mammona iniquitatis; ou parce qu'elles sont les effets du peché, ou parce qu'elles en sont les causes. Les richesses sont les effets du peche. parce qu'ordinairement pour les acquerir on comniet beaucoup de crimes : Elles sont les causes du peché, parce que difficilement les riches sontinnocens, pouuans facilement satisfaire à leurs pas. sions: Ce qui fait dire à saint Augustin, que la superbe est vn ver qui s'attache à la pourpre des riches, Dinicia vermis superbus : & comme les richesses sont les instrumens de toutes les attaches du monde, elles seruent aussi à toutes les passions, & elles font le commencement de tous les vices: Mammona iniquitatis. Cependant ce que les Demons employent communément pour rendre les hommes coupables, Dieu s'ensen pour faire des Saints, il trouue les causes de leurs graces dans les sujets de leurs crimes. Outre cer. te opposition des richesses à la sainteté, il n'est rien de plus incertain que le salut des riches; le Sauueur du monde assure dans la parabole de l'Euangile , qu'il est impossible qu'vn riche se fauue : Cependant il veut aujourd'huy que ces mesmes richesses, qui nous ferment le Paradis, nous l'ouurent ; & que les fâcheuses causes de nostre reprobation, deuiennent les instrumens & les causes de nostre salut. Fauorisons ce dessein du Sauueur; & pour obliger les riches du monde à s'accommoder à cette misericorde, & à se seruit de ce secours, faisons voir que le plus grand moyen de la predestination des riches est l'aumosne & le soulagement qu'ils font aux pauures: 1. Parce que c'est le moyen que Dies

Aug.

Dissis son

du dif-

cours.

Dimanche apres la Pentecoste. 219 prend pour les sauuer: 2. Parce que c'est le

prend pour les lauuer : 2. Parce que c'est le moyen le plus propre & le plus conuenable pour les sauuer : C'est le sujet de vostre attention.

nt les

it les

eché,

com-

es du

nt in-

s paf.

ue la

re des

e les

atta-

es les

e tous

ndant

ment

n fen

leurs

e cet-

n'eft

es; le

le de

he fe

e ces

radis.

les de

ens &

essein

mon-

à le

plus

iches

aux

Dieu

Certes comme c'est la Misericorde de Dieu qui est le principe de nostre predestination, c'est aussi à sa Sagesse d'establir les moyens qui nous y peuuent conduire : Et pour réuffir dans cette importante affaire, nous deuons obeir à ses loix, & suiure les routes qu'elle nous trace. Mais d'où est-ce qu'elle prendra les moyens pour sauuer les riches du monde, dont le falut est si difficile? Ce sera de leurs richesses mesmes : c'est le bon vsage qu'ils en feront pour le soulagement des pauures, qui sera l'assurance de leur predestination; & ce que le Demon employe pour les rendre coupables, c'est cela mesme que Dieu employera pour les faire Saints, Facite vobis amicos de Mammona iniquitatis. Développons cette importante verité, & présupposons auec les Peres & les Theologiens deux principes : Premierement, que Dieu qui veut sauuer tous les hommes, les veut sauuer dans les differens Estats où sa Prouidence les met, & qui composent les Republiques du monde, & chacun selon sa condition : Secondement, qu'il les veut sauuer dans les Estats où ils sont, & par les moyens qui sont propres à cet Estat mesme, & qui sont comme attachez à leur condition; d'où vient que saint Prosper dit, qu'il a voulu qu'il y eust des Saints dans tous les estats & conditions du monde, parce qu'il avoit sanctifié luy-mesme tous les estats & conditions du monde. Certe façon de gouverner appartient à la douceur de sa Providen-

I. POINT

COL

diu

pau

rez

rioi

pita

doi

mel

les

tiqu

con

la v

pre

bier

pre

les

mei

pres

pen

pau

Pau

dez

ce, & à l'efficacité de sa grace & de sa predefti. nation. C'est vne tentation ordinaire des Demons, ou vn effet de nos inquietudes, qui nous fait souhaiter des conditions différentes de celles où Dieu nous a mis; nous nous figurons que nous pouuons nous mieux fauuer en vn autre estat; & au lieu de nous seruir de ce que nous auons entre les mains, nous nous amusons inutilement & nos pensées & nos desirs à des cho. ses esloignées de nostre puissance : Non, dit saint Paul, qu'vn chacun tasche de se sauuer dans la vocation où Dieu l'appelle, que sans sortir de son estat, il ménage les occasions qui s'y tron. uent ; c'est par-là que Dieu le veut sauver , c'est à l'vsage de ce moyen qu'il attache cette partien. liere benediction des graces proportionnées à l'acheuement de sa predestination : Il ne saut pas qu'vn Prince cesse d'estre Prince pour estre predestine; Non, il n'est pas besoin qu'il quine la Couronne qu'il a sur sa teste, pour auoircel. le du Ciel; Dieu veut le fauuer par cette écla. tante fortune, qu'il en vse bien seulement : Il n'est pas besoin que les Iuges descendent de leurs Tribunaux pour monter vn iour sur les Thrônes, ils ont dans l'employ de leurs charges dequoy estre Saints, qu'ils les exercent comme il faut; la predestination de ceux que Dieu a mis en cet estat, est fondée sur l'administration de la Iustice, dans laquelle consiste cet estat.

Et si cela est vray pour toutes les autres conditions, il l'est d'autant plus pour celles des riches & des pauures, que ce sont les deux disterences generales qui partagent le monde, &

edefti.

es De.

ni nous

de cel-

ons que

autre

e nous

s inuti-

es cho.

lit faint

dans la

ertir de

y tron-

r, c'eft

articu.

mées à

e faut

ir eftre

quitte

oir cel-

e écla.

ent : 1

de leurs

rônes,

dequoy

faut; la

en cet

Iustice,

es con-

des ri-

diffe-

le, &

comme les deux grandes masses du genre humain, dont Dieu forme des predestinez : Simul in vnum dines & pauper, dit le Prophete: Le riche & le pauure sont ensemble; bien qu'ils soient separez dans le monde par l'inégalité de leur condition, ils sont neantmoins réunis dans le soin de la Prouidence à l'égard de l'eternité du salut, ils se peuuent sauuer aussi bien que les autres: on va aussi bien en Paradis à la sortie d'vn Hospital que d'vn Palais, ou d'vn Louure. Mais ils doiuent prendre chacun les moyens qui se trouuent comme necessairement attachez à cetestar mesme où ils sont: Comment se doiuent sauuer les pauures? Par l'vlage de la pauureté, en pratiquant les vertus qui sont propres à cet estat, comme l'humilité, la patience, la resignation à la volonté de Dieu ; ce sont les fleurs dont vous deuez composer la Couronne que Dieu vous prepare dans le Ciel: Et le riche qui a des biens & des commoditez, comment affure-t'il sa predestination? Par le bon vsage de ses richesses, par les vertus qui sont propres & qui sont naturelles à cet estat: Quaretu abundas, & ille mendicat? dit S.Basile. Pourquoy est-ce que vous auez des biens Basil, en abondance, & que le pauure est reduit à la mendicité? Pourquoy? Vt tu bona dispensationis pramia consequaris, ille vero patientia brauio decoretur: Ha c'est afin que vous ayez la recompense d'auoir bien dispensé vos biens, & que le pauure reçoiue vn iour la recompense de sa patience. Dinitibus buius saculi pracipe, dit saint Paul à Timothée, non sublime sapere : Comman- 1. ad dez aux riches de ca siecle : caril y a des riches. Tim. dez aux riches de ce siecle; car il y a des riches 16.174

de l'autre monde, & du siecle auenir; & diter leur qu'ils ne soient pas superbes pour leurs commoditez: Sed shes aurisare sibi fundamentum bonnm in futurum; mais qu'ils fassent de leurs richesses presentes le fondement de leur salut. Tertullien remarquant la douceur de Dieu enuers les hommes, se sert d'un mot fort propre à leur humeur, & fort auenant à leur inclination, Qui thesauros donant, sunt dinites; lls aiment les sichesses & les thresors; qu'ils vsent bien des sichesses du temps, & ils auront les richesses du temps, & ils auront les richesses de

la gloire.

Ie dis bien plus, & ie soutiens mesme que lors qu'vn homme a acquis ses biens par des voyes coupables, & qu'il n'a pas esté appellé à cet estat par la providence de Dieu, Dieu ne laisse pas neantmoins de le vouloir sauuer encer estat, & faire des moyens qu'il a pris les instru mens pour le sauuer. Excellente remarque! Ad. mirable secret de la bonté & de la sagesse de Dieu, pour la predestination des hommes! Non seulement il nous veut sauuer dans les estats & dans les conditions où nous sommes, quande el luy qui nous y a appellez, & que nous y fommes par ses ordres; mais encore assez sounen lors que nous nous y fommes appellez nous mes. mes, lors que nous y fommes arriuez melme par le peché & par le crime, & lors que nous auons resisté aux premiers ordres de sa douceur; il a, si i'ose ainsi parler, vne seconde Prouidence, vne Prouidence de resource, par laquelle il nous sauue dans nos égaremens, & fait dustijet de nostre perte la matiere de nostre predesinaprei c'ef lors autri là la ceun naire conce ftes de n par pech me I feme pech le ceun par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun naire conce ftes de n par pech le ceun n par pe

par c

ge;

MOD

cheffifes or mes i cato e ditam pieté thefau quité gile. pieté qu'el des a rachi

auoic

nous

& dite

s com.

bonum

cheffes

rtullien

s hom.

eur hu.

1 , Qui

les ti-

des ri-

esses de

ne que

par des

pelle a

ien ne

r en cet infin.

e! Ad.

effe de

s! Non

tats &

nd c'elt

y fom-

OUBCH

is-mel-

melme

e nous

ouceur;

ouidenuelleil

du fujet

leftina-

non. Nous pouuons estre riches par deux voyes: premierement par des voyes legitimes & justes : c'est lots que Dieu nous appelle à cet estat, c'est lors qu'il nous donne des biens, come il les donnoit autrefois aux Abrahams & aux Tobies, c'estoient là les benedictions de l'ancien Testament; & ceux qui estoient les plus Saints, estoient ordinairement les plus riches : Nous pouvons en second lieu acquerir les biens par des voyes iniustes & illegitimes ; soit que le peché soit la cause de nostre fortune, comme lors qu'on y arriue par des larcins ou des concussions ; soit que le peché accompagne nostre establissement, comme lors que nous le faisons auec trop d'empressement & auec trop d'auarice ; soit que le peché le suine, comme lors qu'on les acquiert par de mauuaises actions, & par de mauuais vsage; & c'est lors que le Demon donne des richesses, comme dit saint Chrysostome; c'est par ses ordres & la vocation de l'Enfer que les hommes sont appellez en cet estat : Si quidem cum pec- Chryse cato & ad peccatum acquiruntur, per Diabolum ditantur: Ce sont proprement des tresors d'impieté, comme les appelle le Sage; Non proderuns thesauri impietatis: Ce sont des mammones d'iniquité, comme dit Nostre Seigneur dans l'Euangile. Cependant c'est de ces tresors mesme d'impieté, de ces richesses d'iniquité toutes coupables qu'elles sont, que Dieu veut que nous fassions des amis pour la gloire: Ha il veut que nous arrachions d'entre leurs mains ces instrumens qu'ils auoient dressez pour nous perdre, & que nous nous en feruions pour nostre predestination; Fa-

## 224 Sermon pour le huictième

cite vobis amicos de mammona iniquitatis. Et c'a esté vue erreur de quelques heretiques d'autre. fois, qui se faisoient appeller les Apostoliques, comme rapporte saint Augustin, qui chassoient de leur communion tous ceux qui ne renonçoient pas à leurs richesses, & qui croyoient qu'il n'y auoit point de riche qui ne fust damné : ( Quel. qu'vns ont attribué cette erreur aux Pelagiens) Non non, ajoûte saint Augustin, la possession des biens n'est pas incompatible auec l'Euangile: quelques coupables qu'ils paroissent, ou qu'ils peuvent estre en effet, ils peuvent seruir à faire des Saints, pourueu qu'ils sçachent les donner pour cet important vsage. Ie ne dis pas cecy pour ceux qui dans l'acquisition de leurs biens ont choqué les loix de la Iustice, & qui sont obligez à la restitution ; pour ceux-là, ils sont obligezne. cessairement de les rendre ; & le grand vsage qu'ils doiuent faire de leurs richesses, c'est de les restituer. Mais à la reserve de cette obliga. tion, disons encore vne fois que Dieu veut fau. uer ceux qui sont en cet estat par le moyen des richesles: C'est à quoy il rapporte les graces & les inspirations qu'il leur enuoye, afin qu'ils en vsent bien, & qu'ils reparent les premieres fautes de leur condition par des voyes saintes, & par des vlages innocens.

Mais de tous les vsages que les riches font de leurs biens, le plus excellent & le plus commun employ qu'ils en puissent faire pour leur predestination, & que Dieu demande davantage; c'est sans doute l'aumosne qu'ils font pour le soulagement des pauures: C'est à quoy Dieu a tou-

jours

jou

le

ľA

ma

proi

exp

pou.

qu'i

ce c

le pe

de c

lea

mon

ce m

à Di

feric

dans

nosti

disoi

morte

Dieu la Te

ne d

moy

mais

dit fa

Dimanche apres la Pentecoste. 225 tours pris toin d'instruire les hommes de cette verité, & de leur en persuader la pratique ; Il n'est point de vertu plus souvent recommandée dans le vieux & dans le nouueau Testament, que l'Aumosne & la Charité: Tantost Dieu la commande absolument comme vn moyen necessaire au salut: Quelques sois il la conseille comme vne œuure tres-importante, à laquelle il attache & promet le Paradis; pour faire voir par toutes ces expressions de sa volonté, qu'il a estably ce moyen pour la predestinatio des riches, & que c'est par-la qu'il les veut ordinairement sauuer. Et la raison de ce choix libre & de cet ordre volontaire de Dieu, se peut prendre premierement de la nature mesme de cette vertu, & puis encore du rapport qu'elle a au bien public & à l'interest general du monde. Ie dis de sa nature, parce que c'est par ce moyen que nous sommes rendus semblables à Dieu, & semblables en sa bonté & en sa misericorde, qui est la perfection prédominante dans les affaires de la grace, qui est la source de nostre predestination: Il n'est rien de plus diuin, disoit vn ancien Payen, que de voir vn mortel faire du bien à vn autre mortel : Dininum est mortalem benefacere mortali. C'est l'humeur de Dieu que de faire du bien aux hommes; le Ciel, la Terre, les Elemens, sont les aumosnes de ses mains; & la predestination melme est vne aumône de sa bonté qui nous communique par ce moyen les richesses de sa grace & de sa gloire;

Etça

autte.

liques,

foient

coient

il n'y

Quel

agiens)

Rellion

angile;

a qu'ils

à faire

donner

y pour

ns ontobligez

gezne. I vlage

eft de

obliga.

ut fau.

en des

s & les

n vient

utes de

oar des

ont de

mmun

prede-

; c'eft

ulage-

jours

dit saint Paul, nous auons esté instifiez gratuite-

mais à titre d'aumoine comme à des pauures &

à des indigens. La raison est, parce que comme

abi

do

Auc

épa

dan

don

des

del

fur

ures

com

qu'i

& p

infai

leur

cheff

de D

mais

vne

Dat

S. CI

des t

deftin

appai

miler

pas a

comn

des au

foit p

ils pa

lauue

condi

ment, Iustificati gratis. C'est encore vne bonne disposition pour auoir cette aumosne de sa bonté pour nous, que de faire l'aumôsneà nos freres; c'est vne qualité attrayte pour obtenir la misericorde que de la faire ; Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur. L'autre raison pourquot Dieu a voulu establir le salut des riches sur cer employ éclatant, c'est pour le rapport qu'a cette vertu auec le bien public. Belle remarque que Dieu dans les Commandemens qu'il a faits, & dans les Loix qu'il a establies, a eu presque tou. jours égard au bien commun du monde, & afin de pouruoir par ce moyen au gouvernement de la Republique des hommes ; il défend les homicides, c'est pour assurer la vie des hommes contre la colere de leurs ennemis ; il défend les adul. teres, c'est pour conseruer l'honneur des fem. mes, & la paix des familles contre les passions estrangeres; il défend les larcins, c'est pour mettre nos biens sous sa protection contre l'aua. rice & l'vsurpation: Et il commande les aumones aux riches comme vn moyen à sa Prouiden. ce, afin de suppléer par leur abondance à l'indigence des pauures, comme dit saint Paul: Vi 2. Cor. stra abundantia illorum inopiam suppleat : Dam l'inégalité des conditions qu'il a luy-melme establies dans le monde, & qui fait vne partie dela beauté, il est obligé de pouruoir aux necessites des pauures; autrement on pourroit blasmer la Prouidence d'auoir laissé ce defaut dans son estat : Que fait-il ? il donne aux riches cette commission, comme dans la nature il a estably des causes puissantes & riches pour soulager parleur

bonne

bonté

es;c'est

corde.

ip si mi-

irquoy

fur cet

a cette

ue que

its , &

ue toû.

& afin

ent de

s homi-

es con-

es adul.

es fem.

allions

It pour

el'aua.

aumô.

ouiden.

à l'in-

ul:Ve

: Dans

ne esta-

ie de la

ceffitez

fmer la

ans ion

te com-

bly des

parleur

abondance les parties indigentes de l'vniuers ; il donne au Soleil des tresors de rayons & d'influence, non pas pour les arrester dans son globe, mais pour les communiquer à la terre, pour les épandre sur les plantes & sur les animaux : Ainsi dans le gouvernement politique des hommes il donne des richesses aux vns pour le soulagement des autres ; il se repose sur eux du supplément de leurs necessitez; Tibi derelictus est pauper : C'est sur vous que Dieu se repose de la vie des pauures & des orphelins ; vous estes à leur égard comme les supplémens de sa Prouidence : Et afin qu'ils s'acquittent plus fidelement de ce deuoir, & pour rendre l'execution plus affurée & plus infaillible, il les interesse par la consideration de leur salut ; il establit sur cer vsage de leurs ri chesses leur predestination. Adorable inuen on de Dieu & tres-auantageuse pour le bien sublic, mais plus fauorable pour les riches! pui qu'auec vne piece de terre ils penuent acher le Ciel; Da terram, & accipe Calum, dit elsquemment S. Chrysologue: Ce n'est pas assez, mais qu'auec des tresors d'iniquité ils peuvent assurer leur predestination, & arriver à leur salut par des voyes apparamment contraires; ha! c'est vn coup de la misericorde & de la sagesse de Dieu. N'est ce pas allez pour obliger tous ceux qui ont des commoditez à seconder les desseins de Dieu par des auantageuses confiderations? Er s'ils ont tant soit peu de zele pour leur salut, pe se seruirontils pas du moyen que Dieu a estably pour les sauuer, puis qu'il est si propre à leur estat & à la condition où ils font.

Pij

C'est la deuxième consideration qui obligele OINT Chrestiens à faire des richesses d'iniquité des an mosnes & des moyens pour leur gloire ; c'el qu'ils n'ont point entre leurs mains des moyen qui leur soient plus propres & plus infaillible que l'vlage de ces mesmes biens pour le souls gement des pauures. Establissons cette verité, & présupposons d'abord que le grand & important amy dont nous deuons gagner la bienueillance & la protection, est Nostre Seigneur Insyl CHRIST; c'est luy qui ayant merité nostresa lut par son Sang, en est maintenant l'arbitte. c'est à luy à nous appliquer maintenant les me rites de son Sang par le moyen de sa Grace, c'est luy qui au iour du lugement nous admente dans le Ciel, & comme il parle luy-mesme dans to eternels Tabernacles ; c'est luy aussi qui nous en rousera les portes, & nous condamnera à de supplice eternels. Mais par quel moyen plus commode & plus propre est - ce que les riches peuuent gamer son amitie? C'est par le bon ou le mauuais vage de leurs richesses, qu'ils irritent sa colere, ou qu'ils se rendent innocens deum ce Dieu de misericorde ou de justice; c'est pu leur moyen qu'ils penuent gagner son cour, à se rendre coupables de sa haine.

Entrons vn peu dans la consideration de ca grandes forunes des riches; nous trouveron qu'ils retirent de leurs richesses deux desauant ges pour leur salut, vne extreme facilité d'offenser Dieu, & de commettre de grands pechez vne extreme difficulté d'expier leurs pechez & d'appaiser son indignation par la penitence. Dans pone de pone fatis

les

fatts
firs
ils fe
il fa
fouff
coler
la de
couff
cile
difpe
leur
de le
me l
fau
pour

gner té d mala d'ail med: fust t

igele

es au.

c'ell

Toyens

illibles

foulz.

ité,&

merroc

Hance,

ESVS.

ftre fa

ubitte:

es ma

ce ; &

mettra

ne dans

ui non

a à des

en plu

riches

bon or

irritent

deuan

eft pa

eur, à

de ce

ueron

auanta-

té d'of.

pechez

chez &

. Dans

les éclatantes fortunes toutes choses fauorisent leurs passions, tout ce qui les enuironne, sont des moyens ou des motifs à leurs crimes : Pecunie abediunt omnia, dit le Sage : Toute chose obeit al'argent. Vne autre version porte, Pecunia refpondent omnia; Toute chose repord à l'argent: Quoy que disent les passions d'vn homme, quelque satisfaction qu'elles demandent, si elles ont de l'argent dans les mains, toutes choses répondent, ouy: Et cette facilité qu'on a de les farisfaire, fait souvent qu'on s'habtuë à leurs defirs ; & ainfi ayant tant d'occasions & de moyens. ils se rendent aisément coupables. Mais quand il faut reparer leurs pechez, ils a'en peuuent souffrir les remedes ; quand il faut appaiser la colere du Sauueur qu'ils ont offense mille fois, la delicatesse de leur complexion, la molesse accoustumée de leurs voluptez leur rend bien difficile l'vsage d'une sainte penitence; & ce sont les dispositions dangereuses que les riches ont pour leur falut; c'est ce qui fait l'impossibilité morale de leur predestination, que le Sauueur luy-mesme leur annonce dans l'Euangile. Ainfi pour remedier à ce double malheur qui suit les riches, il faut leur donner vn moyen de falut, vn moyen pour appaiser la justice du Sauueur, & pour gagner son amour auec facilité; comme pour la santé d'vn malade qui est trauaillé d'vne grande maladie, qui a de frequentes recheutes, qui d'ailleurs est difficile aux remedes, il faudroit vn medicament qui fust facile à prendre, mais qui fust tout esticace pour le guerir. Mais où est-ce que nous trouuerons affeurément ces deux qua-

P iij

Sermon pour le huictième

litez necessaires pour le salut des riches, finon dans les aumoines qu'ils font? Rien de plus puis fant ny de plus facile pour appailer IESVS irrité par les crimes des riches criminels, que le bon

ric

par

80

ner

uer

me

pliq

rior

fi e

s'il I

la g

pou

Chri

poul

en c

pech

8c (

Na

trou

de r

aux

fpec

des

peu

forc

tes &

ce q feco:

vsage de leurs richesses.

Croiriez-vous bien que mesme dans l'ancien Testament, où I esvs n'estoit pas encore fair homme pour se rendre sensible aux miseres des hommes, & qu'il ne s'estoit pas encore mis enla personne des pauures, cependant l'aumosne auoit vne verti tres-efficace pour appailer la Iustice de Dieu, & pour expier les crimes : Da. niel est consulte par le Roy de Babylone sur les presages de la colere de Dieu, qui luy auoient esté donnez dans vn songe; & il ne crut pas trou. uer de plus efficace moyen pour cet illustre cou. Daniel pable que le conseil qu'il luy donna ; Peccata ma Eleemofinis redime , & iniquitates tuas mifericordin pauperum: Grand Roy vous auez abusé de vostre Sceptre, vous vous estes préualu de vostre au. torité, vous auez irrité la colere de ce grand Dieu , d'où releuent tous les Princes : il faudroit pour expier vos pechez, arrouser volte Trône de vostre sang, ou du moins le baigner de vos larmes; mais Dieu relâche de ses rigueurs, racheptez vos pechez par les aumosnes, faites des instrumens de vos pechez les moyens de vostre penitence: Et le Sage ne dit-il pas quele prix de la redemption de l'ame d'vn riche, ce sont ses richesses mesme, Redemptio anima vin, dinitia fua. Il y a deux sortes de redemption ; vne subsequante pour les pechez passez; & vne anticipée pour les pechez auenir : Vn homme

4.24+

Prou. 13. 8.

finon

s puis

irrité

e bon

ncien

e fait

es des

s enla

moine

fer la

Da-

ur les

noient

trou-

e cou-

ta tua

cording

vostre

re au-

grand

il fau

voltre

ner de

ueurs,

faites

ns de quele

e, ce

; vne

sc vne

omme

riche a offensé Dieu, que fera-t'il pour appaiser sa colere ? des aumosnes ; sient aqua extinquie ionem, sic eleemosina peccatum; non seulement parce que c'est vne satisfaction proportionnée. & telle que Dieu demande, mais encore parce que par vn decret volontaire il a resolu de donner à vn homme charitable la grace de se convertir : Ce n'est pas qu'vn riche pour faire cet acte de chariré se convertisse, non; mais les promesses que Dieu fait à l'aumosne, se doiuent expliquer de la façon; c'est que Dieu en consideration de cet acte donne des graces si puissantes & si efficaces pour la conversion du pecheur, que s'il nestient à luy, & s'il ne resiste obstinément à la grace, infailliblement il se conuertira: C'est pourquoy S. Augustin l'appelle, sacrificium Christiani, vn sacrifice des Chrestiens; sacrifice d'expiation pour les pecheurs, de propitiation pour la justice de Dieu, & d'impetration pour en obtenir les graces. Et puis encore pour les pechez auenir, dont les dangers sont si éuidens & si ordinaires dans la fortune des Grands: N'auons-nous pas encore les asseurances de trouuer dans les vsages de l'aumosne les moyens de nous en garantir ? resistit peccatis, elle resiste aux pechez ; c'est à dire qu'elle nous obtient vne speciale protection de Dieu pour nous preseruer des pechez sans en détourner les occasions qui peuuent estre dangereuses, & sans en diminuer la force des Demons, elle nous donne les graces fortes & victorieuses pour leur refister : & d'où estce qu'vn riche Chrestien reçoit ordinairement ce secours, si ce n'est des aumosnes qu'il auoit faites?

P iiij

232 Sermon ponr le huictième

I

10

11

C

C

gi

.VC

m

di

de

a

E0

ca

ar

Ta

in

M

qu

601

Et si Dieu , dans l'ancien Testament , a donné cette puissante vertu à l'aumosne, que fera-t'elle maintenant; depuis que I Es vs l'a augmentes par ses promesses, & depuis qu'il s'est mis en estat de la receuoir ? Il la rendra plus considera ble; non content de nous auoir recommandéles pauures comme ses enfans & ses seruiteurs, non content d'auoir interposé son authorité pour eux non content mesme d'auoir promis son amitie ceux qui leur font du bien ; encore par vne pari. culiere extention de son amour il s'est mis en leur personne, il a protesté qu'il prenoit part à leur indigence, & que tout ce que nous leurfe. rions, il le tiendroit fait à soy-mesme; Quodoni ex minimis meis fecistis, mihi fecistis. N'arrester pas vos yeux, dit elegamment S. Chryfostome. a ce qui paroist au dehors, scachez que lesve el caché dans la personne des pauures, il y a m Dieu sous ces haillons ; & en mesme temps que ce miserable vous tend la main pour vous de mander l'aumosne, le Sauueur tend mutuelle. ment ses mains, qui ont esté percées sur la Crois, pour la receuoir des voltres. In paupere Dan absconditur; pauper manum extendit, & Deus accipii : Faut-il s'estonner si l'aumosne est si puissate & si efficace à nostre salut, puisqu'elle a le pouuoir d'obliger I esvs en la personne des parures, d'estre en quelque façon leur debiteur c'est à luy à nous pardonner nos pechez, c'el à luy à nous accorder ses graces, c'est à luy à nous accorder fon fang; mais pour qui employet'il ce pounoir, à qui applique-t'il fon sang, qui donne-t'il ses graces, sinon à ceux qui luy font du bien ?

donné

a-t'elle

nentée

mis en

fidera.

ndéles

s, non

ir eur.

nitie à

parti.

mis en

part a

eur fe-

Mod uni rreftez

ftome,

SVS ef

y a vo

ps que

ous de-

tuelle. Croix.

e Deu

us accimiffan-

lleak

es pau-

biteur: z, c'elt

a luy a

ploye.

ang, a

qui luy

Mais c'est singulierement au lugement ou Lesve prendra ce cœur fauorable pour les riches. qui l'auront ainsi traité en la personne des pauures, & qu'il leur fera vn coup d'amy : iamais nous n'auons plus befoin d'amis qu'au jugement de quelque importante affaire; fi d'vn costé nous sommes abandonnez de tout autre secours, & si d'ailleurs nous auons de puissantes parties à combattre. Ha qu'vn riche Chrestien a vne grande & importante affaire, quand il est conduit au jugement de Dieu ; c'est vn iour d'abandonnement pour luy, comme remarque le Sauueur , Cum defecerisis , quand vous manquerez à Luc.16; yous-mesmes, & que tout vous manquera; c'est e. alors qu'yn Prince se void abandonné de son armée, vn Maistre de ses serviteurs, tous les amis disparoissent à ce moment, & pas vne seule chose du monde ne le secoure à ce tribunal : Cum defeceritis. D'ailleurs il y a de puissantes parties à combattre ; les pechez qu'il a commis prendront des voix pour l'accuser, & pour irriter la colere de leur Iuge : Quel moyen de gagner sa cause? il luy faut vn puissant amy ; ce sera Issvs qui seul pourra prendre ce titre, ce sera le seul amy qui luy rendra ce dernier office d'amitié, ce dernier témoignage de bien-veillance, & qui aura le pouuoir en main de le défendre dans cette importante affaire; le succés dépend de son Arrest, il a en main les clefs du Ciel & de l'abysme: Mais quel moyen pour l'auoir fauorable à ce iour, ce sera d'auoir employé les richesses d'iniquité à luy faire des aumosnes, Facile vobis amicos de mammona iniquitatis. Chose estrange ! tous

234 Sermon pour le huictieme

les biens l'abandonnent à ce jour, à la reserve de ceux qu'il aura donnez aux pauures ; les riches paroistront nuds à ce tribunal, dit S. Ierosme ils seront seulement suiuis des aumosnes qu'ils auront faites, & ce seront elles qui plaiderone leur cause à ce tribunal, & qui combattront les voix de nos pechez par des voix plus puissantes de nostre misericorde; Portabit, dit S. Hilajte potentissima deprecando crimini suffragia; des suf frages pour obtenir pardon. On peut dire que les pauures mesmes prendront alors des voix pour demander misericorde pour ceux de qui ils l'ont receuë; & tout ainsi que leurs voix sont se. doutables à vn mauuais riche, quand elles de. mandent vengeance de sa cruauté, de mesme les voix des orphelins & des vefves sont puissantes pour fléchir le cœur du Sauueur, en faueur de ceux qui les auront affiftez de leur charité, & qui les auront renestus de leurs aumosnes. Ou bien peut on pas dire que les Anges gardiens des pauures que vous aurez foulagez, deuiendront vos amis; afin de vous affister de leurs prieres; Ou bien encore on peut dire que les aumosnes mesmes, comme dir le Sage, renfermées dans le sein du pauure, quand mesme le pauure ne diroit mot, que les Anges ne parleroient pas, les aumosnes plaideront sa cause : & ce sera à l'eloquence de ces aumosnes que IESVS se laisfera fléchir, & qu'il prendra vn cœur d'amy en la personne d'vn Iuge; il dira à chaque riche predestiné en particulier, ce qu'il doit dire à tous ensemble, Esuriui, & dedistis mihi manducare; c'est moy que vous auez nourris en la personne de

bo vo dis lui de ere

ie 1

San con con ne que pas tan on a que fait exp pen peu

dira

rail

le p

alle

rier il a

auo

ce pauure, i'ay eu faim, & vous m'auez donné à manger; i'ay eu foif, & vous m'auez donné à boire; & moy reciproquement à mon tour ie vous donne pour ce morceau de pain mon Paradis, & pour ce verre d'eau des torrens de voluptez: & ce sera dans cet heureux changement de nos biens perissables & terrestres, dans vne eternité de bonheur, que nous verrons sensible-

ment la puissance des aumosnes.

ede

hes

me.

uils

t les

ntes

ire.

fuf\_

que

ii ils

tre.

ide-

e les

ntes

r de

qui

bien

des

ront

res:

Ines

dans

e ne

pas,

Ta à

laif-

y en

pre-

tous

are;

e de

Mais ce qui est encore plus admirable, & que ie veux ajoûter auant que de finir, c'est que ce moyen de nous fauuer, & de gagner l'amitié du Sauueur, estant si esticace & si puissant, est encore extrémement facile ; si bien que ce qui coûte aux Saints tant de sang & tant de larmes ne coûte à vn homme misericordieux que quelques aumosnes. 1. L'action en elle-mesme n'est pas difficile, principalement pour vne si importante & si auantageuse occasion; donner quand onale moyen de le faire, bien loin d'auoir quelque difficulté, il y a du plaisir à vne ame bien faite: Si on dit à vn Grand du monde que pour expier ses pechez il faut qu'il fasse de longues penitences, il alleguera ses occupations, & peut-estre que son excuse sera veritable; si on luy ordonne des jeusnes & des mortifications, il dira qu'il est trop foible, & peut-estre aura-t'il raison; mais quand on luy dit qu'il faut obtenir le pardon par ses aumosnes, qu'est-ce qu'il peut alleguer pour se deffendre de prendre ce moyen ? rien, sinon vne trop grande attache à ses biens; il a de la peine à quiter vn morceau de terre pour auoir le Ciel, mais cette attache deuant Dieu236 Sermon pour le huictième

\$

13

V

la

V

pa

q

V

V

9

n'est-elle pas déraitonnable? 2. Pour les choses qu'il faut donner , Dieu pour rendre l'vsage de la charité plus facile, ne demande pas des cho. ses qui coûtent beaucoup ; il se contente de rien, il ne veut pas toucher aux choses qui sont necessaires, ie ne diray pas à vostre vie, mais non pas mesme à vostre estat; il ne veut pas que vos charirez vous oftent le moindre de vos ru. bans que vostre condition demande; il ne vem pas que vous retranchiez vn morceau de vostre table à moins de quelque extréme necessité de vos freres; mais il demande pour les pauures ce que vous auez de superflu en vostre maison cette chemise qui pourrit dans vostre coffre, vne partie de ce que vous employez en des divertif. semens inutiles ; Ha le Paradis est-il trop cher à ce prix, & le salut est-il trop difficile ? Enfin c'est vne circonstance qui facilite cette action; de sçauoir que les richesses, outre qu'elles sont ou les causes ou les instrumens de nos pechez, sont le moyen de nostre penitence ; cette guen. fon n'est pas difficile où le poison sert d'antitode; & comme on disoit de cette ancien, le fer qui fait la playe, la guerit : le ne doute pas que lorsque Moise demanda au peuple d'Israel ses trefors pour bastir & pour dorer le Tabernacle, il les donna d'autant plus volontiers, qu'il en auoit déja donné vne partie pour faire le veau d'or ; le Texte sacré remarque que les Dames arracherent auec iove & plaifir leurs ornemens pour les confacrer à cet vsage ; sans doute dans le fouuenir qu'elles auoient de les auoir employées à dorer cet Idole, trouuant ainsi l'occasion d'expier

mes. Quel bien demandent les pauures ? vne partie de ce que vous auez employé à vos vanitez & à vos excés, afin d'expier ces excés par le moyen de vos aumosnes; il faut que de la mesme matiere dont vous auez fait le Veau d'Or, vousfassiezle Tabetnable; que du mesme Or dont vous auez fait l'image du Demon, vous fassiez, la figure d'vn Ange, vous fassiez vn Crucifix; & que ce qui a seruy d'instrument à vos pechez,

serue de moyen à vostre predestination.

holes

ge de

cho-

e de

i font

mais

as que

S TU-

veut

office

ité de

CES (00

aifon;

, Whe

Jerrif.

cher

Enfin

ction;

s font

chez,

gueri.

tode:

er qui

e lorf-

es tre-

nacle,

u'il en

e veau

Dames

emens

lans le

expier

Agréez apres cela que ie vous redife ces paroles, Facite vobis amicos de mammona iniquitatis ? Ie vous conjure, tandis que vous auez vos richesses entre vos mains, de vous en seruir pour vostre salut, faites-vous des amis dans le Ciel par le moyen de vos aumosnes, puisque c'est vn moyen que Dieu a destiné pour vostre salut, & qu'il vous veut sauuer par là : Certes si vous ne yous en seruez, il y a danger qu'il ne vous en fasse pas vn autre, puisque c'est vn moyen si puissant & si conuenable à vostre estat : le ne scay pas ce que vous ferez pour vous fauuer, fi vous ne faites pas des aumosnes: Ie ne demande pas que vous employiez vne partie de vos biens à ces vsages pour les intérests des pauures, qui font d'vne melme nature que vous, & membres d'vne mesme Eglise, destinez pour vn mesme bonheur, ny encore pour les interests de IESVS qui reçoit vostre charité; mais ie vous en prie pour vostre interest propre, c'est pour vostre

Il n'est personne de vous qui ne vetille se sau-

238 Sermon pour le huictieme

uer, & quoy qu'on dise que les richesses oftent le pensée du Ciel pour tenir les esprits trop attachez à la terre, neantmoins la foy agit au dedans du cœur, & vous fait dire au milieu des plus éclarantes fortunes, cecy ne durera pas toujours, il faut que ie me sauue. Vous le voulez Chrestiens le moyen est entre vos mains : vous auez beau. coup de biens, ie prie Dieu qu'il vous les conser, ue & qu'il vous les augmente; mais vous ne les auez pas pour cela seulement, il faudra vn iour les quitter ; à qui tient-il que vous ne les employez à cet important vsage? Quelle cruauté, dit Saluien, de nous arracher à nous - mesmes cette table qui nous reste apres le naufrage, & que les hommes soient pour l'ordinaire si mal heureux d'auoir du bien en abondance, & ne pas s'en seruir pour l'eternité de leur gloire?

Qu'on lise les papiers & les memoires des Grands, qu'on examine les comptes de leurs In. tendans; nous trouuerons du bien pour tout; tant pour la dépense de la table, tant pour les habits, tant pour les affaires, tant pour cette charge, tant pour ce diuertissement; & Dien veiille qu'on n'y puisse pas voir des articles vicieux & coupables, tant pour cette perdue, tant pour ce libertinage : le parcoure tous les endroits de vos comptes, & ie ne trouue pas vn escu pour les pauures, pas vn denier pour vostre safut. Malheureux que vous a fait IEsvs, pour estre traité de la façon ? Malheureux que vous a fait vostre ame pour estre negligée de la sorte? A quel vsage referuez-vous donc vos commoditez & vos richesses, si vous n'en vsez pas pour vostre salut

for Dieft con fe fun affi des té; n'a vou

pas il fe que retr vost feul affe des feru rissa

pitor vous pere voir men nes:

fans

ne fo

Dimanche apres la Pentecoste. 239

nt la

chez

ns du

écla-

ts, il

iens,

eau.

nfer.

e les

TUOI

em-

auté,

Imes

38 0

mal-

e pas

des

In-

: JUO

r les

ette

Dieu

Vi-

tant

en-

escu

fa-

eftre

fait

quel

VOS

duta

Si c'est pour vos necessitez, vous auez inste raison de ne faire pas beaucoup d'aumosnes; aussi Dieu n'en demande pas à ceux qui sont en cer estat : Si ce que vous auez est necessaire pour conseruer vostre estar, & vostre condition, Dieu se contente que vous donniez fort peu de chose; suppléez seulement par vostre compassion & les affections du cœur; & cela s'appelle encore faire des amis dans le Ciel auec des richesses d'iniquité; puis qu'il se fait misericorde auec vn cœur qui n'a que trop seruy d'instrument à nos vices : Si vous reseruez vos richesses pour seruir à vos passions, vous estes doublement coupables; ce n'est pas pour cela que Dieu vous a donné du bien, & il seroit à souhaitter que quelque malheur, que quelque disgrace arrivast à vostre maison pour retrancher vne partie de vos vices, vne partie de vostre luxe: Si vous les gardez pour les garder feulement par vne criminelle attache, par vne affection d'auarice; ha que nous sommes stupides de nous priuer des biens eternels pour conserver sans autre fin des biens temporels & perissables. Si vous les voulez reseruer à vos enfans , vostre soin est raisonnable , pourueu qu'il soit moderé; mais Chrestiens pour estre trop pitoyables à vos enfans, ne soyez pas cruels à vous-mesmes; car est-ce vn grand auantage à vn pere d'auoir laissé des enfans riches, & de se voir damné ? Flammas Infernorum, dit eloquemment Saluien, motus diuitum non refrigerant homines: Les flammes des morts qui sont malheureux, ne sont pas soulagées ny rallanties par les richesles de leurs heritiers.

Sermon pour le huictième

Encore les aumoines que vous faites , n'em peschent pas vos desseins; car outre que Dien benit les maisons des misericordieux, & qu'il recompense la charité pat la multitude & augmentation des biens temporels qu'il donne, vos enfans ny vos heritiers n'en seront pas pour cela plus panures ; ce que vos aumosnes leur pour. roit diminuer, ne sera pas considerable : Suppu. rez vn peu combien d'aumosnes vous faites l'an. née , yn homme de vostre condition & de vostre reuenu; deux, trois, ou quatre cens escus par exemple, si vous suiuez l'obligation de vostre con. science; voila ce que vous épargneriez par vos reserues & vostre cruauté enuers les pauures; Ha! Chrestiens, pour si peu que vous leur laisse. rez de moins que vous n'auriez fait, ils n'enfe. ront pas incommodez, & vous serez sauuez. Et quand vos heritiers & vos enfans seroient moins riches à cause de vos aumosnes, deuez-vous lais. ser pour cela d'estre homme de bien , & de vous Sauuer vous-mesme? Ha déplorable pere que vous estes, de vous damner pour vos enfans, qui son. gent peu à vostre amitié & à vos épargnes, qui se mocquent de vous ; & jouant à vn coup de dez , ou facrifiant à quelque libertinage les trois ou quatre cens escus que son pere luy aura reseruez, il dira, Voila ce que mon pere a épargne, voila les fruits de son auarice, voila le sujet de la damnation. up a

- Au nom de Dieu Chrestiens , profitez de ces exemples qui atriuent tous les iours ; vous auen acquis vostre bien à la sueur de vostre front & auec beaucoup de peines, seruez-vous-en pour Yous

v

le

na

VO

de

po

VO

Dimanche apres la Pentecoste. 241

chez dans leur acquistion, peut-estre dans leur vsage; seruez-vous en pour expier vos pechez & pour faire penitence, aussi bien les faudra il quitter vn iour: Ha Chrestiens, vaut-il pas mieux les donner vtilement par charité, que d'attendre que la mort les enleue; tandis que vous les auez entre les mains, Facite vobis amicos de mammonainiquitatis: Faites-vous-en des amis, asin qu'ils vous seruent en ce monde pour obtenir les graces de bien viure & de bien mourir, & dans l'autre pour receuoir la gloire eternelle: C'est ce que ig vous souhaite, au nom du Pere, &c.



Dominic.

n'ema Dieu

'il re-

men-

os en-

r cela

pour-

s l'an-

voltre

us par

e con-

laisse. laisse. laisse. laisse. laisse. la moins us laisse vous la vous laisse vous de vous de vous de vous de la laisse la vous de la laisse la l

de ces is auez ont & n pour yous

Q

THE REPORT OF THE PROPERTY OF THE AND REPRESENTATION OF THE STATE OF THE

## SERMON

POVR LE NEVFIE'ME

## DIMANCHE

APRES LA PENTECOSTE.

Vt appropinquauit Iesus Ierusalem, vi dens ciuitatem fleuit super illam. Lin 19. 41.

IESVS approchant de Ierusalem porte les yeux so ceise Ville; & la regardant auec des yeux de prophetie, il se mit à pleurer, preuoyant le malheur qui luy denoit arriver, quand elle seroi prise par les Romains. En S. Luc, chap. 19. verf. 41.



E n'est pas pourtant pour la pette de cette Ville que Iesvs verse des latmes , c'est plûtost pour les ames Chrestiennes , qui continuant dans

leurs crimes, se trouuent abysmées dans vn fineste malheur. Que ces larmes que I Esvs-CHRIST verse sur cette Cité, seruent aujourd'huy à nostit auantage, & seruons-nous de ces mesmes lames me

pri

Car ils ! éloi Fran inte Cer

app tem le pi pou la ( dre c'eff VOS

de r Post Dimanche apres la Pentecoste. 243
pour nous exciter à répandre des larmes de penitence. Mais pour parler des larmes de Issvs, à
qui pouuons-nous nous adresser, qu'à celle qui
luy a donné les yeux dont elles coulent: C'est
vous sainte Vierge, qui les luy auez donnez, &
c'est sur vostre sein qu'il a versé ses premieres larmes; c'est de vous que nous attendons le seu du
S. Esprit, qui les a fait sortir de ses yeux, pour
les faire entrer dans nos ames; & pour en receuoir le fruit fauorable, nous vous adressons nos
prieres par les paroles de l'Ange, en vous disant:
Aue Maria.

7 Ne des choses les plus importantes à nostre bon-heur, c'est la connoissance du dernier malheur, dont la justice de Dieu nous menaces Car comme les maux d'vn costé ne tombent pas sous l'experience de nos sens, & que d'ailleurs ils sont encore à venit & dans vn temps assez éloigné de nostre veuë ; voila pourquoy ils ne frappent pas beaucop nos esprits, & nous restons insensibles pour la pluspart à leurs atteintes. Cependant s'il y a rien qu'vn Chrestien doiue apprehender , n'est ce pas ce dernier coup de tempeste qui surprend vn homme en peché, & le précipite soudainement dans les slammes? C'est pour cela que nous auons receu de la nature & la crainte & la prudence ; celle-la pour craindre ce malheur, & celle-cy pour l'éuiter. Et c'est, mon Dieu, l'obligation que nous auons à vos lumieres depuis qu'elles ont paru à nos yeux, de nous auoir rendus fensibles ces malheurs que voltre Iustice nous prepare; montrant bien que

Qij

是是

N

E

, vi.

ux fur eux di le maloit pricef. 41.

erte de es latames nt dans vn fu-CHRIST

notte

larme

244 Sermon pour le neufiéme

vostre main n'a pas grande enuie de nous pers dre, puis que vostre voix long-temps auparauant nous auertit d'y prendre garde, Ve fugiant à facie arcus. Mais si iamais ce Maistre de nos craintes aussi bien que de nos esperances, a fait cet office pour les hommes, c'est lors qu'il 2 pleuré sur eux; & si iamais il a merité nos ap. plications, c'est lors qu'il a versé des larmes pour pleurer sous la figure de Ierusalem la pene des ames Chrestiennes qu'il est contraint de damner: Car on peut dire excellemment de IEsys ce qu'vn Ancien a dit d'vn autre homme, que ses yeux parloient sans dire mot, & que ses lat. mes auoient vne eloquence müette capable d'instruire les plus ignorans, & de persuader les plus insensibles. Pourquoy donc est-ce qu'il a rendu ses larmes si publiques ? qu'il les a verses à la veue de tous les Iuifs & au moment de son triomphe? Pourquoy les fait-il reuenir tous les ans dans nos Euangiles, & pourquoy les enuoye. t'il au secours de son Sang? N'est-ce pas pour faire vne feste de ses larmes dont nous auons aujourd'huy la celebrité; & afin que ces eaux facrées qui n'ont fait aucun miracle durant sa vie, ( Car nous nelisons pas qu'auec ses fleurs il aye guerie aucune maladie, ou ressuscité quelque morts) en fassent maintenant de plus considera. bles en nos esprits, en guerissant cet aueuglement fatal, qui nous empesche de préuoir les malheurs qui nous attendent : Aydons la force de fes larmes par celle de mon discours; & sans emprunter fon Sang, montrons combien elles doiuent estre puissantes pour nous faire craindrele

de les ie ie pro

de

du fes la pas aife cettique aup du s

mal dan pas s'ar mez mai fes j derr

nou

pecl foib preh larm Dimanche apres la Pentecoste. 245

derniers malheurs de sa colere; & combien nous deuons apprehender ce qu'il pleure en regardant les larmes; Voyons I. Comme les effets de sa com- Dinisson passion: 2. Comme les causes de sa colere. Ce sont du difles deux raisons qui formerent sa colere, & que cours.

pera

para-

ugiana

e nos

a fair

qu'il a

os ap.

armes

perte

dam.

IESVS

, que

es lar-

e d'in.

ler les

qu'il a

verfées

de fon

ous les

nuoye.

is pour

ons au

ux fa.

la vic.

il ave

relque

fidera.

lement

s mal-

orce de

ns em-

les doi-

adre les

ie prends pour les deux parties de mon discours. A voir seulement I svs aujourd'huy pleurer sur

Ierusalem, il est bien aisé de juger par la funeste Point prophetie de ses pleurs quel doit estre son malheur: Quand l'Histoire ne nous auroit rien dis du siege de cette Ville, ny de la démolition de ses tours, ny de la ruine de ses murailles, ny de la prophanation de ses Autels & de ses Temples, ny du meuttre de ses Citoyens; nous pourrions aisément conjecturer, combien les malheurs de cette Ville ont esté extrêmes lors qu'ils sont arnuez, puis que Issvs les a pleurez long-temps auparauant: Et comme on void mieux l'éclypse du Soleil dans le cristal des fontaines, où il n'est pas, que non pas dans les Cieux, où il est; ainsi nous pouuons mieux découurir la grandeur du malheur de cette éclatante Cité, l'œil de l'Orient dans le fidele miroir des larmes de IEsvs, que non pas en elle-mesme. Que si les yeux du Sauueur ne s'arrestent pas seulement sur les membres inanimez, l & fur les murailles mortes de cette Ville; mais, comme dit Origene, il estend sa veuë & ses pleurs sur le malheur des Chrestiens, & sur le dernier coup' de sa Iustice qu'il exercera sur vn pecheur, & dont les larmes de les vs ne font qu'vne foible image, n'auons nous pas iuste raison d'apprehender nos maux; dans ce raisonnement de ses larmes: 1. Soit que nous regardions qu'vn Dieu

Qiij

246 Sermon pour le neufiéme

les verse pour les hommes, qui sont ses ennemiss 2. Soit que nous considerions qu'il pleure des maux qui doiuent seruir à sa vengeance?

1. Certes que Dieu verse des larmes pour vn homme, & que les yeux qui allument les Astres dans le Ciel, s'occupent non seulement à voir ses maux, mais encore à les pleurer; certes il faut bien que ses maux soient grands pour meriter les ressentimens de son cœur, & les témois gnages de ses yeux. Il n'en est pas ainsi des hommes; comme leurs yeux ne font pas des juges legitimes des objets qu'ils voyent, ainsi leurs larmes ne sont que des marques infidelles des maux qu'elles representent : Souuent on pleure des maux qui ne sont pas, & quasi toûjours des sujets qui sont indignes de nos larmes ; témoin cet Orateur Romain, qui pleura amerement pour la perte d'vn Cerf, cet autre quise mit au deses. poir pour la perte d'vn Chien, & cette femme dans l'Ecriture qui pleure pour des Fables, qui pleure la mort d'Adonis qui n'a vécu iamais que chez les Poetes. Mais vous, adorable IEsvs, com. me vous estes infaillible en vos connoissances, aussi l'estes-vous en vos pleurs, toutes vos larmes font iudicieuses; & il n'y en a pas vne gout. te qui ne soit pleine de Prophetie & de Mystere, puis qu'elles sont les marques de vostre compassion, & cette compassion la regle infaillible des maux qu'elle regrette: Nous pouuons iuger de nos maux par vostre compassion, & de vostre compassion par vos larmes. Entrons Chrestiens dans l'esprit de Issvs pour y voir le sujet de ses larmes adorables; & parce que suiuant la penses

de con le de con s'a il

s'e cet tree no fon

in

ble de l'influence fail

me

ren

rite
il no
pou
que

Dimanche apres la Pentecoste. 247 de saint Chrysostome, elles sont le sang d'vn cœur blessé, allons voir les blessures que la compassion a y faites. Ie ne veux pas icy disputer si les vs a eu de veritables passions de nature, ou bien des propassions, ainsi que parle la Theologie; c'est vn mot que saint Ierosme a pris, & qui ne s'accommode pas bien auec nostre langue; mais il est certain que cet Homme-Dieu a eu tous les mouuemens des hommes, mais épurez de ces imperfections qui nous a rendu odieux le nom mesme des passions; il a esté sensible à l'amour, il s'est mis en colere quelquefois, & souuent il s'est laissé émouvoir à la compassion : Mais auec cette difference que les passions surprennent notre raison, & elles obeissent à la sienne; & sont en nous des impetuositez soudaines qui triophent de nostre liberté, & en luy sont des mouuemens raisonnables que sa liberté subordone à la partie senfible de soy-mesme. Et ce d'autant plus que comme le Verbe divin avoit pris cette nature, afin de se rendre sensible, ainsi employe-t'il ses mouvemens pour representer sensibliment les sentimens adorables de sa Divinité cachée. Ainsi l'amour sensible de lesvs represente l'image de l'amour que son Pere auoit pour les hommes; sa colere represente sa Iustice; & sa compassion, sa Misericorde. Or comme les sentimens de Dieu sont les regles infaillibles des choses, ainsi les mouuemens sensibles de les sestoient les mesures assurées de leur merite. Pour sçauoir combien vn home est excellent, il ne faut rien dire, finon que le Sauueur l'ayme; pour juger combien il est malheureux, il ne faut que dire que Issys le plaint, qu'il est l'objet de

nisi des

tres voir es il

noiiomuges

des eure des

moin pour efef-

mme , qui

com-

lar-

apafe des er de roftre

tiens e ses nsés

Q iiij

248 Sermon pour le neufiéme

la

110

ch

lu

for

ter

H

pu

cet

mo

de

Di

qu

far

DO

ble

au

no

fio

jed

ma

Vn

qu

pa

lar

qu

sa compassion , & le sujet de ses larmes. Car quel plus sensible témoignage pouvoit-il donner de la compassion de son cœur, que les larmes de ses yeux, que la nature a donées expressement à l'homme, parce qu'il est le plus piroyable & le plus malheureux de tous les animaux ; d'où vient que saint Thomas les appelle les argumens de nos miseres ; & dont Dieu mesme a pris l'vsage dans les yeux de IESVS, afin que sa misericorde qui ne s'estoit expliquée que par la beauté des Cieux, & par la pompe des Aftres, s'expliquast par des soupirs, & nous parlast par les larmes, ausquelles saint Bernard donne des voix, afin de declarer aux hommes les sentimens que Dieu a pour eux. Certes soit qu'elles coulent naturellement des mouuemens de son cœur, soit que par vn volontaire commandement il les oblige de couler, comme il auoit vn parfait empire sur ses mouuemens, il leur ordonne de paroistre, ne sont ce pas de grands témoignages & de la compassion de Dieu, & de la grandeur de nos miseres? Quand on void pleurer vn enfant, personne ne s'en estonne, on sçait que cet age pleure aisément, sans qu'il faille de grandes violences ; mais quand vn fage Vieillard, ou bien vn vaillant Capitaine laisse ramollir ses yeux iusques à verser des larmes, il faut, dit-on, que leut douleur soit bien grande pour obliger la force de ces esprits à donner ces marques de foiblese. Que deuons-nous donc dire du plus grand cœur, & du plus fort esprit du monde, le voyant pleurer de la façon à la veue de tout le monde ? au lieu que naturellement nous voulons cachernos

32. q. 82. 4. ad 3.

Dimanche apres la Pentecoste. 249 larmes; & si quelqu'vne s'écoule à nos yeux. nous détournons la teste, ou mettons le mouchoir sur le visage pour n'estre pas veus en cet estat : Et encore presente-t'il son visage ainsi pleurant au milieu de son triomphe, lorsqu'on suy prepare des lauriers pour le couronner, & des rameaux pour honorer son entrée : Cependant la celebrité de ce Iour deuoit l'obliger raisonnablement de differer ses larmes en vn autre temps, & d'acheuer cet appareil si éclatant pour diuertir son esprit à de plus agreables pensées: Ha funeste image d'vne future ruine, que tu es puissante sur ses yeux pour l'obliger à pleurer en cette occasion! Ha voix lamentable d'vn pecheur mourant que tu es efficace, puisqu'à trauers de tant d'injures tu viens artendrir le cœur d'vn Dieu! Certes comme cette mortelle triftesse qu'il témoigna au jardin d'Oliuet, & cette sueur sanglante qui, comme dit S. Bernard, fit de toutes les veines de son Corps comme autant d'yeux pour pleurer du fang, fut vn argument inuincible de la douleur de sa Passion, dont la veue auoit causé vne alteration si violente ; ainsi connoissans aujourd'huy par ses larmes la compasfion qu'il a de nos maux, nous pouuons conjecturer raisonnablement qu'il faut que ces maux soient bien grands, puisqu'ils font pleurer vn Dieu pour vn homme, & pour vn homme qui est son ennemy, & dont il doit se vengen par les mesmes maux qu'il pleure.

Car

on-

mes

ent

e &

l'où

vía-

Ceri-

eau-

ex.

r les

OIX.

que

t na-

foir

obli-

pire

istre, de la

nos

per-

pleu-

olen-

n vn

leur

force

leste.

cœur,

pleu-

2 au

ernos

2. C'est vne circonstance considerable en ses larmes qui en augmente la valeur, & le pouvoir qu'elles ont pour nous faire apprehender nostre

250 Sermon pour le neufiéme

dernier mal-heur, pour lequel elles sont versées: Car naturellement parlant, nous ne sommes pas fensibles aux mal-heurs de nos ennemis, nous n'auons pas de compassion pour leurs maux particuliers; si nous-mesmes les leurs faisons souffrir pour nous venger de leurs offenses: bien que la douceur de la nature nous donne quelque mouuement de tendresse ou d'horreur à la veuë d'vn ennemy mourant, abattu à nos pieds par le fer que nous tenons dans les mains; neantmoins la pensée qu'il est coupable , & qu'il a merité ce chastiment; & d'ailleurs la douceur qu'il a dans la vengeance, adoucit ce qu'il y a de facheux, & nous fait trouuer agreables les spectacles les plus sanglans : Ainsi Herodias voit auec plaisir la teste de S. Iean Baptiste, parce qu'elle se vengeoit dans son sang; & cette cruel. le femme d'Antoine prit vne incroyable satisfaction à percer auec son aiguille la langue de l'Orateur Romain, parce qu'elle prenoit vne cruelle satisfaction des sanglantes inuectiues qu'il auoit faites jadis contre l'honneur de son mary. Que si neantmoins on void vn homme pleurer le mal-heur de son ennemy, que luy-mesme luy fait souffrir pour se venger de son iniure, il faut bien auouer que ces larmes sont des marques bien asseurées de la grandeur de son mal; & qu'il doit estre bien extréme, puisqu'il donne de la compassion à son ennemy, & triomphe de son ressentiment & de sa vengeance. Et en quel estat pensons-nous que Iesvs regarde Ierusalem quand il pleure? Ha ce n'est pas dans cet estat que luy a donné jadis la majesté de ses

ple de trii Ci bla & en cet

par par par qua inu Fau pui luy

me dou ma des ran vn j

boft

de qu' que le , le f

nal

Dimanche apres la Pentecoste. 251 Roys, & la saintere de ses Prophetes; quand David bâtissoit ses Tours, & Salomon son Temple; ny encore dans ce glorieux dessein qu'elle a de luy dresser vn triomphe; mais dans cette trifte posture que deuoit auoir cette ingrate Cité, lorsque changeant ses acclamations en blasphêmes, elle demanda la mort de IESVS, & attacha à vne Croix celuy qu'elle auoit receu en triomphe. Il regardoit ensuitte la ruïne de cette ingrate Cité, non pas comme vn coup de la fortune ou de la fureur des Romains, mais comme vn effet de sa Iustice, qui se vengeoit par leurs mains du Deicide dont elle estoit coupable: Ce qui fit dire à ce Capitaine Romain, quand il alloit affieger Ierusalem, qu'vne main inuisible le poussoit à la ruine de cette Ville. Faut-il donc pas que ce coup soit bien rude, puisqu'il fait pleurer celuy qui le donne, & luy fait dire ces paroles , Heu consolabor super hostibus meis, & vindicabor de inimicis meis; Ie me plains quand ie me venge, & ie fouffre mille douleurs par les satisfactions raisonnables de ma vengeance: Et que deuons-nous donc iuger des larmes que Dieu verse sur vn pecheur mourant dans son crime? Certes iamais Dieu n'a eu vn plus grand ennemy, qu'vn homme qui meurt de la sorte, iargais l'homme ne paroist aux yeux de Dieu dans vn estat plus abominable, puis qu'aprés auoir mille fois fair dans son cœur, ce que les luifs n'ont fait qu'vne fois dans leur Ville, apres auoir trempé ses mains mille fois dans le sang de IESVS; enfin par vne impenitence finale il se declare son ennemy pour toûjours, &

vera

om.

me-

eurs

fai-

ifes:

nne

reur

nos

ins ;

qu'il

ceur

a de

les

Voit

arce

ruel-

atis-

e de

Vne

qu'il

ma-

oleu-

esme

e, il

mar-

; &

ne de

e de

quel

rula-

s cet

e fes

Ifai.'

luy declare vne guerre eternelle par vne volonte determinée qu'il a, comme dit S. Gregoire, de pecher eternellement : L'estat coupable du pecheur qui leue ses mains mourantes contre Dieu mais estat infortuné, où Dieu, par le dernier coup de sa Iustice, venge tous ses affronts; mais helas c'est en pleurant , Videns Ciuitatem fleuit super illam! Cependant si iamais il deuoit triom. pher, n'estoit-ce pas dans cette occasion, où d'vn costé il void par la vengeance qu'il prend de fes affronts, sa gloire auantageusement reparee? D'ailleurs il se défait de son ennemy, le reduifant en vn estat où il n'a plus de main pour leuer contre luy, ny de langue pour le blasphémer, ny de cœur pour former de mauuailes pensées, Dauid qui n'y auoit autre interest que celuy de Dieu, se réjouissoit du chastiment des pecheurs, & trempoir auec plaisir ses mains dans le sang Pf. 57. des coupables, Latabitur instus, cum viderit vindictam : manus suas lauabit in sanguine peccatoris. Que cependant IESVS-CHRIST pleure àla veuë de ce moment où il doit triompher de ses ennemis, se venger de leurs iniures, qu'il prononce les arrests de leur condamnation en soûpirant, & qu'il arrouse leur tombeau & ses lauriers de ses larmes, qu'il porte le deuil de ses victoires ; faut-il pas que le mal-heur d'vn homme soit grand, qui fait pleurer vn Dieu lors melme qu'il est son ennemy, lors mesme qu'il se venge? On s'estonna iadis de voir pleurer vn Capitaine Romain au milieu de son triomphe, voyant le saccagement de Siracuse qu'il venoit de prendre luy-mesme, & d'exposer à la fureur de

en

qu

ho

for

eft

vn

de

de

es

col

nie

no

de

çai

les

pro

les

lon

ma

éte

Hai

Dimanche apres la Pentecoste. 253 fes foldats; & on iuge encore aujourd'huy de la grandeur de sa ruine par les larmes de son Conquerant : Cependant il n'auoit pas esté offensé par cette Ville ; Or quand il y auroit esté offenle, il voyoit bien que la grandeur de la punition surpassoit celle de son crime, & ce peché pouvoit encore demeurer en ses mains, & seruir à sa gloire ; voila ce qui pouuoit rendre iustes ses pleurs. Mais, mon Dieu! que pleurez-vous quand vous pleurez vn pecheur mort? C'est vn homme qui est coupable de vostre mort, qui souffre des peines moindres que ses crimes, qui est en estat de ne reuenir plus entre vos mains yn desesperé, vn damné: Ha larmes innocentes de IESVS! que vous estes de funestes propheties de nos mal-heurs, si nous ne les preuenons par les nostres; puisque vous estes les effets de sa compassion pour nos maux, & que vous deniendrez en suitte les causes de sa colere contre nous.

lonté

e, de

pe\_

Dieu .

rnier

mais

fleuit

iom.

, ०पे

nd de

arée?

edui-

leuer

r, ny

nfées.

uy de

eurs,

fang

viderii

pecca-

reala

de ses

l pro-

loù-

s lau-

de ses

hom-

mel-

a'il se

n Ca-

ophe,

oit de

eur de

Et c'est le second raisonnement que ie tire des latmes de I esvs pour nous faire conceuoir la gran- POINT deur de nostre mal-heur : C'est que I esvs renoncant à la compassion qu'il a de nous, apres auoir pleuré luy-mesme, s'armera contre nous; & que les larmes mesme qu'il a versées, augmenteront sa colere & paracheueront nostre malheur, qui doit proceder de sa colere. Qui eût iamais pensé que ses yeux, que l'Espouse appelle des yeux de Colombe, fussent les funestes presages de nos maux, que les eaux falutaires qui deuoient éteindre le feu de son courroux, en allument les flammes? le soûtiens neantmoins que le Sayueur

pour auoir pleuré, nous doit paroistre d'autant plus redoutable, que sa compassion redouble son courroux, non pas par l'inclination naturelle de ses larmes, mais 1. Parce qu'vn pecheur les aura mal heureusement méprisées : 2. Parce que Dieuse verra obligé de venger sa bonté méprisée

par sa Iustice.

1. Car iamais la colere n'est plus grande que quand elle succede à l'amour , & qu'on est obligé de hair vne personne qu'on auoit beaucoup aimée : Comme le Soleil n'est iamais plus ardent qu'aprés quelque internalle de pluye, qui sem. bloitle deuoir addoucir; ny le feu ne se montre iamais plus ardent, qu'apres qu'on y a ietté vn peu d'eau qui deuoit apparamment l'éteindre: Soit parce qu'il fait vn grand effort de colere, afinde vaincre vn grand amour, & faire ce changement dans le cœur de l'homme, qu'il n'aye plus que des pensées de fureur pour celuy pour lequel il n'auoit que des compassions : Soit parce que l'amour mesme se voyant méprisé, augmentela colere, & rappellant dans l'esprit d'vn homme irrité tous les témoignages d'affection qu'il auoit donnez à son ennemy, s'en sert pour se le figurer plus coupable; & ainsi rendre son ressentiment plus raisonnable & plus ardent : Ainsi il n'est rien de plus furieux que l'indignation d'vne mere, qui irritée par les crimes d'vn fils, poursuit la mort de celuy à qui elle a donné la vie; tout l'amour qu'elle a eu pour luy, ne sert qu'à augmenter sa colere, le sang qu'elle a mis dans ses veines, le laict que ses mammelles ont versé dans sa bouche, & les larmes qu'elle a répandues pour luy, into feni nou affre Am qui fait de l'

de s

nos ction bien il ne veux dire Laza quom re q vos fort,

qui vos aima les les taine mais

TOUK

lence

de fa

Dimanche apres la Pentecoste. 455

ne se represent a sa memoire que pour aigrir dayantage son cœur, & luy faire paroistre plus intolerable l'ingratitude de ce perfide, & plus sensibles ses affronts. Iamais les Philosophes ne nous representent cette passion dans vne plus affreuse pompe, que lorsqu'ils nous font voir vne Amante descendue en quelque riuage desert. qui accuse son Amant de l'auoir délaissée, qui fait reuenir à son esprit tous les témoignages de l'affection qu'elle avoit pour luy, & employe mesme les larmes qu'elle verse à son départ, afin de s'animer à la vengeance. Diuin Amant de nos cœurs ! à qui la tendresse de vostre affection a donné le nom de mere, helas qu'il paroift bien que vous aimez ardemment les hommes, 82 ilne faut pas pour cela verser vostre Sang; ie ne veux que le témoignage de vos larmes, pour dire à chacun de nous ce que les Iuifs dirent du Lazare, voyant que vous pleuriez pour luy, Ecce quomodo amabas illum. Encore pouuons-nous dire qu'il y a quelque chose de plus doux dans vos larmes que dans vostre Sang : s'il est plus fort, elles sont plus attrayantes; & c'est vne violence étrangere qui vous arrache ces torrens de sang; mais c'est vne volontaire compassion qui vous tire des yeux cette déposition de vos larmes. Mais d'autant plus qu'elles font aimables dans ses yeux, d'autant plus sont-elles redoutables aux nostres si nous venons à les mépriser; elles sont maintenant des fontaines d'huile qui nous montrent sa bonté; mais cette huile augmente le feu de son courroux, si nous offensons ce qu'elles nous offrent.

tant fon e de

aura que rifée

coup dent femontre té vn Soit

ment s que uel il e que nte la

ne irauoit gurer ment

t rien , qui more mour

ter fa es, le bouluy, 256 Sermon pour le neusième

N'est-ce pas ce que vouloit dire le Prophete? quand il disoit que les yeux du Sauueur seroient étincelans comme vne lampe, Oculi eins vt lampas ardens? Pour dire que sa colere s'augmenteroit par l'huile de sa bonté, & que les larmes méprifées qu'il auoit verfées, en redoubleroient les flammes. Ingrate & mal-heurense Ierusalem, ô que ton sort seroit bien plus doux, si jamais Iesvs n'eût pleuré sur tes murailles, si tun'eusse offenses sa colere que dans vn bucher ardent, ou sur vn trône de flammes; ou bien encore si tu n'eusses méprisé que la manne qui coula iadis du Ciel pour la nourriture de tes peres, ou les eaux miraculeuses qu'il fit sortir des rochers pour les desalterer : Mais ce qui augmenre son courroux, c'est que tu as méprisé ses lat. mes, & que tu t'es rendue insensible à cette postu. re d'vn Dieu pleurant.

2. Nous ne voyons pas sensiblement les larmes que Iesve verse sur nos cœurs, pour déplorer ou les maux que nous luy faisons, ou les chastimens qu'il nous prepare; cependant il pleure estéctiuement nos mal-heurs, & auec des yeux bien-heureux, & qui sont dans le Ciel la beatitude des Saints. Vne partie de ces eaux qu'il verse dans nostre Euangile, se répandent sur nos cœurs; & peut-estre qu'à la veuë de cet auditoire il fait encore le mesme office sur cet Autel, qu'il faisoit sur cette montagne proche de Ierusalem: Mais helas que deuons-nous attendre de ses yeux, si nous méprisons ses larmes? Cat soit qu'il les verse pour nous découurir son amour, comme ces eaux sont tres-propres pour

declarer

dex

uei

n'e

VO

les

ily

mé

de

dre

fen

auj

fou

fait

cro

fin

80 0

tera

qua

Pho

fem

biet

Alt

par

епс

que

flue

Cie

il p

mes

qui

Dan: 10.6.

Dimanche apres la Pentecoste. 157 declarer ses feux, ainsi que dit cet Orateur Romain , que les yeux qui seruent à aimer , seruent aussi à pleurer , Oculis , quibus fletur , amatur : n'est-ce pas irriter la colere de Dieu, que de ne vouloir pas receuoir son amour? Soit encore qu'il les répande afin de demander nos cœurs ; comme il y a vne certaine eloquence muette dans les larmes qui fléchit les plus barbares : n'est-ce pas mépriser l'éloquence muette de ses pleurs, que de leur refuser ce qu'elles demandent? & se rendre inutiles toutes ses voix, de se rendre aussi insensible que ces rochers sur lesquels il les verse aujourd'huy? Mais quoy de vouloir étouffer les sources de ces larmes, offenser cette voix qui les fair couler de ses yeux! ha, Chrestiens, ne govons-nous pas que Dieu voyant son amour sindignement traité, se mettra enfin en colere, & que la veue de ses larmes méprisées augmentera les iustes flammes de son indignation? Quoy! quand il n'y autoit en cecy que l'ingratitude de shomme, Dieu ne deuroit-il pas la punir, luy qui hait tant le vice, & qui le punit si rigoureusement, lors mesme qu'il ne choque que ses bien-faits créez, comme lors qu'il abuse des Astres & des Elemens ? Et quoy donc, quand par vne ingrate méconno sance il s'en prend encore à ses larmes, plus considerables mille fois que tous les rayons du Soleil, que toutes les influences des Astres, que toutes les pluyes du Ciel, que toutes les eaux de la mer? Mais n'estil pas encore obligé de venger ses propres larmes, qui ont esté offensées par le pecheur, luy qui fera yn iour tout exprés à la fin des siecles

lete ?

oient

lam-

men-

lar-

edou-

ureu-

plus

mu-

ins vn

s; ou

nanne

de tes

ir des

zmen-

s lar-

postu-

armes

plorer

hafti-

are ef.

yeux

beati-

il ver-

ir nos

audi-

Autel,

e Ieru-

dre de

? Cat

ir son

s pour

eclares

Dominic.

pour venger les creatures dépourueues de raison? dont les hommes auront abusées? Posuisti lacrimas meas in conspectutuo, dit le Prophete Roy. parlant en la personne de IESVS; vous auez mis mes larmes deuant vos yeux; foit deuant les yeux de vostre bonté, pour recompenser leur merite. foit deuant les yeux de vostre Iustice, afin de venger leur affront. Que si elles-mesmes se plai. gnent, si elles prennent des voix afin de deman. der vengeance, iugez si elles seront exaucées deuant vn Tribunal où les plaintes des pauures mourans, où les larmes des orphelins opprimez. où les gemissemens des enfans dépouillez, sont écoutez auec tant de Iustice : sans doute que comme lorsque Issvs a prié pour les hommes, il a esté, dit l'Apostre S. Paul, comme exaucé par la bonté de son Pere, & luy a accordé tous les biens qu'il luy demandoit par ses larmes, exanditus est pro sua renerentia; ainsi prenant ces mesmes voix contre les hommes pour se plain. dre de leurs offenses, sans doute qu'elles seront vengées: Ce sont des vapeurs adorables, qui estant éleuées ont seruy à faire des rosées pour les gens de bien, mais qui font des foudres pour les coupables. Et déja vn de ces carreaux a esté lancé sur Ierusalem, & IESVS luy-mesme a ruiné cette Ville qu'il auoit pleurée: & ce qui se passe tous les iours dans la mort des pecheurs impenitens, ce n'est qu'vne continuation de la vengeance de ses larmes, vne suitre des foudres dont elle punit les affronts que les hommes luy font par leurs crimes. Nous contraignons Dieu anous punir, dit Saluien, & combattant toutes les

bortier i'al me & mo vair N'e puil

puit ie la cole passi d'vn siegé ge es

ame

né p

pable celuy qui l prepa tenan cham tes le pas n toure mal-l

mal-h Tu as ie far dans c

Dimanche apres la Pentecoste. 259 hontez, nous obligeons sa Iustice à nous châtier. Helas! dit Dieu, il y a si long temps que l'assiege cette ame, mes bien faits ont esté mes armes, mes pleurs ont esté mes canons, & mes bontez ont esté mes forces ; de quels moyens me puis-ie maintenant seruir afin de vaincre cette rebelle? Quid faciam tibi, ô Iuda? N'est il pas temps que ie change de batterie, puisqu'elle est immobile dans son obstination; & puisqu'elle ne veut pas ceder à mon amour, que iela contraigne de se rendre aux efforts de ma colere? Non, qu'on ne me parle plus de compassion ny de pleurs, il faut que ie me venge.

raison

ti lacrie Roy,

ucz mis

les yeux

merite:

de ven.

se plaideman.

xaucées

pauures primez,

z, font

ite que mes, il

ucé par

tous les

, exau-

ant ces

plain.

ieront

es , qui

es pour es pour

a esté

a ruine

e paffe

impe.

a venes dont

y font

anous tes fes

Quand ie dis cecy , ie me figure la mort Concles d'vn pecheur impenitent, comme vne Ville af. fien, siegée par la Iustice de Dieu. Helas ! quel siegeest-ce? Dieu mesme est l'assiegeant, & vne ame est l'assiegée; le coup de trompetre est donné pour le signal du combat ; ce list que vous voyez est le champ de bataille; ce vieux coupable qui luitte entre la vie & la mort, c'est seluy auquel on en veut ; tirons les rideaux qui le cachent, & voyons comment Dieu se prepare pour le perdre. Ie ne veux pas maintenant faire entrer tout l'Univers dans cette chambre, afin de voir disputer à ses yeux toutes les creatures dont il a abusé; ie ne veux pas mesme me seruir des Demons, pour entourer cette chambre de tout ce qui sert à son mal-heur ; ie ne veux que Dieu & luy-mesme: Tu as donc crû mal-heureux, dira Dieu, que le fauorisois res crimes par ma patience, & dans cette pensée tu as accumulé crimes sur cri-

mes; tu as fait de toy-mesme vne armée touz te entiere contre ma gloire, ie feray de toymesme vne armée toute entiere pour te perdre. Qui eust iamais pensé que Dieu deust se feruir de soy mesme pour le combattre ? Il est neantmoins veritable; & il luy arriuera en ef. fet, ce qui arriue par vne certaine reflexion de l'air. Il y a certains miroirs, ausquels si vous presentez vne épée, elle semble se tourner contre vous - mesme, & comme sortir hors du miroir. Vn homme qui a porté ses yeux, ses mains, son bras contre Dieu, a tourné tous les efforts de sa rage contre luy-mesme; il verrases yeux, non pas innocens comme il les auoitreceus , mais souillez de mille regards ; il verra ses mains, mais chargées de mille larcins ; fa langue, mais coupable de mille blasphêmes; O Dieu! quel spectacle pour vn homme mourant : Statuam te contra faciem tuam : D'vn coffé il verra camper les crimes de son auarice; ces orphelins dépouillez, ces veuues opprimées qui luy demanderont leur fang; D'vn aune costé il verra camper ses impuretez, ses regards criminels, ses pensées impures, tous les sens, dont il a abusé, remplis de Demons, qui demanderont vengeance. Ha inftrumens de la Iustice de Dieu ! que vous serez alors cruels à vn pecheur mourant, & que vous luy donnerez de iustes sujets pour se de fesperer!

Dieu mesme assiegera ce perside, il l'enui ronnera de sa colere comme d'vn raiseau, il l'abandonnera à sa Iustice pour le punir, à sa per vn & pui lict qu' end a o boir a fa

pui

dis voir mes cett vne paur de t de qu'v de c heur mes la g conf

cont dese a be com Diet

uent

Dimanche apres la Pentecoste. 26x puissance pour l'opprimer, à son eternité pour perpetuer son supplice. Helas! quel objet pour vn coupable, de trouuer son luge par tout, & en toutes les plus affreuses postures qu'il puisse l'enuisager! Voir I Es vs en ce coin de lict verser des larmes sur sa perre, & sçauoir qu'il les a méprisées ; voir le Sauueur en cet endroit couuert de playes, & sçauoir qu'il les a ouuertes mille fois ; voir I Es v s auec vn Ciboire plein de son Sang, & sçauoir qu'il en a fait des sacrileges; le voir là auec vn Paradis, & sçauoir qu'il n'y entrera pas: Mais le voir à trauers ces playes, ce sang, ces larmes étendre vne mer de feu pour y plonger cette ame au sortir de son lict, n'est-ce pas vne étrange posture, & semblable à celle d'vn pauure Nautonnier, qui se trouue par vn coup de tempeste abysmé au milieu de l'eau? ou de quelque costé qu'il se tourne il ne void qu'vne mer infinie de flots & de tempestes? de quelque costé que se tourne ce pauure malheureux, il void les objets sunestes de ses crimes. Ie sçay que dans les sieges des Villes, la generosité ou le desespoir des assiegez leur conserue souvent la vie & la liberté : ils peuuent attendre vn secours étranger, le Ciel peut faire vn miracle; Mais helas! quel effort contre la puissance de Dieu, quel secours à vn desesperé, qui est enuironné de sa colere! On a beau dire les recommandations de l'ame; comment la peut-il mettre entre les mains de Dieu , l'ayant si souuent donnée au Diable ; On a beau prier les Saints pour ce moribond

toutoyperuft fe

Il est n estexion i vous r con-

rs du , ses

oit reverra

êmes: moucosté

e; ces

es re-

e Deinstru-

s serez & que se de-

l'enui au , il

R iii

à chaque Ora pro co, qu'on prononce, Dien impose silence au Saint qu'on inuoque, & il luy défend de prier. Reste donc, mal-heureux, que ru te rendes à la Iustice de Dieu, apres auoir merité sa colere , reste que le dernier souffle de ta vie auouë que tu merites d'estre damné, & que tu souffres en suitte l'effet de ta sentence. Ainsi mourront les pecheurs quiabu. sent de sa bonté, ainsi sont morts tous les dam. nez; & fans aller plus loin, helas! cela s'est passé comme i'ay dit, peut-estre dans les mai. sons où vous logez, dans le lict où vous cou. chez, si iamais il y est mort aucune personne: C'est ainsi que vous mourrez, si vous continiiez dans vos habitudes, dans vos injustices, dans vos vanitez publiques, & dans vos im. puretez secretes. O Dieu! quelle étrange mon pour vn Chrestien, de mourir de la sorte! C'est là que vont aboutir tous vos sentimens, c'est là que vont aboutir tous vos déplaisirs ! Que vos larmes font raifonnables, mon Dieu, puisque vous pleurez ce mal-heur ; mais qu'elles nous doiuent estre redoutables, puisque nous fommes infenfibles aux maux que vous auez pleurez, & que nous ne iugeons pas dignes de nos pleurs ceux que vous auez iugez dignes de vos larmes : Nous fommes affez miferables pour faire pitie à Dieu, & non pas à nousmelmes.

N'est-ce pas vne chose déplorable de voir des hommes qui apprehendent si peu vn mal-heur si redoutable, qui viuent auec aussi grande asseurance, comme si la chose leur estoit indisferente, qui hun fe peu fen blei tu, fi tu

glai tou dou n'as

me

que

four four les l nou fenl da a

pou idée C'e aue fair

des

Dimanche apres la Pentecoste. 263

ou que Dieu leur eût promis de ne les attaquer que quand il leur plaira de se défendre : Abstra- Luc. 39 bunt sibi mala prasentia, ne futura pravideant ; Ils se dérobent à leurs yeux les maux presens, de peur d'estre obligez de préuoir les futurs. Il me semble que lesve nous ouure aujourd'huy ce tableau de ses pleurs, & qu'auec ces pleurs il nous repete ces lamentables paroles; Si cognouisses & Greg. tu, qua ad pacem tibi : Si tu scauois ce que ie vois, si tu sçauois que dans tel temps, helas! tu seras affiegé de la colere de Dieu; ie vois déja ce glaine suspendu par vn filet sur ta teste, qui est tout prest de tomber sur toy : Mais ce qui redouble ma compassion, c'est de sçauoir que tu n'as des yeux que pour voir ton mal-heur, &

pour ne pas le préuenir.

Dien

8c il

reux,

apres

ernier

'estre

t de ta

ni abu.

dam-

s'eft

mai-

COUL-

onne:

conti-

tices,

s im-

more.

C'eft

, c'eft

Que

puil-

u'elles

nous

auez

ies de

lignes

nilera-

nous-

oir des

neur fi

affeu-

ente,

C'a, Chrestiens, vn peu de reflexion sur nousmesmes, & à l'Eglise, & au Sermon; pensons que ce que i'ay dit en general, peut auoir esté dit pour nous-mesmes; souuenons-nous que le foudre qui a écrasé la teste des damnez, peut tomber sur la nostre: Nous sçauons encore que les larmes de I esvs ne sont pas des propheties pour nous fi nous voulons, ce ne sont que des menaces senles que nous pouvons éuiter. Dieu commanda au Prophete Ezechiel de peindre sur vne tuile Ezechi comme vn siege: C'est vn siege à la verité, mais 4. pour nous ce n'est encore qu'vne peinture & vne idée que nous pouuons effacer par nos larmes : C'est ce que I Es v s nous demande aujourd'huy auec ses larmes; il pleure nos maux pour nous faire pleurer nos pechez; il montre la grandeur des supplices qui nous attendent, pour nous les

Riii

264 Sermon pour le neufième, esc:

apprehender, & par la crainte les préuenir: Ha; Chrestiens, c'est assez resister à la misericorde de Dieu, c'est trop mépriser sa bonté, ne deuenons point obstinez dans nostre perte; Vsons de la grace qu'il nous presente, pour faire penitence de nos déreglemens; asin qu'ayant satisfait à sa Iustice en ce monde par nos larmes & nos regrets, nous puissions nous rendre sa Misericorde sauorable en l'autre. C'est ce que ie vous sou, haite, &c.



rer peo che fon le p ARREATER REPRESENTATION ALEKT PARTER PROPERTY

## SERMON

POVR LE DIXIE'ME

## DIMANCHE

APRES LA PENTECOSTE.

Deus propitius esto mihi peccatori. Zuc. 18.13.

Mon Dieu soyez moy propice. En S. Luc, Chap. 18. verf. 13.



: Ha!

de de

nons de la tence

t à la s recorde

fou-

E sont les paroles qu'vn pecheur prononce aujourd'huy pour demander pardon de ses pechez, tandis que les yeux versent des larmes, & que

sa main frappe son cœur. Nous vismes Dimanchepassé IEsvs pleurant les mal-heurs des hommes, & aujourd'huy vn homme qui les vient pleurer aux Autels de Dieu; alors Dieu affiegeoit les pecheurs par ses larmes, & aujourd'huy le pecheur vient l'assieger par les siennes jusques dans son Temple: Mais helas I esvs ne gagne rien sur le pecheur, & aujourd'huy le pecheur obtient de

la colere de Dieu l'absolution de ses crimes? Profitons vous & moy de cet Euangile, qui nous fait voir qu'il est bien plus aisé à l'homme de vaincre Dieu, qu'à Dieu de vaincre l'homme: C'est Chrestiens le dessein que j'ay aujour. d'huy de montrer combien il est aisé de vaincre Dieu, puis qu'il ne faut que des larmes. Mais pour parler de ces larmes, nous auons besoin que le feu du saint Esprit descende dans nostre cœur pour luy faire exercer la penitence: Ce sera la sainte Vierge qui nous obtiendra cette grace; nous la saluërons par les paroles d'vn Ange, quand il luy dit: Aue Maria.

C

fa

q

au

d'

CO

tri

ce

D

CO

de

les

les

ne

ge

Vi eust iamais pense que Dieu deust faire la guerre à l'homme, & que le plus grand de ses amis deuinst le plus redoutable de ses aduersaires ? Il est cependant arriué par vn changement bien estrange, que le cœur qui a tant d'amour pour nous, a de la colere contre nous. mesmes; que la main qui nous a faits, trauaille elle-mesme à nous perdre; qu'elle verse d'vne main des bienfaits, & de l'autre des punitions; & tient en mesme temps des Astres pour nous éclairer, & des foudres pour nous briser. Ce n'est pas que son inclination naturelle luy donne ces mouuemens, il proteste que c'est à regret qu'il est obligé de prendre les armes, que ce nom du Dieu des batailles luy est odieux, qu'il ne craint rien tant que de vaincre; ainsi le vismes - nous dernierement pleurer sur la ville de Ierusalem, qui deuoit estre le triomphe de sa Iustice, & arrouser ses lauriers de ses larmes : Mais c'est vne

Dimanche apres la Pentecoste. 269 violence estrangere qui luy arrache, pour ainsi parler, & cette colere de son cœur, & ces foudres de ses mains : Car se voyant attaqué par nos pechez, il est comme contraint de se défendre; & comme nous faisons la guerre à sa gloire, il est obligé de la faire à nostre bon heur. Encore fi dans ces combats & dans l'inégalité des parties Dieu estoit toûjours le vainqueur, cela ne seroit pas si incroyable; mais que l'homme puisse triompher de Dieu, ainsi que parle faint Bernard, & qu'il vainque sa Iustice auec tous les auantages qu'elle a, & toutes les flammes qui l'enuironnent ; c'est , mon Dieu , ce que nous ne sçaurions croire, si vous mesme ne l'auiez dit ; & si vous n'auiez auoué que vous auez esté vaincu dedans vostre Temple? Pourquoy donc est-ce que l'Euangile nous produit d'vn costé la Majesté d'vn Dieu sur l'Autel, &c d'vn autre vn Publicain au fond du Temple? Celuy-là auec les armes à la main pour punir les crimes de ce coupable, & celuy-cy auec la confusion sur le visage, les larmes aux yeux, les soupirs au cœur, fraper de ses mains sa poitrine; semble-t'il pas que Dieu combatte contre

ce pecheur auec sa colere, & ce pecheur contre

Dieu auec sa penitence ? Quelle sera l'issuë du

combat, finon la fin de nostre Euangile? Dieu ce-

dera à la penitence de ce Publicain, les soûpirs

de ce cœur contrit appaiseront la colere du sien,

les larmes de ses yeux esteindront ses flammes; &

les mains qui frappent la poitrine de ce crimi-

nel, arracheront les foudres de celles de son Iu-

ge pour attirer cette benediction fur son ame,

qui qui mme aomjourincre
Mais a que cœur era la

race;

inge,

faire grand es adchantant nousuaille d'vne ns; &

ft pas mouobli-Dieu

der-, qui rrou-

t vne

Distifion

du dif-

COST'S.

Descendit hie iustificatus, il est sorty iustifié de ce Temple : Pour montrer cette illustre verité, qu'il est bien aisé à l'homme de vaincre Dieu, puis qu'il ne luy faut que des sacrifices & des larmes. Ap. prenons l'art de vaincre cet ennemy si puissant & si redoutable; & pour vser de ces armes, montrons le pouuoir qu'elles ont sur Dieu: 1. Parce que luy-mesme leur a donné ce pouuoir par va effet de sa liberalité: 2. Parce que les vs leur a donné vne nouuelle vigueur par le meslange qu'il

a fait de ses larmes auec les nostres.

Quand je dis que nous vaincrons Dieu par POINT nos larmes, il ne faut pas s'imaginer aucune vio. lence en ce combat ; toute nostre victoire confiste à appaiser sa Iustice irritée contre nos pechez, à calmer les émotions de son cœur, & à luy faire tomber les armes qu'il auoit déja dans les mains. Car comme de toutes les perfections de Dieu c'est elle seule qui fait la guerre à l'homme, & qui les arme toutes contre luy, aussi dés qu'elle cesse de persecuter le pecheur, Dien se declare entierement pour luy; sa Bonté deuient fauorable à ses besoins, sa Puissance le defend, sa Sagesse le protege, son Immensité luy offre par tout des aziles, & son Eternité luy prépare des throsnes. Mais quelles armes pourrons-nous opposer à vn si puissant Aduersaire, qui apres auoir quasi nové tout le monde dans l'eau, & brûlé vne partie dans les flammes, se presente à nous le glaiue en main encore teint du sang de tant de coupables, & auec ce foudre tout fumant de l'embrazement des damnez: Qui est-ce qui pourra aller esteindre ces flam-

me me rei qu qu juf

CO pû bo fe ! cha me the TOU qui

me

tre

po

pal im fan les qu au luy VO

COL

pu

mes dans son cœur, ou luy arracher ces soudres de ses mains? Ne sortons pas hors de nous-mes, je ne veux que le cœur que vous auez pour remporter cette victoire; je ne veux que les yeux que vous portez pour vaincre en cette occasion, qu'vn soûpir & vne larme pour triompher de la

justice de Dieu.

lece

qu'il

qu'il

Ap.

nonarce

r va

qu'il

par

vio-

con-

pe-& 2

dans

lom-

aussi Dieu

é de-

e dé-

éluy

luy

oour-

faire,

dans s, se

teint fou-

nez:

lam-

Ce n'est pas que de leur nature elles avent ce pouuoir; si Dieu gardoit la rigueur de ses droits comme il n'y auroit point de satisfaction qui pûr appaiser sa colere, aussi n'y auroit-il pas de bouclier qui pust resister à ses coups : Mais comme le Soleil esleue luy mesme les vapeurs, qui se forment apres en nuée, & seruent à moderer sa chaleur; ainsi Dieu mesme veut prendre les larmes dans nos yeux, pour les esleuer jusqu'à son throsne, afin d'y moderer l'ardeur de son courroux, & de rallentir sa violence; montrant bien qu'il a enuie de se laisser vaincre, puis que luymesme nous donne des armes pour le combattre, qu'il nous en montre l'vsage, & qu'il s'oblige par serment solemnel à se laisser surmonter : Si Ezechi impius egerit pænitentiam , omnium iniquitatum, 18. 28 quas operatus est, non recordabor : l'épargneray le fang du pecheur, bien qu'il en deuroit raisonnablement arrouser mes Autels; ie ne demande que les larmes, & ie proteste qu'en quelque temps qu'il les versera, i'oubliray tous ses pechez; au mesme moment qu'il pleurera sur la terre, ie luy pardonneray dans le Ciel. Soit qu'il aye voulu en cela pouruoir à la gloire de sa Misericorde, ordonnant des moyens si foibles & si impuissans; afin qu'il parust bien que la victoire que

nous remportons sur la Iustice, estoit plûtost vi effet de sa Bonté que non pas de nos larmes: comme suivant la pensée de saint Paul, il employa pour la conuersion du monde de tres-foibles instrumens, afin de recueillir toute la gloire de cet ouurage, & faire voir visiblement que c'estoit sa main qui l'auoit fait , Infirma mundi elegit, vi confunderet fortia. Qu'y a-t'il de plus foible que nos douleurs ? quoy de plus impuissant que nos larmes ? Ce sont bien les témoignages, mais non pas les soulagemens de nos peines; qui marquent que nous sommes malheureux, mais qui ne nous empeschent pas de l'estre : Vne mere a beau pleurer sur le tombeau de son fils, ses larmes montrent bien qu'elle l'a perdu, mais elles ne luy rendent pas ce qu'elle pleure : Vn homme a beau regretter la perte de son bien, il ne le recouure pas par ses larmes. Cependant, dit faint Chrysostome, ce qui est inutile pour tous les autres maux, devient le remede de nos crimes, nous reparons nos pertes en les pleurant, pour montrer que c'est de Dieu qu'elles ont receu ce pouuoir, & qu'il faut l'attribuer plutost à sa bonté qu'à nos larmes ; & qu'il couronne, comme dit faint Augustin, plûtost ses dons que nos merites. Soit encore que Dieu aye voulu montrer sa sagesse en cecy, & confondre la malice des Demons, employant les effets du peché pour le détruire, & les punitions mesme de sa Iustice pour l'appaiser. Puis que c'a esté ensuite de leur peché que nos premiers parens commencerent à deuenir sensibles aux atteintes de la douleur, leur appliquant l'vsage des larmes, &

s'ef qu'i feat re, met dan mal a eff mar allia me noit 21 dt 172 met mes faire peni goir 9711172 que

trion

men

auec

de f

on a

auon

crim

main

Ora

les c

Vain

Dimanche apres la Pentecoste. 272 s'estonnerent de voir couler l'eau de leurs veux qu'ils n'auoient encore veue que dans les ruiffeaux & dans les fontaines : Ainsi dans la nature, il tire la paix du monde de la guerre des elemens, & les remedes des poisons mesmes : Ainsi dans l'estat de la Grace, la Croix, qui estoit la malediction de la Iustice, a esté l'Autel où elle a esté appaisée; & jadis il plaça luy-mesme les marques de sa reconciliation & le figne de son alliance sur les nüées du deluge qui estoient comme les restes des eaux que son indignation venoit de verser sur le monde, Arcum meum ponam in nubibus. Disons aujourd'huy que Dieu met son arc sur le deluge innocent de nos larmes, qu'il fait vn pact auec nos douleurs de faire cesser son indignation à la veuë de nostre penitence. C'est ainsi que les appelle saint Gregoire de Nazianze, Lacrima diluui nostri suns mundi expiamentum. Certes de quelque costé Naz. que leur vienne ce pouuoir, ne sont-elles pas triomphantes, puis qu'auec trois gouttes seulement elles esteignent toute la colere de Dieu, auec trois soupirs elles font tomber les foudres de ses mains, qu'il tenoit sur nostre teste? Et si on a jadis admiré l'eloquence d'vn Orateur pour auoir tellement fléchy son luge en faueur du criminel qu'il défendoit, qu'il fit tomber de ses mains la Sentence qu'il auoit déja fignée; que dirons-nous des larmes d'vn Penitent, de ces Orateurs muers, de ces Ambassadeurs, qui dés aussi-tost qu'elles paroissent, obțiennent ce qu'elies demandent? Il ne faut qu'estre veues pour vaincre & pour triompher de la justice de Dieu.

W13

es;

ma Oi-

ire

lue

ndi

oi-

ant es,

qui

ais

ere les

lles

m.

ne

dit

ous

CTI-

nt,

retoft

ne,

que

ulu

na-

ché e fa

nite

ene la

, 80

272 Sermon pour le dixième & pour appaiser entierement son courroux?

Mais si encore pour justifier le procedé de sa Bonté & de sa Sagesse, il faut que dans nos larmes il y aye quelque proportion auec sa Iustice, qui donne quelque pretexte honorable à son pardon; Nous y trouuerons encore des éleuations secretes qui peuuent aisément vaincre sa colere, & satisfaire à ses interests. Pourquoy est - ce donc qu'il se fâche contre l'homme? pourquoy prend-il les armes contre le pecheur n'est-ce pas pour se venger des affronts qu'il a receucs de ses crimes, pour reparer la gloire qu'il luy a oftée, & rétablir le desordre qu'il a introduit dans le monde par ses iniustes déreglemens? Comme nos cœurs sont les arbitres de la gloire de Dieu, & pour ainsi patler, les juges de ses droits & de ses causes, auquel ils peuuent conseruer l'honneur, & luy donner par la suite de leur liberté le rang qu'il merite dans le monde ; aussi quand ils viennent à se débaucher, ils peuvent rauir à Dieu cene gloire, renuerser cet ordre si raisonnable & si naturel, arracher Dieu de son throsne, & par vne injuste preferance le mettre au dessous d'vn plaisir, ou d'vne haine, ou d'vne vanité. Et c'est l'effer miserable du pecheur quand il presere quelque creature à Dieu mesme, qui irrite sa colere, & qui l'oblige de faire vn jugement ou particulier pour chaque homme, ou public pour tous les coupables, pour les obliger à se retracter de leurs Arrests, & leur faire auouer qu'ils ont mal-jugé de Dieu, & ainsi les contraindre à le rétablir dans le rang dont ils l'auoient banny par leur

qu' me ceu crit tior de :

Leu

€01

fes full Tri luy offic Die cher que buna

pein atter flice uisib vous ceme Hé l

des

faits te pa cœur Ne d

dit a

Dimanche apres la Pentecoste. 273 leur Sentence. Ce sera pour cela mesme qu'elle condamnera les pecheurs aux Enfers, afin de rétablir dans ce monde de tourmens, les desordres qu'ils auoient commencez en celuy cy; & foûmettre par vne iuste punition au dessous de Dieu, ceux qui s'estoiet esleuez au dessus de luy par vne criminelle desobeissance. Mais que ces reparations sont odieuses à sa Bonté! qu'il luy fâche de monter sur son Tribunal, d'aller prononcer ses Arrests; qu'il voudroit bien que ces crimes sussent condamnez & punis en quelque autre Tribunal, pour n'estre pas obligé d'en chercher luy mesme la vengeance! Et c'est le veritable office de nos larmes, que de préuenir la justice de Dieu, & de faire à peu prés à l'endroit du pecheur ce qu'elle feroit elle-mesme : D'où vient que saint Augustin leur donne comme vn Tribunal, où la conscience sentant son crime, prend la place du Iuge, se sert mesme de la cruauté des Bourreaux, & s'expose aux rigueurs & aux peines. Qu'est-ce donc, ô mon Dieu! que vous attendez des effroyables jugemens de vostre lustice, que vous ne puissiez receuoir dans cet inuisible Tribunal de misericorde ? Qu'attendezvous de l'Enfer, que vous n'ayez mis plus doucement & plus agreablement dans ces larmes ? Hé bien vous obligerez alors ce coupable tremblant de retracter les mauuais jugemens qu'il a faits de vostre merite; & n'est-ce pas la premiete partie de sa penitence que de condamner son cœur à desauouer l'injustice de ses sentimens? Ne dit-il pas par ses regrets tout ce qu'il eust dit au jugement par ses desespoirs & par ses Dominic:

e fa

lat-

tice,

fon

eua-

e fa

uoy

me?

eur?

qu'il

gloi-

ordre

uftes

arbi-

atler.

iquel

onner

meri-

ent à

cette

& fi

z par

d'vn

t c'est

efere

ite sa

ne ou

pour

racter

ls ont

eàle

ny par

leur

274 Sermon pour le dixième

plaintes, qu'il a eu tott de vous offenser, que vous meritez de regner ? Vous voulez encore que vostre puissance repare les desordres , & vous rétablisse sur le throsne dont ses crimes vous auoient chassé: N'est-ce pas la gloire que vous receuez par les abaissemens de ce pecheur, qui s'humilie sous vostre main, & qui vous ap. pelle son Dieu? Enfin vous voulez vous venger, ne l'estes vous pas par ses larmes , & plus ho. norablement mille fois que par tous les gemisse. mens des damnez, qui ne vous donnent leur douleur qu'a regret, & auec blasphêmes; au lien que le pecheur penitent les porte sur vos Autels comme des victimes volontaires, & des sacrifices de sa liberté ? Encore comme ce seu discret, ainsi que l'appelle Minutius Felix, va chercher dans toutes les parties du pecheur les restes de ses crimes pour les punir ; ainsi la penitence ira porter par tout la vengeance des pechez commis, & punir les instrumens qui en seront coupables; elle brisera le cœur, elle sera pleurer les yeux, elle fléchira les genoux, elle ouurira la bouche pour dire à Dieu, Deus propitius esto mibi peccatori.

Et à la veue de cette raisonnable vengeance, qui doute que Dieu n'appaise son courrous? Certes quand Dieu n'y seroit pas obligé parles douleurs de ses larmes, il y seroit comme forcé par les loix de sa colere: Qu'il n'aura garde de penser à la yengeance, se voyant si heureusement vengé, ny de punir deux sois vn mesme crime: Qu'il allast encore chastier vn penitent apres qu'il s'est chastie luy-mesme, qu'il allast

pa no Qu qu ma cer dér est

COL

ār.

n'a peu fair abrile fa que d'vi pou tisf fa que

nes Dan mie feur

qu'

do

Dimanche apres la Pentecoste. 275 erracher des larmes, & briser par les foudres de ses mains vn cœur déja brisé de sa douleur, & par la force de ses mains : A Dieu ne plaise que nous ayons ce sentiment apres auoir vû ses pleurs: Quoy que ce foit quelques peines temporelles que Dieu reserve souvent pour acheuer ce qui manque à nos pleurs & à sa vengeance ; il est certain qu'il appaise à ce moment cette éolere déterminée que le peché mortel merite, & qu'il esteint encore tout l'Enfer pour vne ame penitente : En quoy consiste la verité de la justice de Dieu, bien qu'il luy reste quelque emotion, comme on appelle vne mer calme quand elle n'a plus de tempeste, encore qu'il reste quelque peu de vent, qui remuë les flots. D'où vient que faint Bernard appelle la penitence comme vn abregé de l'Enfer , Compendium : Pour dire qu'elle fait auec ses douleurs & ses larmes tout ce que l'Enfer fait auec tous ses feux & ses tourmens; & qu'vn moment de regret tient la place d'une eternité toute entiere : Auec cet auantage pour Dieu, que iamais il n'aura en Enfer vne satisfaction toute entiere, jamais il ne rétablira sa gloire dans ces seux; il verra les pechez toûjours viuans au milieu des flammes, au lieu qu'ils sont entierement détruits par les pleurs; d'où suit que ces larmes le mettent en estat de ne pouuoir rien pretendre.

que

core, &c

imes

que

neur.

s ap.

nger,

niffe.

leur

; au

e vos

e feu

, va

ir les

a pe-

s pe-

i en e fera

, elle

5 pro-

ance,

roux?

force

de de

eule-

nelme

nicent

allaft

Allez donc, pecheurs criminels, allez prophanes coupables lauer vos pechez dans vos larmes. Dauid, depuis que vous auez prophané les lumieres de vos propheties par l'impureté de vos feux adulteres, depuis que vous auez trempé

Sij

vostre Sceptre & vostre glaiue dans le sang d'yn Innocent , Dieu s'est declaré contre vous ; & apres auoir fait des miracles en vostre faueur, il veut faire des prodiges pour vostre ruine : Si yous auiez vn autre ennemy, ie vous confeille. rois de dresser des armées; mais ayant affaire contre la Iustice de Dieu, il ne vous reste que vos larmes pour vous deffendre de son courronx. Aussi alla-t'il baigner de ses larmes le lict qui estoit le theatre de son peché; & il laua par ce sang de son cœur le sang de l'homicide d'Vrie: auec vn si heureux succez, que Dieu éteignit ce double enfer qu'il auoit preparé contre les pechez d'vn Roy, & contre les crimes d'vn Pro. phete: Et c'est encore auec ces mesmes armes que nous vismes ces iours passez la Magdelaine aux pieds de IEsvs triompher de son cœur ; les mesmes larmes qu'elle versa sur ses pieds, éteignirent le feu de sa colere, qu'elle auoit si souuent irritée par les flammes impudiques de ses yeux; & ses cheueux en les essuyant, menoient son cœur comme captif, & l'obligeoient à rompre ses chaînes qu'elle auoit si souvent meritées par les mauuais vsages de ses cheueux mesmes. C'est encore auec les armes que ce publicain veut aujourd'huy furmonter Dieu jusques dans son Temple, & l'obliger auec trois ou quatre paroles de figner sur l'Autel l'absolution de ses crimes, Deus propitius esto mihi peccatori : Et cependant quand ces illustres penitens verserent leurs larmes, IESVS n'auoit pas encore verié son Sang: Dauid n'auoit pas encore vû de Crucifix; la Magdelaine baise des pieds qui n'auoient pas

na tol les de

ieA

nit gla fai Pe en no la l

qu

les pri yer leu lia

CIC

Dimanche apres la Pentecoste. 277

efté percez; & le Publicain prie dans vn Temple où il n'y auoit pas d'Autel, ny de Confessionnaux. Helas ! si ces larmes vainquent Dieu soutes seules, que feront elles maintenant que IESVS-CHRIST y a meslé son Sang, & ajoûté à ces premieres rigueurs qu'elles auoient receuës de la bonté de son Pere, cette nouvelle suitte de

rigueur.

g d'vn

5 ; 80

eur, il

e : Si

feille.

affaire

te que rroux.

ct qui

par ce

Vrie;

nit ce

es pe

n Pro-

armes

elaine

r; les

, étei-

1 100-

de les

noient

rom-

eritées

elmes.

olicain

s dans

quatre

de ses

Et ce-

ferent

lé lon icifix a

at pas

Et c'est icy le second fondement de nos esperances, & comme la derniere source qui fait Point croistre nos lauriers, auec le Sang de IEsvs mesme; non seulement parce qu'il a fourny de nouueaux motifs à nos larmes, que nous auons montrées déja si triomphantes en la premiere partie de nostre discours, leur ouurant autant d'yeux pour couler qu'il y a eu de playes par lesquelles il est forty : Non seulement aussi parce qu'il nous a donné de puissans exemples de penitence, nous dépeignant vn Dieu tout sanglant, faisant penitence de nos pechez sous le fais de ses épines: Mais parce que cet adorable Penitent ioignant son Sang auec nos larmes, & encore celles dont l'vsage nous est plus aisé, nous a donné le moyen de vaincre facilement la Iustice de son Pere: Et c'est l'obligation, mon Sauueur, que nous auons à vostre charité d'auoir tant aimé les miseres de l'homme, qu'apres les auoir diuinisées dans la nature que vous auez prise, vous estes venu chercher jusques dans les yeux & dans les cœurs des pecheurs les douleurs & les larmes, pour les confacrer par l'alliance des vostres. Comme parmy les autres Sacremens que vous laissaftes à nostre égard pour

da

tri

Ta

cœ

qu

dr

per

tou

foit

noi

qu

Voi

Her Eco

du

80

ent

Clo Va

que

estre les fontaines eternelles de vostre Sang vous fistes vn Sacrement de nos larmes, & de nos douleurs, voulant que les douleurs d'vn penitent fussent vne partie de la penitence; & qu'ainsi il se fist vn composé merueilleux du Sang d'vn Dieu auec les larmes des penitens. Heureux mélange à la verité, qui a vny des choses si éloignées pour nostre bien , qui éleue ces marques de nostre foiblesse, & ces effets de nos pechez, indignes de paroistre deuant ses yeux. iusqu'à pouuoir triompher du cœur de Dieu, à deuenir les causes agissantes de nostre grace, & les fontaines publiques de nostre salut. En quoy il femble qu'il soit arriué ce qui arriue aux petits tuisseaux, lesquels apres auoir coulé quelque temps tout seuls, se vont enfin messer dans quelque grande riviere ; où par la perte de leur nom leurs eaux font comme ennoblies par le mélange des autres, qui les meinent pompeuse. ment dans l'Ocean, où ils n'eussent sceu arriver qu'à peine d'eux-mesmes. Ainsi les larmes des hommes qui pendant l'ancien Testament auoient coulé separées, se sont messées heureusement dans le Sang de IESVS, qui les conduit encore aujourd'huy comme en triomphe dans le fein de son Pere, pour y éteindre les flammes de sa Justice.

Car quand il n'y auroit que cette alliance de fon Sang auec nos larmes, en fuitte du pact qu'il a fait auec son Pere, il a marié & attaché ses merites à nos douleurs; si bien que les yeux de Dieu, qui vnissent en vn moment les choses les plus éloignées, considerent le Sang de son Fils Dimanche apres la Pentecoste.

ing ?

nos

itent

nsi il

d'vn

reux les fi

mar-

s pe-

cux.

11, 4

3, 8

quoy

petits

elque

dans

e leur

ar le

eule\_

rriver

es des

oient

ment

ncore

ein de

de fa

ice de

qu'il

né les

ux de es les

n Fils

dans nos larmes, comme si effectivement elles couloient sur nos cœurs; & nous regardent dans on Confessionnal comme si nous estions sur le Caluaire, & sous les playes sanglantes de IESVS-CHRIST. Que s'il a esté si puissant sur le Caluaire, ine le sera pas moins dans les Confessionnaux; sil a pû effacer les pechez de tout le monde, qui coute qu'il n'efface ceux d'vn penitent ? & s'il a riomphé de la colere generale de son Pere, ne riomphera-t'il pas maintenant de l'indignation sarticuliere qu'il auoit conceue contre ce pecheur ; puisqu'il verse ce mesme sang sur nos cours, qu'il presentoit alors sur cet Autel; vû qu'il n'est pas de ces causes limitées, qui ont besoin de certaines differences des temps & des circonstances des lieux pour employer leur verm, & exercer leur puissance ? Par tout ce sang jeut agir , pourvû qu'il puisse paroistre ; par put il est triomphant, pouruu seulement qu'il foit vû. Et puisqu'il l'a offert à son Pere, il reconnoistra bien ce sang de son Fils en quelque endroit qu'il se trouue; & quoy qu'il soit messé parmy les larmes du pecheur, comme il entendit jadis la voix de celuy d'Abel à trauers la terre qui le couuroit ainsi exaucera-t'il celuy de son Fils à trauers les douleurs qui l'enuironnent. L'Histoire Ecclesiastique raconte que sainte Heleine, mere du grand Constantin, reuenant de la Terre sainte, & de cette fameuse conqueste de la Croix, d'où, entr'autres dépouilles sacrées elle portoit les cloux qui auoient attaché I svs à ce bois ; le Vaisseau qui portoit ce sacré fardeau fut attaqué d'vne violente tempeste, qui ayant rompu

Simi

20

n

CC

da

pa

ce

80

m

CE

de

P

q

il

n

B

son masts, déchiré ses voiles, épouuanté ses Nant tonniers, sembloit apparemment estre menacé d'vn naufrage inéuitable. Comme cette fainte Princesse ayant esté inspirée du S. Esprit, pri en main vn de ces Cloux, & l'ayant applique à sa bouche le ietta dedans la mer, qui soudai. nement à la veue de cette precieuse relique, comme si elle eut reconnu le sang de celuy qu' l'auoit calmée d'autrefois auec vne de ses paro. les, arresta ses flots & appaisa cet orage : S bien que depuis cette mer, qui auparauant estoi diffamée par les naufrages qui s'y faisoient on dinairement, est restée tres-paisible: Cependant ce n'est qu'vne piece de fer insensible, qui auoit esté teinte du sang de Iesvs, & qui n'auoitalors qu'vne legere impression de cette couleur, à grande peine reconnoissable; encore auoit-il receu cette reinture par le ministere des Bourreaux; & que dirons-nous donc de nos larmes, qui sont imbuës du mesme sang, par l'application de IESVS mesme? Sans doute si nous les plongeons dans le sein de la Iustice de Dieu, comme en vie mer agitée de mille orages, elle les appaisca tous, que ce sang qui est par tout accoustumé à vaincre, produira des lauriers au milieu mesme des épines de nos douleurs & de nos larmes?

Vû principalement que c'est pour cette sinqu'il s'interesse dans nostre penitence, asin de nous faciliter ces victoires; car encore bien que ce soit toûjours le mesme sang, il n'a pas toûjours les mesmes vsages: Mais, comme lorsqu'il l'osfrit sur la Croix, il l'employa diuersement; aussi

Dimanche apres la Pentecoste. 281

lorsqu'il l'applique à nos cœurs, c'est pour des actions differentes : Tantost il se mesle dans nos hommages pour honorer la majesté de son Pere; tantost il s'interesse dans nos actions meritoires, pour obliger sa liberalité; tantost il prie auec nos Oraisons pour obtenir sa misericorde; enfin il se mesle dans nos larmes pour satisfaire à sa Iustice, & ainsi triomphe de son courroux; comme la mesme rosée qui fait des épines sur les buissons, produit des fleurs dans les jardins, & des moissons dans les campagnes, suiuant les diuers sujets où elle tombe. le tire cette consideration de la fin mesme de ce Sacrement, qui est de détruire le peché, & de reconcilier l'homme auec Dieu; & puisque cela ne se peut faire sans appaiser sa Iustice, & satisfaire à son courroux, ne faut-il pas que le Sang de IEsvs, qui est le grand agent de cette affaire, vienne dans nos cœurs auec cette mesme vertu qu'il a eue sur le Caluaire, afin d'acheuer sur nous mesmes ce qu'il a commencé sur cette montagne ? Il n'entre pas à cette condition dans les autres Sacremens; dans les vns il présuppose que les pecheurs sont déja reconciliez auec Dieu, & ainsi ils n'ont pas besoin d'appaiser sa Iustice; les autres n'ont qu'à payer quelques restes des pechez, ou quelques fautes venieles : Que s'il faut que le Baptesme éteigne les flammes de son courroux, il n'est pas ordinairement beaucoup allumé par le peché originel, qui est plûtost la faute de nos parens que la nostre; nous naissons tels, mais nous ne nous rendons pas nous-melmes cri-

en vie pailera couftu-milieu de nos que ce oujours

il l'of-

; aus

Naud

enacé

fainte

, pri

plique

oudai. lique

y qu

paro.

e: S

nt or

oit esté

grande

minels , Nascimur filii ira. Mais il faut api paiser vne Iustice irritée par plusieurs abominables pechez, dont la liberté de l'homme est capable; & partant il faut que IESVS y vienne auec tout son sang, capable d'éteindre toutes les flammes de son cœur, & d'effacer tous les pechez possibles, puisqu'il n'y a point de peché qui ne puisse estre esfacé par la penitence; Quelle merueille apres cela, fi auec vn lecours si puissant nous auons des victoires si auanta. geuses , si ces illustres lauriers naissent si aisé. ment de nos larmes, puisqu'elles sont meslées auec le sang du Dieu mesme que nous vainquons ? qu'il se combatte & se surmonte soy. mesme. Faut-il s'estonner si on peut attribuer à nos Confessionnaux les trophées d'vn Dien vaincu, ses Arrests brisez, ses fléches rom. pues, ses foudres éteints, ses flammes étous. fées, puisque la Croix de IESVS y est plantée? O mon Dieu! c'est à vous que ces victoires coûtent cher, & vous n'auez trauaillé que pour nous les rendre aisées; pour appaiser vôtre Pere vous auez donné vostre Sang, &ilne nous faut donner que quelques douleurs & quelques larmes.

Encore ne sont-ce pas des douleurs qui soient dissiciles à arracher de nos cœurs, ny des larmes qui soient mal-aisées à verser de nos yeux; il prend de tous nos regrets ceux qui nous sont les plus aisez, & de toutes les larmes que nous pouuons verser, celles qui sont les plus faciles: Il est vray, Chrestiens, qu'il pouuoit raisonnablement demander les plus

fib fes aux les uoi act cor uoi infi

hu

lent nou ait i cation il comun fom

gien de l que Aut fent fi l rece justi

nou

Dimanche apres la Pentecoste. 283 humiliantes douleurs, les larmes les plus senfibles de nos cœurs pour y ioindre celles de fes regrets; il pouuoit attacher nostre pardon aux mesmes conditions qui ont jadis justifié les Abrahams & les Moises, que nous sçauons n'auoir appaisé sa Iustice que par des actes eminens d'vne contrition heroique: Encore apres cela n'eussions - nous pas achepté trop cherement vne faueur si importante ; encore eussions-nous esté trop heureux de pouuoir éteindre auec nos pleurs les flammes d'vne Iustice si redoutable: Mais, ô bonté incomparable de Dieu! il veut relâcher de ses droits en faueur mesme des coupables qui les violent; & soit qu'ayant beaucoup enduré pour nous, il veuille soulager nos playes; soit qu'il ait merité par son Sang d'en auoir des applications aifées, il se contente de nostre Attrition pour faire le Sacrement de Penitence; il consent que nous messions des larmes si communes & si aisées auec son Sang; & que si nous ne sommes pas assez genereux pour pleurer pour l'amour de luy, que nous pleurions au moins pour nous-melmes.

C'est ainsi que l'entendent tous les Theologiens, qui mettent en cette facilité la douceur de la loy de grace, & les auantages glorieux que Dieu luy auoit promis sur l'ancienne loy: Autrement quel auantage aurions nous dans nos sentimens, quelle gloire dans nostre Sacerdoce, si la Contrition estoit toûjours necessaire pour receuoir la grace, qui seule satisfaisoit pour la justification dans l'ancien Testament? Qui ne void

ap.i omieft

toutous e pe-

ours inta-

ailéflées vain-

foy. ner à
Dieu

romtoufntée ?

oires que vô-

il ne

larnos qui s lar-

font qu'il plus

que nostre reconciliation nous seroit plus diffia cile en ces temps d'amour, que non pas en ces premiers siecles qui ont esté plus rigoureux; puis qu'auec cette Contrition interieure, dont la necessité nous est commune auec eux, nous aurions encore comme vne surcharge de cette obligation fâcheuse de confesser nos pechez, & de souffrir cette honte naturelle qui se trouue en cette occasion? Qui doute que dans cette comparaison les Chrestiens ne pussent regarder cette loy com. me plus douce, qu'ils ne jettassent quelque soù. pir sur l'ancien Testament, & ne fissent quelque plainte de leur estat comme moins fauorable à leur justification? D'ailleurs si toute la contrition de nostre cœur doit preceder l'absolution du Prê. tre, comme cet acte communique infaillible. ment la grace au mesme temps qu'il est, que fera l'Absolution, sinon declarer simplement que la grace a esté conferée? Et où est donc ce pouuoir de remettre les pechez que Dieu a donné aux Prestres, s'il trouue toûjours qu'ils sont remis, & qu'il ne les remette pas luy-mesme ? Où est cette vertu toute éclatante qu'il a attachée à leur voix, s'il n'en donne iamais la liberté; mais declare seulement qu'elle est donnée? Et ou est enfin la grace du Sacrement, si iamais il ne la donne? A part donc cette Theologie injurieuse à la dignité du Sacrement, & à la gloire du Sacerdoce, à la douceur de la grace, & aux esperances raisonnables que Dieu nous donne de notre salut. C'est vn artifice des Demons, qui pour nous détourner de la penitence, qu'ils n'ont iamais pû pratiquer, nous la representent si diste-

por recepas de not l'am nea

til

pot reg pot de reg ples reg Chi mot qui tes

peci

ce c

Dimanche apres la Pentecoste. 285

diffi

n ces

puis

ne-

rions

ation

uffrir

e oca

ailon

foû.

elque

ble à

rition Prê.

lible.

que

mena

nc ce

don-

5 Og

née à

mais

u est

ne la ieuse

Saespe-

e nô-

POUL

nt ia-

rile, & auec vn vilage affreux ; & pour nous ofter cette seconde table de nostre naufrage. nous la figurent comme herissée de pointes qui pequent blesser nos mains : Non Chrestiens pourquoy faisons-nous la penitence plus rigoureuse que IES vs ne l'a faite luy-mesme? N'est-il pas maistre de ses droits? ne peut-il pas disposer de ses graces ? Il declare qu'il desire bien que nous endurions ces glorieuses douleurs pour l'amour de ses larmes precieuses; mais que neantmoins il se contente de nostre attrition pourueu qu'elle foit veritable, que ce foit vn regret veritable d'auoir offensé Dieu, & que nous poussions nos larmes auec vne ferme protestation de ny plus retourner. Est-il disticile à vn homme de pleurer ? est-il mal-aisé à vn Chrestien de pleurer de la sorte? Encore n'est-il pas besoin de ces larmes sensibles des yeux, il suffit d'auoir le regret dans l'ame ; est-il donc mal aisé à vn Chrestien qui vit dans l'Eglise, où il a tant de motifs qui les peuuent causer, tant de raisons qui les persuadent? Ou s'il est sensible à ses pertes, il void tant d'objets qui luy reprochent son peché, & luy demandent comme à Dauid, qu'estce qu'il a fait de son Dieu, & pour quelle chose a-t'il fait vn si malheureuse échange? Ou s'il est sensible de la crainte, la Foy luy ouure vn Enfer qu'il a merité, vn Paradis qu'il a pû perdre ; à la veuë de ce feu & de ces lumieres est-il difficile de pleurer ? Mais quoy n'est-il pas besoin de faire de longues penitences auant que de receuoir l'absolution ? Ie dis encore vne fois, que ces dispositions ne sont pas necessaires, qu'il

suffit d'auoir vn vray repentir de ses pechez auer le Sacrement de la Penitence, pour auoir la remission de ses pechez, & rentrer dans la grace de Dieu : Qu'il est necessaire par apres de faire des austeritez, des jeusnes, & des mortifications pour satisfaire au droit, que la justice de Dieu s'est reserué de punir temporellement les crimes dont la coulpe est effacée, pour oster les restes des pechez qui pouvoient germer de nou. ueau, si par vne negligence coupable nous omet. tions ces moyens qui sont glorieux à Dieu, & fa. lutaires aux hommes : C'est ce qui a conduit les Antoines dans les deserts, qui a armé les mains de Hierosme de cailloux pour frapper sa poitrine : C'est à quoy on satisfait par les peines en. jointes par le Confesseur, par les peines volon. taires que se donne le penitent : Et c'est à quoy suppléent les Indulgences qui puisent dans les refors de l'Eglise & dans les satisfactions abondantes de Iesvs, dequoy contenter la justice de Dieu pour les peines temporelles que nous auons meritées par nos pechez, & dont nous n'auons pas fait entiere penitence : C'est pour cela que nous deuons former des larmes ; & cette facilité qu'elles ont à vaincre, nous oblige à y saisfaire; nous serons bien inexcusables si nous nous laissons vaincre à la justice de Dieu, que nous pouuons si aisement surmonter.

Conclu-

S'il falloit trauerser les mers, ou verser tout nostre sang pour appaiser cette Iustice, ha sa colere est si redoutable & l'Enfer si rigoureux, que nous deurions soussfrir tous les tourmens pour en éteindre les stammes: Mais que reg qu ces dre exc aya me t'il por pur pas

de:

auo N'a as il fer pou pou l'En

toûj

tout ces nées peni rom nous

pas fon pour Dimanche apres la Pentecoste. 287

auce

la re-

grace

faire

ifica-

ce de

nt les

er les

nou-

& fa

uit les

mains

oitri.

s en-

olon.

quoy

ns les

abon-

ce de

auons

auons

a que

faci-

fatis-

nous

, que

r cout

ha la rigou-

is que

demande Dieu pour pardonner nos pechez, finon que nous vainquions nos pechez & nos déreglemens? est-ce trop pour des coupables, & qui peuuent estre damnez ? Si les Iuges officient ces conditions à leurs criminels pour les absoudre, personne ne seroit condamné; & quelle excuse pouuons-nous alleguer de nostre perte ayant ces moyens de nous sauuer? Si vn pecheur meurt dans les pechez de sa vie, que répondrat'il à Dieu ? Malheureux , luy-dira-t'il , pourquoy portes tu à mon Tribunal les traces de tes impuretez, le sang de tes homicides? Ne t'auois-je pas laissé mon Sang pour effacer ces traces? N'v auoit-il pas des Confessionnaux dans mes Eglises? N'auois - tu pas des yeux pour pleurer ? Tu en as bien eu, impudent, pour aimer & pour verser mille larmes pour tes amours, tu n'en a pas pour en expier les flammes : tant de soupirs pour les commettre, & pas vn pour les effacer; l'Enfer, dira-il, les punira.

Quoy donc pensons-nous que Dieu souffrira toûjours les abus, & qu'il mettra toûjours en but la facilité de sa Misericorde? qu'il endurera toutes ces negligences criminelles qui sont viure ces malheureux dans leurs pechez durant les années entieres, sans trouuer vn jour pour leur penitence? Non, non, il fermera ses Eglises, il rompta ses Confessionnaux. Viendra le temps où nous nous verrons dans vn abandon entier, où nous ne trouuerons pas vne Eglise pour y prier, pas vn Prestre pour nous absoudre; il separera son Sang de nos larmes; on aura beau pleurer pour lors, ce seront des pleurs inutiles, ce se-

ront de ces penitences des damnez; ils font penitence; disons plus, ils font des confessions generales; mais las ils ne receuront pas l'absolution des pechez qu'ils ont confessez; ils pleurent, mais leurs larmes seront sans effet: & la cause de leurs regrets sera de n'en auoir pas eu en ce monde, de ce que pouuant si aisément se sauuer, ils se sont damnez; de ce qu'ils brûlent dans vn feu qu'ils ont pû éteindre. Las vne larme, diront ils, pouuoit y a quelque temps éteindre toutes les stammes de l'eternité qui suit; & maintenant toutes les larmes d'vne eternité ne pourront pas diminüer les stammes d'vn moment.

fa

Earni

Ha Chrestiens, n'est il pas juste de préuenit ce malheur? Nous sommes encore en estat d'éteindre ce feu de l'Enfor, comme dit S. Bernard , Aut igne, aut fonte , il ouure l'Enfer d'yn costé & vn Confessionnal de l'autre; tu as peché, il faut l'effacer ou en Enfer, ou en ce Confessionnal; il faut que tu le laues par tes larmes, ou que tu l'expies par ces feux; il faut vne penitence d'eternité ou d'vn moment; pleurer, ou brûler ; l'Enfer ou vn Confessionnal; vaincre Dieu par nos pleurs, ou en estre vaincus par ses flammes; lequel voulez - vous prendre? je vous fais juges dans le chois. Ha Chrestiens qu'il est facile d'en pouuoir juger; préuenir vne eternité de tourmens & de peines par vne larme & vn foupir : Iuste Dieu nous voulons prendre la penitence pour expier nos pechez; nous voulons les lauer dans les eaux de nostre cœur contrit, pour les noyer dans le fang

Dimanche apres la Pentecoste. 289 sang de vostre cœur debonnaire; nous voulons les soumettre à vostre Iustice en ce monde, pour meriter vostre Misericorde en l'autre: C'est ce que ie vous souhaite, au nom du Pere, & du Fils, &c.

nt pe

is ge-

ution

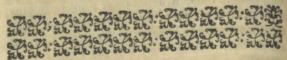
rent,

moner, ils ns vn , dieindre eindre eité ne mo-

éuenic estat . Berr d'vn as peen ce ar tes ix; il ment effioneftre - Vous . Ha juger; peines nous er nos s eaux ans le fang



Dominios



## SERMON

POVR L'ONZIE'ME

## DIMANCHE

APRES LA PENTECOSTE.

Bene omnia fecit, & furdos fecit audire, & mutos loqui. Marc. 7. 37.

IESVS-CHRIST a fait toutes les choses dans la dernière perfection; il a fait entendre les sourds, & parle les mnets. En S. Marc, chap. 7. vers. 37.



Es miracles de IEsvs ne sont pas des miracles seulement, mais aussi des mysteres; & par la guerison qu'il Daos opere fur les corps, il montre celle

qu'il fait dans les ames. Il guerit vn homme qui estant sourd & muet, auoit perdu ces deux sens, qui sont le plus necessaire à l'homme ; par l'vn nous receuons les fentimens des autres hommes, & par l'autre nous leur exprimons les nostres. C'est pour marquer vn miracle plus important qu'il fait dans les conuerfions des hommes, quand

Els 80 che min ce pot les role doit lang à pi

ler o qui 1 paro

faut . pour àvn fante le dif ргера pare trouu lance

pour

fourd.

font is

Dimanche apres la Pentecoste. 291 els ouurent leurs oreilles pour écouter sa voix, et quand ils ouurent leurs bouches pour prescher ses louanges. Pleust à Dieu que ce mira

cher ses louanges. Pleust à Dieu que ce miracle de Iesvs aujourd'huy pût faire ces mesmes
miracles, guerir cette surdité en nous & rompre
ce silence. Appliquons le discours de ce iour
pour rompre ce silence, & montrons comment
les Chrestiens doiuent ouurir les oreilles à la parole de Dieu, & auec quelle disposition ils la
doiuent entendre. Le saint Esprit descendit en
langues de seu sur les Apostres pour les animer
à prescher l'Euangile de Iesvs. Christ. Prionsle de descendre sur nous aujourd'huy pour parler de ces miracles, & pour pratiquer les mysteres qui y sont contenus; Ce sera la sainte Vierge
qui nous obtiendra cette grace, salüons-la par les
paroles d'vn Ange, en luy disant: Aue Maria.

dire,

rniere

parler

is des

Ti des

qu'il

celle

ne qui

iens,

ar l'vn

nmes,

stres.

ortant

quand

Ly a cette difference entre les paroles de Dieu & celle des hommes, que la parole des hommes n'ouure pas les oreilles des Auditeurs, il faut qu'ils ayent par eux-mesmes ce sens preparé pour l'entendre; vn Orateur ne sçauroit parler avn sourd, parce que sa voix n'est pas assez puissante pour rompre cet empeschement, & pour le disposer à l'écouter. Mais la parole de Dieu prepare elle-mesme l'ouïe de l'homme, & prepare les voyes par où elle doit passer; & si elle trouue quelque obstacle qui s'oppose à la puissance de sa voix, elle employe cette mesme voix pour le rompre: C'est sa gloire de parler à vn sourd, & de se faire écouter par ceux-mesmes qui sont incapables d'entendre. Ie ne parle pas de

Tij

cette parole comme residente dans la bouche de IESVS, où elle n'estoit que comme l'instrument de ses miracles ; ie n'entends pas aussi parler de ces guerisons miraculeuses qu'il faisoit sur les cœurs des hommes par la force de son elequence: le considere cette parole dans la bouche des Predicateurs, & comme elle a coustume d'estre annoncée dans l'Eglise comme parole de miracles, qui les opere tous les iours fur les cœurs des Chrestiens en les disposant à entendre les Oracles de IESVS-CHRIST: C'est en cette occa. sion où il faut que le cœur s'ouure à l'ouïe des oreilles; & que la liberté, qui a la clef de ce sens exterieur, aidée par le concours de Dieu, permette qu'on ouure cette partie interieure. Et c'est le miracle ordinaire de la parole de Dieu sur les hommes; elle entre par l'oreille dans le cœur; & puis par le moyen du cœur elle prepare l'oreil. le, & se presche, pour ainsi parler, elle-mesme, faisant seruir vne partie de sa voix, afin de les disposer à écouter le reste. Souffrons Chrestiens qu'elle exerce cette premiere partie sur nous, permettons qu'elle entre dans nostre cœur, pour nous instruire auec quel esprit nous la deuons entendre. Saint Paul, qui l'auoit receuë de Izsvs, nous apprend dans l'Epistre aux Thessaloniciens comment nous la deuons écouter; & en nous montrant ce que les premiers Chrestiens ont fait, il nous apprend ce que nous deuons faire Il veut dire de ceux qui ont receu la parole de Dieu, comme s'il disoit, c'est le motif par lequel vous la deuez écouter, & le seul sujet pour le quel on la doit entendre. Mais parce que ie trou-

be po coo en mo

lier pre mid le le le crai la pre

con

cou

(

ordila pi vn e fin Pro nou ure que res

nou

pas:

Dimanche apres la Pentecoste. 293 ne que nous deuons prescher la parole de Dieu en trois façons, comme parole de Dieu qui nous veut sauuer par ce moyen; comme parole de Dieu qui se sert de cette occasion pour nous faire beaucoup de graces ; comme parole de Dieu qui portera témoignage contre nous, si nous n'y cooperons pas : Considerons-la, s'il vous plaist, en ces trois differentes qualitez : 1. Comme vn moyen de la Prouidence, qui l'a establie pour la Dinissem predestination des hommes: 2. Comme vne oc- du difcasion de sa Misericorde, où il sit de particulieres faueurs: 3. Comme vn sujet qui nous represente sa Iustice si nous en abusons. Le premier nous imprime vn esprit d'en profiter: le second vn esprit de respect & d'affection pour en receuoir les graces; le troisiéme vn esprit de crainte pour le compte qu'il en faudra rendre & la punition qui nous en doit arriver. Ces trois considerations feront les trois partages de ce discours & les trois points de vostre attention.

e de

nent

r de

r les

uen-

e des estre

mira-

œurs

e les

occa-

e des e fens

per-

t c'est

ur les

cœur:

oreil-

elme.

de les

eftiens

nous,

, pour

euons

IESVS,

niciens

nous

ns ont

faire

ole de lequel

our le-

e trou-

C'est la premiere & la plus importante maxime de nostre salut, de nous seruir des moyens Point. ordinaires & communs que Dieu a establis pour la predestination des hommes: Comme ç'a esté vn effet de sa Bonté de nous auoir esleuez à cette fin surnaturelle de la Gloire ; c'est aussi à sa Prouidence de nous enseigner les moyens qui nous y peuuent conduire, & c'est à nous à suiure les routes qu'il nous en a tracées. Car outre que Dieu a attaché des benedictions particulieres à ces moyens communs, & au respect que nous rendons à ses ordres, & quine se trouvent pas ailleurs ; encore est-il bien à craindre que la

fri

po

no

lut

on

poi

res

le

cœ

fon

bun

pro

ain

pro

82 1

fuit

au

Pre

nift

l'an

a to

faut

fans

ract

min

mov

nous quittons les voyes ordinaires de sa Pront dence, il ne nous donnera pas d'autres secours. & ne fera pas pour nous sauuer des miracles extraordinaires. Quel est le moyen ordinaire & commun que Dieu a estably dans le monde pour la sanctification des hommes, & pour la predesti. nation des Saints, si ce n'est la Predication de sa parole? C'est par là qu'il nous veut sauuer; c'est vn flambeau, dit le Prophete, ou plûtost vn So. leil allumé en public pour éclairer tous les peuples; & vne semence diuine, dit le Sauueur, pour produire eternellement des fruits de sainteré & gloire : Semen est verbum Dei. Et la raison se doit prendre de la necessité de l'homme, & de la sa. gesse de Dieu. De nostre costé nous sommes in. capables de nous disposer à la saintere, ny de donner le moindre commencement à la Graces Non seulement à raison de la foiblesse de nostre nature, mais à cause de l'indignité & de l'ignorance de nostre peché; Non sumus sufficientes co. gitare aliquid ex nobis, tanquam ex nobis, dit l'Apô. tre; Esprit humain, quelque sentiment d'éleua. tion que vous donne vostre superbe, vous n'estes pas capable de former de vous-mesme vne bonne pensée qui serue de commencement à vô: tre falut : Nous auons besoin d'vne vertu étrangere, qui éleue nostre nature, qui fortifie no. tre foiblesse. Nous ressemblons, dit S. Anselme, à la terre, qui peut à la verité porter d'ellemesme des épines & des poisons, mais non pas des fruits qui seruent à la nourriture des hommes ; il faut pour cette fin qu'on ajoûte à sa fecondité quelque semence proportionnée à ces

8. Co

Dimanche apres la Penteco ste. 295 fruits; & il faut que nos soins la cultiuent. Nous pouuons à la verité tirer de nous-mesmes & de nostre fonds des pensées, ou inutiles à nostre salut, ou dangereuses à nostre perte; nos esprits ont vne fecondité naturelle pour produire des poisons ou des épines; mais pour ces importantes connoissances qui seruent à nostre salut, il faut que Dieu nous communique son esprit par le moyen de sa parole ; il faut qu'il transporte ces precieuses semences, ces pensées dans nostre cœur, ou comme parle saint lacques, qu'il ente son Verbe sur nostre ame; Suscipite instium Ver- Iac. 1; bum; afin que comme le Verbe dans la Trinité 21. produit le S. Esprit conjointement auec le Pere; ainsi de cette parole sacrée & de nostre cœur. il se fasse comme mesme principe commun , qui produise au dedans de nous l'esprit de la sainteté & de la grace. De cette necessité de l'homme, suit qu'il estoit de la sagesse de Dieu de suppléer au defaut de nos esprits par sa parole, & vne parole sensiblement annoncée par la bouche des Predicateurs: Car bien qu'il peust parler à tous les hommes immediatement par soy-mesme, comme il parloit aux premiers; ou bien par le ministere des Anges, comme il s'expliquoit dans l'ancien Testament: neantmoins ayant à parler à tous les hommes, parce qu'il les veut tous sauuer; ayant à pouruoir à l'instruction de tous les Chrestiens, il a esté plus conuenable que sans prendre des moyens extraordinaires & miraculeux, il leur fist annoncer sa parole par le

ministere des autres hommes; & que ce fust vn

moyen constant & perpetuel pour leur insinüer

rouis

ours,

acles

re &

pour

desti-

de la

; c'eft

n So-

peu-

pour

eté &

e dois

la fa-

es in-

ny de

Graces

noftre

igno-

tes co-

Apô.

éleua-

eftes

e vne

àvô.

étran-

e nô.

elme,

l'elle-

n pas

hom-

la fe-

à ces

T iiij

ses commandemens, & pour leur porter ses les

VO

tre

l'v

BO

dif

cel

gar

1on

del

out

urir

par

fen

Die

des

qua

emp

prer

play

le co

tem

des e

l'orn

quil

fucc

(unt:

fond eft v

mieres: Pourquoy cela? C'est parce que cette facon sensible de parler est plus accommodée à nos fens, & à la coustume ordinaire des hommes. Le sens de l'ouïe est le sens de la doctrine. dit le Prophete ; c'est par cette porte que les sciences entrent dans nos ames ; c'est par l'vsage de la voix & de la parole que se fait le commer. ce des esprits, & que les vns suppléent à l'igno. rance des autres. Or Dieu a voulu faire entrer par ce mesme sens ses veritez & ses connoissan. ces: Il a voulu, dit l'Apostre, consacrer l'oreille de l'homme à la naissance de la Foy, Fides ex auditu; auditus autem per verbum Dei. Platon 2 dit autrefois que les paroles font les chariots sur lesquels les choses sont portées pour entret dans nos esprits : les mesmes voix sont les chariots de triomphe sur lesquels la Foy entre dans nos ames. Ajoûtons en passant que Dieu a voulu honorer en cela le Mystere de l'Incarnation, où, comme dit saint Augustin, le Verbe s'el reuestu de nostre chair pour se proportionnera nos sens, & pour s'accommoder à nos vsages,

Vt se captui nostro accommodaret, vt vsibus ad-

diceret: Ainsi il a voulu reuestir cette parole eter-

nelle des voiles de nostre voix, & comme l'in-

carner d'vne nouuelle façon dans la bouche des

Predicateurs pour l'accommoder à nos vsages.

Le mesme Docteur compare la parole de Dieu

au saint Sacrement de l'Autel; pour dire que

comme à l'Autel il est couvert des especes du

Sacrement pour entrer dans nos cœurs par nos bouches, ainsi à proportion dans nos chaires il est

Aug.

10. 17.

Dimanche apres la Pentecoste. 297 voilé sous les ombres de nostre parole pour entrer dans nos esprits par nos oreilles; Il entre en I'vn comme nostre Sauueur, en l'autre comme nostre instruction & nostre lumiere; & c'est pour disposer & pour consacrer nostre ouie à cet excellent employ, que l'Eglise, dans les ceremonies du Baptesme, pratique celle que Nostre Seigneur garde aujourd'huy dans l'Euangile en la guerison de ce sourd ; le Prestre touchant les oreilles de l'enfant prononce ces mesmes paroles: Ephèta, ouurez-vous : Pour dire qu'vn Chrestien doit ouurir les oreilles de son corps & de son cœur aux paroles de Dieu, & que c'est par l'vsage de ce sens que Dieu veut faire sur luy les miracles de sa grace, & operer son salur.

Itto ette

eà

mine,

les age

ner\_

notrei

lan-

eil-

s ex

n a iots

trer

ha-

lans

ou-

10n,

s'elt er a

ges,

ad-

terl'in-

des

ges.

Dieu

que du

nos

left

En effet voyez comment la Prouidence de Dieus'est toujours comportée dans la conduitte des hommes; pendant le temps de l'Ancien Testament il a parlé par la bouche des Prophetes; quand il a esté question de fonder l'Eglise, il a employé la voix des Apostres, qui sont allez prendre la parole dans la bouche & dans les playes du Sauueur mourant, & l'ont portée dans le cœur des Idolatres : Ainsi dans la suitte des temps, quand il a falu donner des Saints & des enfans de Dieu à l'Eglise, on s'est seruy pour l'orner ou pour l'augmenter de la mesme parole qui l'a fondée: Les Predicateurs en cer employ ont succedé aux Apostres: Verbo Domini culi sirmati Pf. 323 funt; C'est par cette parole que les Cieux ont esté fondez, & qu'ils ont esté tirez des abysmes. Cela est vray dans la Nature; mais dans la Grace ç a esté par cette parole que le Ciel de l'Eglise a esté

Sermon pour l'onzième 298 tiré des abysmes de l'idolatrie; par elle les Saints

112

au

no

inf

pri

nou

del

c'el

luy

dan

bier

qu'

ne i

vna

au r

ple

tur o

fer

mile

illos

écou

Mai

ont esté faits comme des Cieux animez, comme parle S. Gregoire; c'est elle-mesme qui ajoûte tous les iours de nouueaux ornemens au Ciel, & de nouueaux predestinez à la gloire. le vous diray que c'est ce mesme Euangile qu'on nous presche aujourd'huy, qui a fait le courage de tant de Martyrs, & la puteté de tant de Vierges : ces mesmes termes qui seruent de theme & de sujet à nostre predication, a esté le fonde. ment & la cause du salut d'vne infinité de Saints; & c'est pour cela que Dieu a toûjours eu vn soin si constant de s'appliquer à entretenir & à perpetuer toûjours ce moyen dans le monde: Remarquez que la mesme prouidence qu'il a eue de conseruer l'Eglise, il l'a eue de conseruer sa parole dans son sein, & de l'entretenir comme yn t. Petr. fonds eternel de cette divine semence : In Alernum , Domine , permanet Verbum tuum. En suine il a pourvû qu'il yeust toûjours des Predicateurs dans l'Eglise, pour estre, dit l'Apostre, les Dispensateurs de ses Mysteres; les Semeurs de l'eternité, comme les appelle S. Hilaire, Satores aternitais. Pourquoy cela? afin que ce fust toujours & par tout vn moyen ordinaire & public pour la sanctification & pour le falut des hommes. Admirable prouidence de Dieu! mais qui nous oblige d'ouurir nos oreilles à cette importante voix pour l'écouter comme il faut, & nous en seruir à la fin de nostre salut, pour lequel elle est destinée par ces deux consequences : Premierement, s'il est vray, comme ie viens de dire, que la predication de la parole de Dieu soit vn moyen ordi-

1, 25.

Dimanche apres la Pentecoste. 299 naire de la predestination des hommes, nous denons presumer raisonnablement que la nostre aussi y est attachée, & que dans le cours de notre vie il y a quelque predication d'où dépend nostre eternité. le sçay bien que Dieu peut dispenser de cet ordre, que quelquefois il conuertit les pecheurs sans le ministere des Predicateurs; il devient leur Predicateur luy-mesme; il instruit par la lecture de quelque bon Liure, ou par des inspirations secrettes : Mais comme ce sont des privileges dont ie ne puis tirer de consequence pour moy, ie dois me tenir à la voye ordinaire: Donc nous pouuons craindre premierement, que si nous fermons l'oreille à sa parole, Dieu ne nous sauuera pas par vn autre moyen: Ie liray de bons Liures, ie mediteray dans mon cabinet; cela est bon, mais ajoûtez-y le moyen ordinaire; c'est par là que Dieu vous veut sauuer; si nous luy fermons les auenues de nos cœurs, il y a bien danger qu'il n'entre pas par vne autre. Ie dis bien plus, qu'il n'y a pas grande apparence qu'vn homme qui ne veur pas entendre la parole de Dieu, ou qui ne l'entend pas comme il faut, ne se sauuant par ce moyen, se puisse sauuer par vnautre: Le mauuais Riche demande de reuenir au monde, afin d'exhorter ses freres par l'exemple de ses tourmens : Quel puissant moyen de salut de voir vn homme damné qui presche l'Enfer luy mesme! Dieu ne veut pas employer ce miserable : Habent Moisem & Prophetas, audiant Luc. 16: illos; Ils ont Moise & les Prophetes, qu'ils les 29. écoutent: Voila comme il les renuoye à sa parole. Mais il ajoûte que s'ils n'écoutent pas ces voix,

ints

nme

oûte

Ciel,

vous

nous

e de

Vier-

eme

nde-

ints;

foin

per-

: Re-

ue de

a pa-

e vn

aterfuitte

teurs spen.

rnité, itatis.

¿ par

ıncti-

mira-

blige

pour

r à la

Ainée t, sil

predi-

ordi-

300 Sermon pour l'onZiéme

c'est signe qu'ils sont si mal disposez, que mesme quand ils verroient ressusciter des morts, ou reue. nir des damnez, ils ne croiroient pas à ces miracles: Ainsi, Chrestiens, nous deuons écouter la parole de Dieu, & l'écouter afin de nous la rendre prositable; c'est vn moyen que Dieu a étably pour nostre predestination & pour nostre salut; faisons, en l'écoutant comme il faut, qu'elle nous sauue.

POINT vn moyen ordinaire & commun de la prouidence de Dieu pour la predestination des hommes; mais c'est vne occasion fauorable, où elle fait de particulieres faueurs, qui ajoûtant vne nouuelle vertu à cette premiere, nous impose vne deuxiéme obligation de l'écouter comme il faut, & d'ouurir nos oreilles à sa voix, afin qu'il ouure ses mains & ses graces. Ie sçay bien, mon Dieu, que les faueurs de vostre Misericorde ne sont point attachées à la difference des lieux, ny à la difference des temps ou des occasions; Verbum

difference des temps ou des occasions; Verbum

1. Tim. Dei non est alligatum: Cette parole interieure

de vostre grace n'est point attachée à ces moyens
exterieurs; Vous l'auez donnée souuent en des
rencontres apparemment les plus éloignées de
cette conduitte; vous auez suiuy quelques ois les
pecheurs iusques dans l'excez de leur débauche,
pour leur presenter la lumiere qu'ils suyoient;
vous auez conuerty les Bourreaux iusques sur les
échassauts, où ils faisoient mourir les Martyrs,
& tous dégoûtans encore de leur fang. l'estime
neantmoins que si iamais Dieu touche les cœurs
des Chrestiens, si iamais sa Misericorde leur en-

uerf parc p 38 Palt part de f exce lorfo exter des i respo au d vn r larm dans altun regar turel la bo qu'il le du corre &ilf

lut e

de ce

rieure

rigat:

quip

que I

ment

Ha,

HOY

Dimanche apres la Pentecoste. 301 nove des inspirations puissantes pour leur conuersion & leur salut ; c'est par le moyen de sa parole, c'est quand ils assistent aux predications, & quand ils entendent la voix de leur legitime Pasteur, ou des Predicateurs qui parlent de sa part, & qui sont les instrumens & les organes de son zele: Et ie tire cette verité d'vn principe excellent de la Theologie & des Peres, que lorsque Dieu donne aux hommes quelque moyen exterieur de salut, il leur donne en mesme temps des inspirations & des lumieres interieures, correspondantes & proportionnées à ce qui paroist au dehors. Quand vous lifez dans l'Euangile que Nostre Seigneur a regardé S. Pierre, & qu'auec vn regard de ses yeux il luy a fait verser mille larmes; sçachez que tout cela s'est fait au dedans & dans le cœur de cet Apostre ; Intus Auga actum est, quod extus actum est; Il accompagna les regards sensibles de ses yeux d'vn regard surnaturel de sa grace: Ainsi quand il nous parle par la bouche des Predicateurs, en mesme temps qu'il frappe l'oreille du corps, il parle à l'oreille du cœur par des inspirations & des instructions correspondantes à ce qu'il nous dit au dehors; &il faut bien que pour rendre ce moyen de salut efficace à son dessein, il fasse cette alliance de ces deux differentes voix exterieures & interieures : Neque qui plantat , est aliquid ; neque qui t. Cors rigat: sed qui incrementum dat, Deus; Ny celuy 3. 7. qui plante, ny celuy qui arroufe, n'ont fait prefque rien; mais c'est Dieu qui donne l'accroissement à ses fruicts, & l'abondance à ses trauaux, Ha, Chrestiens, l'eloquence des Predicateurs

ne

e-

a.

la

re

ly

t;

us

nt

ce

5;

de

ié-

38

ire

u,

nt

la

473

ire

ens des

de

les

ne,

les

IS,

me

ens

ne sçauroit conuertir vne ame ; bien plus ; tout l'Euangile dans la bouche des Apostres ne sçauroit produire vn acte de contrition dans le cœur du pecheur, si Dieune parle au dedans par l'efficacité de sa grace : In cassum homo exterius mouetur, si cor eins interius gratia non repleatur. D'oil suit que Dieu qui parle pour se faire écouter. qui veut sincerement que ce moyen exterieur. que sa parole nous profite ordinairement, de soy-mesme; s'il ne tient à nous, il ioindra ces deux paroles ensemble. Quand vous entendez vn Predicateur qui vous annonce l'Euangile; Ministeria forinsecus sunt, adiutoria, admonisiones: ce sont des aides exterieures, des aduertissemens du dehors; mais qui ne passent pas au dedans du cœur, s'ils sont seuls; tout ce qu'ils peuvent faire, c'est quelque legere impression sur les ames, exciter quelque mouuement naturel & imparfait, qui ne peut pas operer la iustifica. tion: Mais sçachez qu'en mesme temps IESVS-CHRIST, qui a sa chaire dans le Ciel, parle au fonds de vostre cœur, Cathedram habet in Calo. qui corda docet. Par exemple, il y a deux Predicateurs qui parlent en mesme temps, dont l'vn est visible dans cette chaire, l'autre est inuifible qui a sa chaire dans le Ciel, ou sur cet Autel mesme; I'vn parle à l'oreille du corps, l'autre à l'oreille du cœur : Mais auec cette proportion & cette correspondance que IES VS-CHRIST dit à l'oreille du cœur par ses inspirations & ses graces, les mesmes choses que le Predicateur dit à l'oreille du corps : Semel loquueus est Deus; duo bac audini. Le mesme Euangile

a de hor ded pen nité fe fa me VOIX agiff en D que recte quen ceme ce qu objet coup du co & po

cœur

meln

ne en

leur o

peche

costez

dans i

tet ver

endur

libles

Dieu

mais e

dans

Dimanche apres la Pentecoste. 303 a deux voix qui le portent ; l'vne sentible au dehors, l'autre spirituelle au dedans : Mais celle du dedans est l'écho de celle du dehors; si l'vne dit penitence, l'autre dit penitence; si l'vne dit eternité, l'autre redit eternité: Et de ces deux voix se fait vn tout, que nous appellons la parole de Dieu, comme du corps & de l'ame se fait l'homme ; la voix du Predicateur est le corps, mais la voix interieure de la grace est comme l'esprit agissant qui l'anime; & c'est proprement parler en Dieu. Les paroles des hommes ne touchent que les sens, & par les sens elles arriuent indirectement à l'ame : Tout ce que peut faire l'eloquence d'vn Orateur, c'est de proposer esficacement ses raisons à l'esprit pour luy persuader ce qu'il pretend; & par de sensibles images des objets, animer les passions de l'ame, c'est beaucoup : Mais Dieu, qui est le maistre de l'ame & du corps, se sert de la voix de l'homme pour l'vn & pour l'autre ; par les droits qu'il a sur nos cœurs, il les touche immediatement par soymesme, il les instruit, il les éclaire, & leur donne en mesme temps le moyen de faire ce qu'il leur dit. Quelle plus fauorable occasion pour vn pecheur, que de se voir comme enuironné de tous costez des faueurs de la Misericorde, qui au dedans & au dehors le presse de se convertir ? Emit- Ps. 147 tet verbum suum, & liquefaciet ea. Voila des cœurs 18. endurcis par le peché, aussi froids & aussi insenfibles que la glace; ils entrent dans l'Eglise, Dieu leur parle par la bouche d'vn Predicateur; mais en mesme temps le S. Esprit souffle au de-

out

au\_

cur

ef-

mooù

er.

ur, de

ces

vn

1i-

les ;

ens

du fai-

les

38

ca-

VS4

au

elo,

di-'n

ui-

cet

ps,

TO-

VSira-

e le

1411-

gile

dans du cœur : Flabie Spiritus eius : cet Esprit qui

Sermon pour l'onziéme 304

ZU

fioi

fa !

diff

mo

fall

voi

Il

de n

pare

role

Mai

qu'i

tes

appi

que

au I

faire

tion

indig

de la

mais

moy

fuje

mau

paro

uem

mei

témo

avn

décend en forme de langues de feu sur les Apa: tres, décend inuisiblement dans ce cœur, & par l'abondance de ses inspirations fait fondre son endurcissement en larmes de penitence, & fluent aqua: Mais à qui est-ce que le Ciel donne ces belles esperances? Qui sont ceux à qui la parole de Dieu promet ces benedictions, si ce n'està ceux qui ouurent l'oreille pour la receuoir, & qui se disposent à ses graces? D'où suit premierement, que comme c'est vne occasion qui depend de la Misericorde de Dieu, & que le saint Ioan. 3. Esprit souffle quand il veut, & là où il veut, Spiritus vbi vult, spirat ; c'est à nous à ménager ses inspirations, & à profiter de ses pressans moune. mens. Dieu que c'est vn temps fauorable que celuy d'vn Predicateur! Il me semble que tout le Ciel est ouuert, que toutes les playes de IESVS sont ouvertes pour nous parler par les gouttes de son Sang, & par les inspirations de ses graces; ne faut-il donc pas de nostre costé ouurir nos cœurs pour le receuoir? Les perles sont formées de la rosée du Ciel, mais c'est au matin que tombe cette precieuse semence; il faut donc qu'en ce temps les meres perles ouurent leurs nacres pour receuoir cette merueille de la nature. Aussi deuons-nous auoir des dispositions correspondantes à la Misericorde de Dieu; comme les sujets doiuent estre proportionnez aux causes agissantes pour receuoir leurs impressions : Dieu nous parle exterieurement & interieurement, nous deuons donc ouurir & les oreilles du corps & celles du cœur à sa voix, & nous faire dire ces mesmes paroles à nous-mesmes, Loquere Domine, quis audit

Dimanche apres la Pentecoste. 305 audit seruns tuns : Ha Seigneur, parlez, puisque vostre seruiteur écoûte : Autrement n'est-il pas à craindre que si nous laissons passer ces occafions, elles ne soient entierement perdues, que sa Misericorde ne soit offensée par ces mauuaises. dispositions; & que si nous ne profitons pas des movens de sa Prouidence & de son amour, il n'en fasse les sujets de sa Iustice; qui est la troisséme voix que l'employe pour guerir la surdité des

Chrestiens, & pour leur dire Ephera,

på:

par

ion

uent

ces

aro-

eft à

, 84

nie-

de-

Caint

Spi-

r fes

uue-

e ce-

ut le

ESVS

es de

aces;

r nos

mées

tomqu'en

acres

Auffi

ndan-

**fujets** 

antes

parle

euons

les du

elmes

quia

andit

Il me fâche d'entrer dans cette derniere partie de mon discours, de changer cette chaire en vn Point parquet de la Iustice de Dieu; & faire de la parole de Dieu le sujet & le moyen de sa colere : Mais puisque le Sauueur, à la veuë de ce sourd qu'il guerit, iette des gemissemens & des plaintes, pour montrer la grandeur de son mal: apprenons du sujer qu'il a de se plaindre, celuy que nous auons de nous guerir; pour consentir au miracle de cette guerison que sa parole veut faire. Ce n'est pas que dans la premiere intention de Dieu il voulust que sa parole seruist à son indignation; il l'auoit establie comme vn moyen de salut, & comme vne occasion de Misericorde; mais voyant que les hommes abusoient de ce moyen & de cette occasion, enfin il en fait le sujet de sa Iustice : Pourquoy ? c'est que dans cette mauuaise disposition qui nous rend sourds à sa parole, soit que nous ne l'entendions pas effectiuement, soit que nous ne l'entendions pas comme il faut; outre l'extreme negligence que nous témoignons dans les choses de nostre salut, il y avn tacite mépris de cette parole; nous témoi-

Deminic.

mel

pun

fect

depi

non

ilat

pou

Occ

filen

Iufti

paro

Pred

role

paro

empl

de le

vang

& fo

cond

& des

tes ver

parce

des e

le pla

de leu

nantes

mélan

plus 3

parce

celuy

1

306

gnons que nous auons peu de respect pour sa voix: C'est pourquoy il faut que cette parole. qui est le sujet de nos mépris, soit le moyen de nos vengeances. Il exprime differemment les punitions dans les menaces qu'il en fait ; tantost il les prend de son costé, & dit qu'il envoyera sur la terre la famine de sa parole; Mittam famem in terram , non famem panis , neque siim aqua ; fed audiendi verbum Domini; & qu'il ostera ce pain & ce bien à son peuple pour punir le mépris qu'il en a fait. Tantost il prend sa punition du costé des hommes, & dit qu'il les aueuglera, qu'il les rendra sourds; & qu'ayant des oreilles ils n'écoûteront pas : Excaca cor populi bujus , & aures ejus aggraua; ne forte videant oculis, & auribus audiant : Ils ne m'ont pas voulu écoûter quandiay parlé; quand ils m'écoûteront, ie ne leur parleray pas ; & lors mesme que ie sembleray leur parler, ie garderay le filence. On dit que dans la Nature si vn homme est sourd de naissance, il est infailliblement muet; foit que n'ayant pas l'organe pour apprendre, il ne puisse pas parler; soit qu'il y ait vn nerf commun qui serue à ces deux organes de l'ouïe & de la parole, qui estant offensé pour vne de ses fonctions, est offense consequemment pour l'autre : Mais ce qui paroist sensiblement sur les corps des hommes, s'exerce inuisiblement dans les ames des pecheurs, qui sont sourds à la parole de Dieu, ou qui ne l'enrendent pas comme il faut; Il y a vne infaillible liaison entre le silence de Dieu & la surdité de l'homme ; Dieu punit nostre surdité par son filence; nous fommes fourds, il fera muet, lorg

Amos 2, 11.

> Maïæ 6, 10.

Dimanche apres la Pentecoste. 307

mesme qu'il ne semblera pas l'estre.

ir fa

ole,

n de

pu-

oft il

a fur

mem

; fed

in &

qu'il

costé

il les

n'é.

aures

IS AH-

li'ay

eray

par-

ins la

ileft

l'or-

rler:

a ces

Stant

Fense

troist

xerce

, qui

l'en-

llible

té de

fon

lors

Ie ne parle pas de ce silence public dont Dieu punit les pechez des hommes en leur ostant effectiuement sa parole; ainsi punit-il la rebellion des Iuifs en imposant silence à leurs Prophetes, & depuis en leur oftant l'Euangile pour le faire annoncer aux Gentils; Ainsi dans le Christianisme il a transporté son Euangile d'vne nation à l'autre; Il a fait taire les Predicateurs dans l'Orient pour venir prescher aux peuples dans ces parties Occidentales de l'Eglise. Mais il y a deux autres filences moins apparens dans lesquels il exerce sa Iustice, par lesquels il venge les outrages de sa parole ; Le premier reside dans la bouche des Predicateurs, qui preschant apparemment la pasole de Dieu, ne preschent pas effectiuement sa parole ; c'est lorsque ceux qui sont destinez à cet employ, trahissent la cause de Dieu & la sainteté de leur ministere; & qu'au lieu de prescher l'Evangile de Issvs, ils se preschent eux-mesmes, & font de leur vanité ou de leur interest vn second Euangile: S. Paul les appelle des Corrupteurs 2. Cor. & des Adulteres de la parole de Dieu, Adulteran- 2.17. tu verbum Dei. Pourquoy cela? dit S. Gregoire, parce qu'au lieu de donner à Dieu des fruits, ou des enfans legitimes de sa grace, ils cherchent le plaisir de leur vanité, & les fruits imaginaires de leur gloire. Vne autre version porte, Cauponantes; fallifiant la parole de Dieu, ils font vn mélange de leur passion auec l'Euangile: Ce n'est plus vn moyen propre pour la gloire de Dieu, parce qu'il n'est prononcé que pour la gloire de celuy qui parle. Ie sçay bien que c'est la faute des

gan

uan

CON

VOI

les o

qui

inut

par

ſé,

pref

qua

cette

infp

n'eff

vuid

pas

den

mefi

VIIC

blab

pas

paro

re se

fes n

est e

par f

Et d'

Re, (

fingu

porte

Predicateurs, que Dieu les punira pour le mans uais vsage de sa parole, & qu'il leur addresse les menaces qu'il fit à son Prophete, qu'il leur demandera compte du fang & du falut des Auditeurs, qui se seront perdus par leur silence, ou pour Ezech. l'auoir mal prononcée; Sanguinem corum de manibus tuis requiram. D'ailleurs Dieu se sert des pechez des Predicateurs pour punir les pechez des auditeurs; Vous auez abusé de ma parole, quand elle a esté annoncée par de fidelles Ministres, ie permettray qu'elle soit mise en la bouche de ces infideles Predicateurs, & qu'elle arriuera comme morte & languissante à vos oreilles: Vous auez écoûté mon Euangile comme parole d'vn homme par curiolité, ou autrement; quand vous vien. drez entendre la parole de Dieu, vous n'entendrez qu'vne parole d'homme. Certes comme il attime que pour recompenser la deuotion des peuples, Dieu procure de bons Predicateurs à son Eglife. comme souvent la bonne disposition des auditeurs attire des graces pour le Predicateur mesme, afin qu'il s'acquitte de fon deuoir; Il annonce vn Euangile, comme parle Origene, qui n'est pas pour luy; mais pour ceux qui l'écoûtent: l'estime tout de mesme que Dieu punit les mauuaises dispositions des peuples par les mauuais Predicateurs; & que lors mesme qu'ils portent sa parole, ils gardent le filence.

Mais il y a vn second silence plus dangereux & plus ordinaire; c'est lorsque Dieu ne parle qu'à demy, lors mesme qu'il fait annoncer l'Euangile par la bouche mesme de bons Predicateurs; & par une secrete justice qu'il exerce sur les audi-

Dimanche apres la Pentecoste. 309 reurs, il garde le silence, ve audientes non intelligant. Ie m'explique, par ce que i'ay dit auparauant, que la parole de Dieu, comme telle, est composée de deux parties & de deux differentes. voix ; voix exterieure de Predicateur, qui frappe les oreilles du corps ; voix interieure du S. Esprit, qui touche le cœur par sa grace. La premiere est inutile sans celle-cy; elle n'est parole de Dieu que par equiuoque. Quand vn auditeur est bien dispole, ces deux voix agissent en mesme temps, &c pressent des deux costez sa conscience: Mais quand il se rend indigne de ses faueurs, il retient cette deuxième voix, cette voix interieure de ses inspirations, & ne laisse que la premiere, qui n'est que l'écorce de la parole de Dieu, vne parole vuide. Il nous arriue dans cette occasion comme dans les grandes famines; Dieu quelquefois n'oste pas le pain au peuple, mais il oste au pain la vertu de nourrir; cette force rassassiante qu'il a de luymesme, Omne sirmamentum panis contriuit : C'est yn coup de la Iustice de Dieu. En voicy vne semblable famine de la parole de Dieu: Dieu n'oste pas effectiuement la parole; mais il oste à cette parole la vertu de persuader & de conuertir; il retire ses inspirations; & il parle comme s'il ne parloit pas. Moise parle à Pharaon & par sa voix & par ses miracles; mais Pharaon est sourd, son cœur est endurcy; Dieu ne luy parle pas interieurement par ses graces, c'est vn esprit d'endurcissement. Et d'où vient ce silence de Dieu? c'est nostre faute, c'est par là que Dieu punit nos pechez; mais

mau?

resse

leur

Audi-

pour

mani-

s pe-

z des

luand

es, ie

e ces

omme

auez

omme

vien-

ndrez

arrive

uples,

glife.

liteurs

elme,

ace vn

eft pas

estime

les dif-

redica.

arole,

eux &

e qu'à

rangile

s audi-

fingulierement le peu de disposition que nous apportons à ouir sa parole, Vndeste, dit S. Gregoire, Viii

VI

fuj

elf

ve

de

qui

yer

not

cor

que

La

La

c'el

Ch

cet

pro

que

pre

ler:

luy.

pou

mei

exti

de

COIT

espi

bier

bea de 1

vi cum culpis exigentibus auditorum cor omnipotenti gratia non tangitur, in cassum à Pradicatore exterius moueatur. Les Predicateurs ont beau tonner dans les chaires, outrir le Ciel, allumer tous les feux de l'Enfer; tous ces efforts sont inutiles pour ce pecheur; Dieu ne luy touche pas le cœur, pourquoy? parce qu'il ne s'y dispose pas comme il faut. On demande d'où vient que la parole de Dieu fait fi peu de fruit dans le Christianisme Iamais il n'y a eu plus de Predicateurs, & peutestre moins de conuersions & de penirences ? Cela peut bien prouenir de la resistance des hommes. apres mesme que Dieu a parlé & par sa voix & par ses inspirations, ils rejettent ses inspirations, ils étouffent ses precieuses semences; ils éteignent à la maison les flambeaux qu'ils auoient allumez en l'Eglise: Mais la commune faute des Chrestiens se fait dans la reception effective de cette parole; C'est la où les Demons appliquent toutes leurs forces pour rendre les hommes fourds & Dieu muet ; Ils ne peuvent pas aller directement étouf. fer les fources de benediction & de grace dans le cœur, & dans la bouche de Dieu; ils ferment le passage; ils l'étouffent en quelque façon dans nos oreilles, & nous empeschent d'écouter : Ils obligent Dieu à se raire, & nous rendre sourds ; ils le font muet, parce que pour punir nostre surdité, ils gardent le silence.

Conclu -

Faut-il donc pas que i'employe ce qui me reste de temps & de voix pour exorciser ce Demon sourd, & pour redire à vos oreilles Epheta, quod est adaperire? Ouurez vous à cette fainte parole, puisque c'est vn moyen de la Prouidence de Dieu, Dimanche apres la Pentecoste. 316 vn ouurage de sa Bonté, & qui peut deuenir vn sujet de sa justice; ce qui vous montre auec quel esprit vous la deuez entendre. Ie tire de ces trois veritez les trois dispositions que nous deuons auoir: 1. Nous la deuons écouter comme parole de Dieu, qui nous veut sauuer par ce moyen: 2. Nous la deuons écouter comme parole de Dieu qui nous sait prendre cette occasion pour nous verser ses graces: 3. Comme parole de Dieu qui nous la donne, comme deuant vn iour rendre compte de cette parole. La premiere, demande que nous l'entendions auec esprit d'en prositer; La seconde, auec esprit de respect & d'affection;

La troisième, auec esprit de crainte.

entis

mer

sles

tiles

Eur.

nme

e de

me ?

cut-

Cela

nes,

ons.

nent

mez

iens

ole:

eurs Dieu

ouf.

nsle

ntle

nos bli-

Is le

ité ,

este

ole,

eu.

r. le dis auec esprit d'en profiter ; parce que e'est vn moyen étably pour nostre salut : Ha ! Chrestiens, nous deuons donc nous en seruir à cet vsage, & venir à cette intention en l'Eglise pour profiter de la predication : C'est cette intention que le Demon tasche premierement de corrompre: il ne peut empescher vn bon Chrestien d'aller au Sermon le Dimanche; Que fair-il? Il prend luy-mesme le flambeau pour les conduire ; mais pour étouffer plus facilement le fruit dans sa semence, il nous imprime des intentions qui font extrémement contraires à la sainteté & au dessein de cette action : Il y mene les vns par coustume ; On va aujourd'huy au Sermon, il faut que ie fasse comme les autres : Il en conduit d'autres par vn esprit de curiosité, pour voir si le Predicateur fait bien; s'il y a des ornemens en son langage, de beaux raisonnemens: Comme si vn malade au lieu de receuoir la faignée qui le doit guerir, s'amufe à

V iiij

considerer la lancette qui doit fane l'operation? pour voir si elle est bien douce. Ha, mon frere, il n'est pas temps d'amuser vos yeux à cette impertinente curiofité, presentez le bras pour receuoir la guerison par cette petite blessure. Il y fait aller les autres par esprit de divertissement ; nous y passerons assez agreablement vne heure: On viendra, disoit Dieu à son Prophete, entendre ma parole comme on vient entendre vne chanson; & Dieu vüeille qu'on n'y vienne point par des intentions plus coupables, & pour y voir, & pour y estre vû; & du moyen de salut qu'on ne fasse pas vne occasion de damnation & de perte. Ha!il faut arracher ce flambeau au Demon, & prendre Pf. \$1. la parole de Dieu pour nous conduire vers elle-

mesme, Lumen pedibus meis verbum tuum ; quand i'entendray sonner le Sermon, & que i'iray a l'E. glise, ie diray en moy mesme, ie m'en vay entendre mon Dieu; il me veut patler des affaires de

mon falut, allons-y, l'affaire presse.

105.

2. Le second esprit auec lequel nous deuons ouir la parole de Dieu, c'est en esprit de respect & d'amour comme parole de Dieu, & d'vn Dieu qui prend cette occasion pour nous faire les faueurs de sa Misericorde : Saint Chrysostome dit que nous deuons affister aux Predications comme à la lecture des patentes de nostre grace que Dieu nous enuoye du Ciel: Voyez auec quel respect vn criminel reçoit les patentes du Roy qui luy pottent sa grace, & auec quelle attention il assiste ala lecture qui luy en est faite. Mais comment estimeriez-vous I svs melme, s'il venoit vous exhorter à faire penitence, s'il vous demandoit de quit-

rei CO pal

ba

€0

9721

La qui VOL ou tac VOY tion

ten dit iuft Vt t'il YOU n'at ie p enu

de

le ? 1 l'aud gue

Dimanche apres la Pentecoste. 313 ter tel ou tel peché, s'il vous en offroit le pardon: Ha! dit l'Apostre S. Paul, nous sommes les Ambassadeurs pour vous prier de sa part de vous reconcilier auec Dieu, Pro Christo Legatione fungimur. Il parle de mesme par la bouche des Predicateurs; N'arrestez pas vos yeux à la personne qui parle, c'est Dieu qui parle par sa voix. Que l'eau coule dans des canaux d'or ou de pierre, n'importe, pouruû qu'elle vous rafraischisse; quelle sorte par la figure d'vn serpent ou par la bouche d'vn Ange, c'est toujours la mesme eau. Qu'yne semence soit iettée par la main d'vn Roy, ou d'vn Laboureur, c'est la mesme semence. C'est Dieu qui parle par ces differentes voix, & il parle pour vous donner ses graces; & peut-estre c'est à telle ou telle Predication que vostre conuersion est attachée; peut-estre que vostre salut en dépend : voyez auec quel respect & auec quelle application vous la deuez entendre.

on;

ere,

im-

ecefait

lous

On

; &

ur y

pas a!il

ndre

elle-

nand

I'E.

ten-

uons

pect

Dieu

s fa-

e dit

mme Dieu

avn

por-

ala

hor-

quit-

3. Mais enfin nous deuons y apporter vn esprit de crainte; puisque cette parole de Dieu mal entenduë deuient vn sujet de sa Iustice; & au moins, dit le Prophete, retirera-t'il cet auantage, qu'il sera iustifié par les Predications qu'on aura faites: Vt iustificeris in sermonibus tuis. Venez-ça, dirat'il aux Chrestiens au sugement, comment auez-vous méprisé mes Commandemens? Pourquoy n'auez-vous pas fait penitence? Ne vous auois-ie pas laissé mon Euangile? Ne vous ay-ie pas enuoyé des Predicateurs pour annoncer ma parole? Car ou vous l'auez oüie, ou non: Si vous ne l'auez pas oüie; ie demande pourquoy? N'alle-guez pas vos affaires ny vos occupations; moy qui

2. Cor;

314 Sermon pour l'on Zieme Dim. &c. lis au fond de vos cœurs ie vois bien que c'est vne fatale negligence que vous auez eue pour vostre falut, vn mépris tacite de ma parole : Ou plûtoft vous auez eu peur que le Predicateur ne pressaft trop vostre conscience, d'estre obligé à l'issue du Sermon de quitter voltre peché, ou de souffrir mille remords & mille inquietudes ; c'est vn Docteur trop importun: Si cela est, ou vostre negligence, ou voltre mépris, ou vostre ignorance est coupable. Si vous auez ouy ma parole, vous y auez du apprendre telle & telle verité qui vous tend inexcusables ; l'allegue mes Predicateurs pour témoins; & c'est la où les Predicateurs s'éleueront au Iugement contre les pecheurs qu'ils ont exhortez, pour estre témoins des veritez qu'ils ont preschées à teliour, dans telle Eglise, sur tel Euangile: Nous vous auons dit que vous steiez de mauuais Chrestiens; que cette compagnie vous damnoit, vous auez méprilé nos paroles.

Ha! que ie doine estre vn iour moy-mesme le témoin & l'accusateur de ceux à qui s'ay l'honneur de parler aujourd'huy, que mes Sermons soient les pieces de leur condemnation; à Dieu ne plaise que ma voix serue iamais à ce suneste vsage; employons la plûtost pour dire encore vne fois Epheta. Tandis que Dieu a la bouche ouverte pour nous parler, ouvrons l'oreille pour l'entendre; tandis que ses playes sont ouvertes pour nous sauver, ouvrons nos cœurs pour recevoir ses graces; asin qu'il nous ouvre vn iour le Paradis, & nous reçoive dans la gloire: Où nous

que c

Dedi

la me

les qu

conduise le Pere, &c.



ne.

re

du

rir vn

s y

urs 'ć-

ils

tel

ous

me

ay

cr-

fuco-

che

our

rtes

ce-

ous

## SERMON

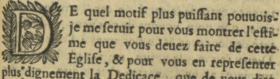
POVR

## LA DEDICACE

D'VNE EGLISE.

Templum Dei sanctum est; quod estis vos.

Comme les Temples sont saints parce que Dieu habite en eux, de mesme estes-vous saints parce que Dieu habite en vous. En la premiere Epistre de S. Paul aux Corinthiens, chap. 3. vers. 17.



plus dignement la Dedicace, que de vous dire que c'est vn lieu saint; & que le iour qui a fait sa Dedicace, l'a retirée des vsages prophanes pour la mettre au nombre des choses sacrées: Templum Dei sanctum est. Mais remarquez les paroles qui suivent; quod estit vor; que vous estes vous-

316 Sermon pour la Dedicace

mesmes des Temples saints ; c'est à dire , chaque Chrestien est vn Temple dedié à Dieu, & nous pouuons dire que toutes les actions qu'il produit en grace, font des sacrifices qu'il enuoye dans le Ciel, pour honorer sa diuine Majesté. Ne separons pas ces deux Temples; ou plûtost faisons voir qu'estant des Temples déuouez à Dieu, nous deuons nous respecter; & faire en sorte qu'aucune chose prophane ne souille la pureté & la sainteté de nos cœurs qui en sont les Autels. Ce fera par ce moyen que nous solemniserons digue. ment la Dedicace de ce Temple materiel ; & nous dirons tous vnanimement que nous deuons le respecter, puisqu'il est confacré au culte de Dieu: Mais pour entrer dans l'vn & l'autre sentiment, implorons les graces du S. Esprit; Il nous les accordera, si nous les demandons par l'intercession de la Vierge, que nous saluerons auec l'Ange, en luy disant : Aue Maria.

Voy qu'il soit vray de dire que tous les Temples soient sanctifiez par la presence réelle de Dieu; il y a cependant bien de la difference entre la sainteté de ces Temples materiels, que nous voyons de nos yeux, & la sainteté de nos corps & de nos ames: Dans ceux-là Dieu y reside à la verité, mais ce n'est que d'une maniere passiue & morte; c'est à dire, que ces sujets ne sont capables de receuoir en eux aucuns estets de son operation & de sa sainteté, qu'entant qu'ils ont le bon-heur de luy seruir de thrôme & de tabernacle; Templum Dei sanctum est Mais il reside dans nos corps & dans nos ames

que por l've foi les

ne me vn les

le li gie fef for de

de

de Ch resp sça Die leur offi

qui pre de par ue

ous

uir

ans

fe-

ons

ous

au-

: la

Ce

me\_

; &

ons

de

fen-

; 1

par

rons

les

ence

dif-

late-

Cain-

1x-là

vne

e ces

cuns

u'en-

thro-

n ests

amos

d'vne maniere active ou agrifante; c'est à dire, que dés aussi tost que Dieu prend nostre cœur pour son thrône, il y agit, il y opere; & pat l'union intime & physique qu'il fait de sa sainteté auec nos actions, nous pouuons dire que nous sommes les Temples viuans de Dieu, & comme les viues copies de ses operations: Templum Des sanctum est, quod estis vos. Mais parce que mon auditoire est diuisé en deux sortes de personnes, les vnes sont dediées à Dieu par vn vœu moins rigoureux & plus general; les autres par vn vœu plus estroit & plus particulier, montrons les obligations que nous auons tous d'estre saints. 1. Les Chrestiens comme consacrez à Dieu par le Baptesme, doiuent estre faints. 2. Les Reli- du disgieuses comme consacrées à Dieu par leur pro-court, fession & par leur estat doiuent estre saintes: Ce sont les deux Points de mon discours, & le sujet de vostre atrention.

Ce n'est pas vn sentiment trop ambitieux pour des hommes que de croire qu'ils sont les Temples POINT de Dieu, puisque l'Apostre l'inspire à tous les Chrestiens, & les conuie par cette qualité de se respecter eux-mesmes, Templum Dei estis vos: Ne scavez-vous pas que vous estes les Temples du Dieu viuant? Il ne veut pas dire seulement que leurs ames ou leurs esprits soient destinez à cet office, il l'estend mesme sur les corps : comme pour dire qu'il y a deux sortes de consecration, qui contribue à cette Dedicace spirituelle ; la premiere commence par l'ame du Chrestien, & de là se répand sur son corps; l'autre commence par le corps, & de là se répand sur l'ame. Quelle

Sermon pour la Dedicace

est donc certe premiere consecration, finon l'infusion que Dieu fait de sa grace en tant qu'elle enueloppe vne particuliere inhabitation du faint Esprit dans la vie du juste qu'il consacre par sa presence ? Sancta sint anima, dit le deuot Saint Bernard , propter inhabitationem Spiritus Del in vobis ; sancta fint corpora propter animas ; 1. Vos ames sont sanctifiées par l'inhabitation du saint Esprit en vous : 2. Vos corps sont consequemment sanctifiez à raison des ames qui sont

fu

exi

qu qui

exc

qua

de rép

mie

élei

que

de nati

ame

dire

le p

qui

bita

mef

pour

& p

Inha

cum.

bo in

qu'il

paro

mene

en ce

cette

tick S

en cux.

1. Déueloppons cette excellente verité, & présupposons que comme il n'y a que Dieuseul qui puisse estre proprement son Temple, il n'y a aussi que luy seul qui se puisse preparer des Temples & des Autels. Où est-ce que Dieu habitoit auant qu'il eust creé le monde? demande le sçauant Tertullien ? Ipse sibi locus erat , & ommia; Il refidoit, répondit-il en soy-mesme, il seruoit à soy mesme & de temple & de lieu; c'estlà où il estoit auec vne gloire conuenable à la dignité de son Estre, & conuenable à sa sainteté essentielle: Que si dans la plenitude des temps il a voulu fortir hors de foy-mesme pour auoir des Temples & des Autels, il a falu qu'il les aye preparez & confacrez luy - mesme; & que pour y resider conuenablement à sa Majesté, il leur ave communiqué quelque participation de sa fainteté, quelque image de la gloire de ce premier Temple dont les autres ne sont que comme des expressions. Quand il fit construire le Temple de Salomon, le Texte facré remarque que ce lieu fut remply de la gloire de Dieu; c'est

Bern.

in-

elle

aint

r fa

ainr

Del

as :

ion

on-

ont

38

feul

n'y

des

ha-

nde

0771-

fer-

eft-

àla

tete

mps

noir

les

que

é,il

n de

e ce

em-

e le

que

c'est

à dire, qu'il rendit sa presence visible sous vne fumée qui couure ce lieu; & quand on fair la Dedicace de nos Eglises toutes ces aspersions & ces encensemens ne sont que des ceremonies exterieures pour montrer que Dieu y est; & qu'il fait inuisiblement luy-mesme ce que l'Euefque fait de ses mains. Mais c'est bien d'vne plus excellente façon qu'il vient consacrer nos ames, quand les retirant de l'vsage prophane du monde & du peché, il les applique à sa gloire; il répand sa grace sur nos cœurs, comme vne premiere onction, comme vn baûme diuin qui les éleue & les sanctifie à la gloire de Dieu; parce que c'est comme vne participation de la sainteré de Dieu mesme, c'est vne communication de sa nature ; c'est enfin luy-mesme qui supplée à nos ames & les rend dignes de luy. Nous pouuons dire que Dieu fair ces deux fonctions, & qu'il se prepare en quelque façon luy-mesme; en ce qu'il vient habiter dans nos ames, & en y habitant, il les prepare pour y habiter : Il est luymesme, pour ainsi parler, son propre Pontise pour les disposer, & par la residence qu'il y fair, & par les excellentes operations qu'il y exerce, Inhabitabo in eis, & inhabitabo inter eos, & ero cum eis. Inhabitabo, voila sa presence : Inhabitabo in eis; voila ses operations dans vne ame qu'il sanctifie. Saint Ambroise expliquant ces paroles, où il est dit que Nostre Seigneur se promenoit dans le Temple de Salomon vn iour qu'on en celebroit la Dedicace, comme nous faisons de cette Eglise aujourd'huy, dit tres-bien, In por- Ambi ticu Salomonis deambulat dedicaturus Templum ; in

pectore sapientis deambulat, cuius sibi dedicaturus est affectus: Ha, dit-il, Dieu se promene dans l'ame & dans le cœur du Chrestien qu'il sanctifie pour en consacter toutes les affections. Auez-vous iamais veu ce qui se passe dans la Dedicace des Eglises? Le Pontife qui la fait, parcourt toutes les parties de l'Eglise pour les consacrer par ces saintes ceremonies; ainsi Dieu non content de donner ses graces & son esprit à vn Chrestien, il entre comme au fond de sa substance, il consacre son entendement, sa volonté & sa memoire, ses passions; & ses membres sont comme sanctifiez par cette heureuse inhabitation, & comme marquez de cette diuine inscription, Templum Domini, voila le Temple de Dieu où il reside auec gloire.

2. Ne croyez pas neantmoins que cette qualité, ou cette consecration s'arreste dans l'esprit ou dans l'ame du Chrestien, elle se répand sur son corps. Ce baûme sacré, dont parle le Prophete, que Dieu a versé sur la teste d'Aaron, s'écoule mesme insqu'à la frange de sa robbe, oil cette sensible partie de nous est par elle-mesme le Temple vivant de Dieu. le sçay bien qu'il est affez difficile d'expliquer comment est-ce que le corps de l'homme tout materiel & tout sensible qu'il est, peut estre le Temple du saint Esprit, & donner des Autels à la Grace, qui est purement spirituelle & d'vn ordre surnaturel : Saint Paul nous donne vne belle lumiere sur ce point, quand il dit que nous deuons regarder nos corps comme des vaisseaux de sanctification. Ce mot de vaisseau, ce prend en deux façons differentes;premierement pour ce qui contient quelque liqueur,

no for tich am mu leu cor

sec vn me la g

refi

ron

ficat nou pour mes vestre dre corp

yeur tia e ples fices

La

47543

me

tuo

ous

des

ain-

mer

ntre

fon paf-

par

quez

pini,

Jua-

fprit

fur Pro-

ron,

elme

il eft

ne le

fible

Sprit,

-sinc

Saint

oint,

corps

ot de

;pre-

ie li

ieur,

queur, comme en ce que nos corps font les vaisseaux de la grace, en ce qu'ils sont vnis à nos ames ; & qu'à raison de cette estroite liaison qu'ils ont auec des ames sanctifiées, ils parricipent aussi à leur sanctification. Quand les ames feront glorieuses dans le Ciel, elles communiqueront à leur corps vn réjallissement de leur gloire; comme vous voyez que le Soleil communique ses rayons à la nûée qui l'enuironne; ainsi quand les ames sont consacrées en ce monde par la grace, elles font passer leur consecration sur les membres qui sont à elles. Secondement ce mot de; vaisseau, se prend pour vn instrument qui sert à quelque ouurage. Comment est-ce que nos corps sont les vaisseaux de la grace? c'est parce qu'ils seruent à ses vsages, ils sont les instrumens de ses desseins, ils sont comme les Temples visibles de la grace. Dieu reside dans les Temples, il paroist visiblement fur les Autels, il y découure sa gloire; & ne fçauons-nous pas ce qu'a dit saint Paul, que nous receuons cet aduantage de nos corps, de pounoir porter Dieu en quelque façon sur nousmesmes ? Glorificate & portate Deum in corpore vestro. Et comment est-ce que la grace peut rendre visibles ses operations, que par le moyen du corps ? N'est-ce pas par cette sensible partie qu'elle fait voir les différences de son pouuoir? La Grauité sur le front, la Modestie dans les yeux , la Misericorde dans les mains , de substantia oritur salus. Dieu reside encore dans les Temples & sur les Autels pour y receuoir des sacrifices qui témoignent sa souveraineté; & c'estoit

X

322 Sermon pour la Dedicace

par l'effusion du sang des victimes qu'on confaz 3. Reg. cra le Temple de Salomon, Maclauit Salomon hostias pacificas. Vous me demandez quel est l'vsa. ge du corps d'yn Chrestien dans la consecration de la grace, Ve exhibeatis corpora vestra hostiam viuentem : C'est pour estre luy-mesme l'Autel & l'Hostie viuante de la gloire de Dieu; il faut que lors que la grace entre dans l'homme, elle fasse des facrifices ; d'où est-ce qu'elle prendra des victimes? Des membres qui sont attachez à cette ame où elle entre : Ha ! dit excellemment Tertullien , Semina Virginitatis aut viduitatis de bonis corporis Deo adolentur; c'est aux dépens de nos corps qu'on fait des facrifices, & les plus rigoureuses resolutions de la grace, les vertus les plus difficiles s'exercent aux dépens des plaisirs de no. tre chair; si la penitence a des rigueurs, si elle versedes larmes; si la mortification a des austerirez, si elle ordonne des ieusnes; si la chasteré a des espines, si elle défend le plaisir, c'est sur le corps que ces rigueurs, ces austeritez & ces peines s'exercent : Ne merite-t'il pas apres cela d'estre appellé le Temple de Dieu, & que nous disions qu'il a vne bonne part en la conseruation de la grace?

Mais pourquoy aller chercher ailleurs la confectation de nos corps depuis que le Fils de Dien s'est fait homme, & qu'il a épousé nostre chair In ipso dedicati sumus; nous auons esté dediez en luy; auec cette difference neantmoins, que cette consecration s'applique premierement à nos corps, & delà passe & remonte à nos ames. Ie ne diray pas seulement à raison de l'alliance

le Sa de moi ueu con non

des con fein nos & con la p fifte mes

Pont port nos qui r plaif origi

nim

vnx cette d'une Eglise.

que nostre chair contracte auec le Verbe dans le mystere de l'Incarnation ; ou parce que les Sacremens qu'il a inftituez comme les moyens de nostre sanctification, s'appliquent sensiblement sur le corps de l'homme ; il suffit de sçanoir que nous auons receu le corps du Sauueur dans le saint Sacrement de l'Autel, pour conclure que nous fommes confacrez, & que nous sommes deuenus ses Temples : C'est pour IESVS-GHRIST maintenant que l'Eglise dresse des Temples, & c'est par luy-mesme qu'ils sont confacrez. Pour luy, parce que le principal dessein de nos Eglises, & le plus noble vsage de nos Aurels, est de seruir au sacrifice du corps & du fang du Sauueur : Parluy, parce que la plus auguste ceremonie de nos Dedicaces consiste dans ce mesme sacrifice; & au lieu des victimes de l'ancienne Loy, on substitue le sang de cet Agneau pour oindre & pour consacrer nos Autels. Mais ce qui se fait sur les pierres inanimées d'vne façon languissante & exterieure dans la Dedicace des Eglises, se fait dans nos communions d'vne maniere intime & agissante ; ce Pontife Souuerain de nos ames & de nos corps porte auec son corps & son sang la sainteré dans nos corps, & puis la fait réjallir sur nos ames. Ce qui ne sera pas mal-aisé à comprendre, s'il vous plaist de considerer que la sanctification reside originellement dans I svs; parce que son Humanité ayant esté vnie hypostatiquement au Verbe, a esté consacrée par cette sainteté essentielle, Vuxit te Deus oleo Letitie; Dieu vous a oint de cette huile de gloire & de joye, qui n'est autre

323

onfa. 0773071 víaation

Miam el & t que falle

a des a cetment

tis de e nos

gous plus e nô-

i elle fteriafteré

fur le s peicela

nous ation

con-Dieu hair? ez en

e ceta nos

mes. iance Sermon pour la Dedicace

que sa diuinité: Ainsi à proportion que quelque chose s'approche de plus prés de cette humanité consacrée, elle participe dauantage à cette premiere sanctification, & en est comme divinisée, Nostre-Dame a porté neuf mois dans ses flancs le corps precieux & adorable du Sauueur, elle en a esté consacrée : D'où vient que les Peres l'appellent communément le Temple, l'Autel, le Sanctuaire de la diuinité; qui mesme apres que le Sauueur en est sorty, porte les impressions de cette premiere gloire, comme vous voyez que lors que vous auez mis quelque precieux baûme dans vn vaisseau, il conserue bien long-temps apres les traces de cette odeur que le baûme ya laissée. Tandis que Nostre Sauueur a vécu sur la terre, il a confacré par son attouchement toures les choses, où son humanité s'est appliquée; il n'est pas mesme jusqu'à sa Croix & à ses Espines qui ont touché son corps d'une façon cruelle & barbare, qui ont esté les instrumens de ses supplices, qui ne conseruent quelque reste de cette consecration, qui nous les rend venerables. Las ! de quel yeux deuons-nous regarder nos corps depuis que nous auons communié? Nos langues, dit saint Cyprien, ont esté trempées dans le sang de IESVS-CHRIST, nos pointines l'ont receu, il s'est mélé jusqu'aux plus profondes parties de nostre substance, & non pas vne fois seulement, mais toutes les fois que nous auons participé à cet auguste Mystere : Fautil pas conclure que nous auons des corps confacrez, & que nos ames font les Autels viuans de Dieu, que nos poitrines sont des Tabernacles

cle uer faci d'vi cho corp moi ne fi fe au tes dit f

rail

n'est siste passe passe

dans
pas
donn
ceuo
la fai
cette
culie
qui r

com

Chri!

pour

d'une Eglise.

lue

lité

ore.

ée.

nes

elle

eres

, le

que

s de

que

aû-

mps

ya

fur

LOU-

uée;

Ef-

uel-

e fes

de

bles.

nos

Nos

pées

oitti-

pro-

pas

que

aut-

con-

uans

acles

saisonnables? Temple, Auteis, auguste Tabernacle, ie respecte la presence de IEsvs en vous, ie reuere les traces de ces actions qui vous ont confacrez à sa gloire ; mais i'estime bien plus le cœur d'vn Chrestien qui a communié : il y a quelque chose de plus precieux sur sa langue & dans son corps, i'y trouue encore le corps & le sang de mon Sauueur qui me le rendent venerable : Car il ne faut pas s'imaginer que cette consecration pasfe auec nos communions, nous en conseruons toutes les impressions & les traces. Lors mesme, dit saint Chrysostome, que le corps du Sauueur n'estoit plus dans le tombeau, les Anges y afsistoient comme à vne Eglise qui auoit esté confacrée par la presence : Comment est-ce donc qu'il regardera nos corps, & comment les deuons-nous regarder nous-melmes? Mais comme il faut que pour passer dans nos ames, le Sauueur entre dans nos corps, disons aussi que cette consecration qu'il commence par nos corps, passe & s'acheue dans nos ames, Caro ungitur caro. et anima consecretur; caro corpore & sanguine cap. 8. Christi vescitur, ve anima de Deo saginetur: C'est pour faire vne forte & inuifible onction au dedans de nos ames. Comment cela? il ne veut pas dire seulement, parce que le Sauueur nous donne la grace de la sainteté, & que nous la receuons par l'operation immediate de l'Autheur de la sainteté mesme; mais encore il nous donne cette grace comme consecration auec vne particuliere impression qui nous applique à luy, & qui nous rend ses Temples & ses Autels. Voyez comment dans la Dedicace des Eglises on peint

X 111

Sermon pour la Dedicace 326

de

ch

ef

les

di

pa 11

80

ble

rie

AL

de

TIC

no dir

esit

tre

de

COI

VO

le

ret

I 80

de

50

dest Croix fur les parois, on y place ses Images, c'est pour dire que ce lieu est au Sauueur, il y applique le sceau de sa Croix comme le caractere de son domicile. Mais que c'est bien d'vne plus viue & plus importante façon que le Sauueur entre dans nos ames; il y imprime les marques Chrys. de la Croix & les impressions de ses souffrances, il y grane son image, His sanguis, dit S. Chrysoftome, efficitur, vt in nobis imago regia floreat: Dieu auoit graué son image dans nos ames, lors qu'il les auoit creées; pour dire que c'estoit son domaine particulier & le lieu de sa residence, fon Temple & fon Autel; comme les Rois & les Princes mettent leurs armoiries & leurs deuises sur les frontispices de leurs Palais : Mais voyant que le peché en le bannissant de son Palais & de son Temple, en auoit effacé les impressions, & comme arraché ces marques; que fait ce Verbe qui est la figure de son Pere, & le caractere de sa substance ? il se fait homme, & pour s'appliquer à chacun en particulier, il se met dans le Sacrement de l'Autel, afin de nous appliquer son humanité; c'est vn cachet graué des impressions de l'image de Dieu pour transmettre en nous les noms & les mesmes traces qu'il auoit en luy-mesme. Faut-il donc pas dire en rentrant aujourd'huy dans nos ames, & voyant les marques que IESVS y a laissées de la grace & de son sang faut-il pas nous escrier auec ce Patriarche, Vere domus Dei est? Ha! vrayment ie suis la maison & temple de Dieu, & porta Cali; c'est icy la porte du Ciel, puis que le Ciel est entré dans mon ame ; & qu'à railon

ages

, il y

ctere

e plus

ueur

rques

inces. Chry-

loreat:

lors

it fon

ence.

ois &

s de-Mais

n Pa-

pref-

ie fait

& le

ne, 80

, il fe

nous

graué

trant-

traces

s dire

. 8. s de la

efcrier

Ha!

eu, o

s que raifon

de cette consecration ie suis deuenu plus considerable que les Cieux, & plus éclatant que les Astres. Mais vous remarquerez que ce Patriatche dormant sur ces prieres consacrées, vid vne eschelle qui touchoit de la terre au Ciel, par ou les Anges montoient & descendoient. Que veut dire cela? Ha! disons que c'est par sa grace & par les Sacremens que I Es v s-Christ qui est l'Ange du Testament, descend dans nos ames & dans nos corps; mais que c'est par cette double consecration qu'il éleue l'vne & l'autre partie à la gloire de sa divinité, qu'il nous rend ses Aurels, où il fe plaist de resider d'vne plus glorieuse façon que sur les rubis & sur la Majesté des Thrônes.

Oue si ce precieux auantage appartient à tous les Chrestiens, nous les pouuons accorder par- Point ticulierement aux personnes religieuses; & en nous addressant vne deuxième fois à vous, vous dire quec saint Bernard , Vestra est hodierna festiuius; Ha! mes cheres sœurs, la Dedicace de vôtre Eglise est vostre feste, parce que vous estes dediées à Dieu d'vne particuliere façon : 1. C'est la feste de vos ames, parce que vous les auez confacrées à son service par les liens de vos vœux & par l'estat de la Religion où vous estes: 2. C'est la feste encore de vos corps, parce que le vœu de pauureté que vous auez fait, vous a renduës singulierement ses Temples.

1. Déueloppons ces deux excellentes veritez; & présupposons auec saint Thomas que l'estat de la Religion & les vœux qui la composent, consistent proprement dans vne espece de conse-

X iiii

cration qui applique l'homme à Dieu & le mes dans sa possession. Qu'est ce que consacrer vne chose? C'est la retirer des vsages prophanes du monde, la destiner & l'attacher aux vfages de la gloire de Dieu & au culte de son nom : Ces pierres que vous voyez, & qui composent cette Eglise, estoient indifferentes d'elles-mesmes, & pouuoient également seruit à faire le Palais d'vn mechant homme, aussi bien qu'elles ont seruy à faire la maison de Dieu : Mais qui les a appliquées à l'estat où elles sont ? c'est la consecration qu'on en a faite; les hommes de leur costé par le ministere du Pontife qui l'a consacrée; & Dieu aussi du sien par sa presence & par son acceptation, ont retiré ces pierres & ces materiaux de cet vlage indifferent ou prophane, & les ont appliquez à des emplois plus saints : Les ceremonies qu'on a gardées dans cette Dedicace, ce crême, ces onctions n'ont esté que les signes senfibles de cette application, en vertu de laquelle ce Temple est deuenu sacré. Appliquons cecy à nôtre sujet, & souffrez, Mes-Dames, que ie vous dise ce que vous estiez de vous-mesmes, & ce que vous estes deuenues par vostre consecration : De vousmesmes, helas! vous estiez des materiaux indiffetens pout la predestination ou pour la reprobation; il n'y a pas vne de vous, qui n'aye pû eftre damnée, si Dieu ne luy eust fait misericorde; vos cœurs mesme dans le Christianisme estoient également capables d'estre les temples des Demons, ou les autels viuans de Dieu; peut estre que déja le monde & les vanitez auoient des pretentions sur vostre vie; & peut-estre aussi auez-vous donné

ces dan der VOU acti fait Pre deu crei deft qui tre ( mel le fu pou don libe

VOU!

pret

pes

rien

nant

rem

dit a

je fu

Volt

pas i

ie ve

cette

que

68

du

de

es

te

38

vn a

li-

rasté

8€

on

les

ce-

ce

en-

ce 1ô-

ife

ous

isfe-

dre

705

ga-

ns, éja

ons

quelqu'vne de vos pensées & de vos affections à ces malheureux souhaits : Mais qui vous a mises dans cet estat où vous estes? Qui a fait pancher la balance du costé du sanctuaire ? la consecration de vos vœux, la dedicace que vous auez faite de vous-mesmes. Il y a eu ce me semble en cette action comme deux differens Pontifes qui l'ont faite ensemble ; comme il arriue lorsque deux Prestres consacrent vne mesme Hostie par deux actions différentes, ils font vn mesme Sacrement : Dieu d'vn costé par son eternelle predestination, qui a esté comme vne onction sainte, qui a destiné dés l'eternité sur ce moment de vôtre entrée en Religion: D'vn autre costé vousmesmes; cette entrée mesme a esté non seulement le sujet, mais la cause agissante de cette consecration: Pourquoy? parce que d'vn costé vsant de pouuoir & du domaine que Dieu vous auoit donné sur vous-mesme, vous auez arraché vostre liberté de ces vsages prophanes, où le monde vous destinoit, & où vos intentions pouuoient pretendre; vous auez renoncé à toutes les pompes des Demons, & auez declaré qu'il ne deuoit rien pretendre sur vous; & d'ailleurs vous tourpant du costé de Dieu vous vous estes entierement dediées à son service ; vous luy auez dit auec le Prophete, Tuus sum ego: Ha mon Dieu, je suis entierement à vous ; quand ie ne serois pas vostre par ma creation, quand vous ne m'auriez pas racheptée par vostre Sang, ie passeray aujourd'huy dans vostre possession par la donation que ie vous fais de moy-mesme. Et ce qui rend encore cette donation plus considerable, & qui fait qu'elle

330 Sermon pour la Dedicace

merite justement le nom de Consecration & de Dedicace; c'est que les personnes Religieuses sont affectees au service de Dieu par estat & par profession ; par des vœux qui sont entierement irreuocables. La Dedicace des Eglises emporte de soy vn estat constant, en quelque façon eternel & immuable; on ne confacte pas vn Temple pour vn iour seulement, c'est pour toujours: Comme Dieu est eternel & immuable de soy-mes. me, il le vent estre en son culte & dans ses Temples ; ce seroit vne injure faite à sa gloire, si apres luy auoir confacté vne Eglise, on vouloit remettre cet edifice de cet vlage saint & sacré à des vsages prophanes. Que si Dieu demande cette eternité & cette immutabilité dans le culte de ses Temples materiels & de ses Autels sensibles. beaucoup plus dans les ames raisonnables, & dans ses temples viuans. Et puisque c'est à ces glorieuses conditions que vous vous estes données à Dieu par l'immurabilité & par l'eternité de vos vœux, & non pas par vne saillie de deuotion, ou par vne vne impetuosité de zele, mais par vn estat ferme & constant ; ne faut-il pas aduouer que vostre entrée en Religion est vne consecration & vne dedicace; & le rang que vous tenez dans l'Eglise de Dieu est d'estre ses Temples & ses Autels, où il reside par ses graces & par sa protection; où il reçoit le culte de vos Oraisons, & le sacrifice de vos louanges ? Ainsi quand saint Pierre parle de vostre condition, luy qui en sçanoit parfaitement bien les qualitez & les anantages, il applique à vostre Profession toutes les ceremonies qui se font dans les Dedicaces des Egli-

ar cr lei de m

y me que Di ces

cet mo fi d oin lati

CO

de

S. I fait

de

-OIG

Ire-

e de

noour

om.

nef.

em-

pres

met-

Vía-

eter-

e les

oles.

don-

rnité

cuo-

mais

pas

vne

Vous

nples

par la

fons,

ica-

anta-

s ce-

33I

fes: On fait , dit-il , dans ces ceremonies cinq actions principales : l'Aspersion , parce qu'on arrouse d'eau beniste les parois qu'on veut consacrer; l'Inscription, on écrit quelques lettres sur les endroits qu'on a aspersez; l'Onction, on fait des croix auec du cresme ; l'Illumination , on allume par tout des flambeaux; la Benediction, car pour l'acheuement de la ceremonie le Pontife qui la fait, baille sa benediction. Ha! dit.il, si lorsqu'vne fille entre en Religion, nous pouvions ouurir son cœur, afin d'y voir ce qui s'y passe, nous y verrions ces cinq parties de cette auguste ceremonie: L'Aspersion, parce qu'en mésme temps qu'elle expie ses pechez par l'eau de ses pleurs, Dieu les efface & la nettoye par l'eau de ses graces. L'Inscription, parce qu'en mesme temps que vostre langue a prononcé vos vœux, il a écrit auec son doigt dans vostre cœur, non pas comme dans ces temples de pierre; mais comme dans vn cœur humilié & susceptible de cette impression de sa grace : Disons qu'il a mis sur vostre ame cette belle inscription du Prophete, Meus es tu, tu es à moy; à moy cet entendement, Meus es tu; cette volonté est à moy; ces yeux, ils sont à moy. La troisiéme, c'est l'Onction, parce que si d'vn costé vous auez épousé la Croix, il en a oint & comme adoucy les rigueurs par les confolations de ses graces : Ha! j'atteste ce moment de vostre consecration, Mesdames, que vous auez senty ce que ie dis, & que ce baûme secret du S. Esprit, qui s'est répandu sur vos cœurs, en a fait sentir les plaisirs. En suitte apres l'Illumination, parce que Dieu a honoré cette Dediçace

Sermon pour la Dedicace

de vos cœurs des lumieres de ses inspirations qui vous ont découuert la vanité du monde & la beauté de Dieu qui est en vous. Saint Bernard reserve la derniere ceremonie de cette solemnité. qui est la Benediction , à ce dernier temps , où cette Dedicasse de vos cœurs s'acheuera dans la gloire; Mais nous pouuons dire que par aduance Dieu benit ces temples viuans, en leur donnant dans cette occasion des marques de predestination, & des presages de leur gloire. Illustre solem. nité! glorieuse ceremonie! en vertu de laquelle vne ame Religieuse deuient consacrée, comme affectée & appliquée au service de Dieu, & aux vsages de sa gloire; mais qui se répand encore particulierement sur le corps, à cause du vœu de

virginité que vous faites.

2. Et c'est le propre caractere de vostre Religion, & comme la difference de vostre Dedicace. Aussi est-ce le sentiment des Peres, que les corps consacrez à Dieu, par le vœu d'vne pureté inuiolable, font ses Temples & ses Autels d'vne particuliere façon: & la raison en peut estre, parce que premierement cette vertu a vne disposition tres-agreable à Dieu, qui a des attraits particuliers pour le faire descendre dans vn cœur, & l'y faire resider auec plaisir & auec gloire, depuis principalement qu'il s'est fait homme comme nous, & qu'il a époufé nostre chair, il est sensible aux vertus qui le regardent ; c'est cette pureté qui l'a attiré premierement dans les flancs de sa Mere, qui l'attire & l'attache par de semblables liens auec les personnes Religieuses; & qui par la pureté de leurs corps imitent la pureté des

& p les Ter virg qu'o Cuji

vou Luc vou Hoie Caft Auf ne p bou

ple; en v qual que que! de c nité;

re: a auez s'eft pescl

wir et

qui

la

ard

té.

où

s la

nce

ant

na-

em.

elle

me

aux

ore

1 de

eli-

ace.

orps

uio-

arti-

arce

tion

ticu-

k l'y

puis

nme

enli-

ure-

s de

abla-

qui

é des

Lys, qui sont de toutes les beiles fleurs celles qui peuvent servir d'ornemens agreables à ses Autels. D'ailleurs encore nous pouuons dire que cette vertu a vn soin particulier d'arrester sa presence, & par la seuerité de cette lueur de congedier tous les Dieux estrangers qui peuuent prophaner ce Temple; suivant la pensée de Tertullien, quand il dit que si l'homme est le Temple de Dieu, la virginité en est comme la Sacristine; pour dire qu'elle en conserue la beauté & les ornemens ; Cujus templi adituus & antistes pudicitia est. Que Tertul; vous entendiez bien cette verité, incomparable Luce, lorsque vous répondiftes au Tyran qui vouloit tenter vostre courage, que celles qui viuoient purement estoient les Temples de S.Esprit, Caste & pie viuentes templum sunt Spiritus Sancti: Aussi ce mal-heureux ministre des Demons crut ne pouuoir pas trouuer vn meilleur moyen pour bannir ce S. Esprit, dont cette fille faisoit son bouclier & ses armes, que de prophaner ce Temple; c'est pourquoy il essaya de la faire conduire en vn lieu, où elle ne pouuoit pas garder cette qualité; mais Dieu la conserua par miracle. Ce que cette Sainte a dit à la veue d'vn Tribunal, nous le pouuons dire de vos Cloistres, qu'autant que nous voyons de Religieuses, ce sont autant de corps consacrez à Dieu par le vœu de virginité; ce sont autant de Temples dediez à sa gloire: ainsi quand vous auez fait ce vœu, que vous auez fait cette action, c'est comme vn baûme qui s'est répandu sur toute vostre ame, & qui empesche vos corps de se corrompre, & les fait seruir eternellement à sa gloire. Que c'est donc auec

Sermon pour la Dedicasse

raison que ie puis louer ce Pontife auec les mes mes paroles de S. Ambroise, au Sermon qu'il fit à la profession de quelque fille , Te nunc Domine precor, supra hanc domum tuam, supra hec altaria. que hodie dedicantur; supra hos lapides spirituales. quibus sensibile in singulis templis sacratur, quotidianus Prasul intendas; Ie vous prie, mon Dieu, que vous regardiez ces autels viuans, ces pierres spirituelles qu'on dedie à vostre Nom, & que vous Soyez comme leur Pontife & leur Euesque pour les garder, pour écoûter leurs Oraisons, & pour

entheriner leurs demandes.

Conclu-(1013.

Amb.

Ce que ce Saint a souhaité pour les Religieuses dont il parle, s'accomplit en vous, Mesda. mes; C'est ensuitte de cette consecration que I svs est deuenu luy - mesme vostre Pontife. Quotidianus Prasul, pour resider dans vos cœuis; & où pourroit-il auoir plus de plaisir & de gloire que dans des lieux qui sont à luy? Il les garde sous l'ombre de sa protection; & pour qui pouuoit-il mieux employer sa Prouidence que pour des cœurs qui ont tout quitté pour le suiure? C'est là où il se rend plus exorable à leurs prieres : Ne doit-il pas écoûter la voix de celles qui ont obeï à la sienne? Il enuoye ses Anges pour les garder, comme dans le sentiment de saint Chrysostome ces bien-heureuses Intelligences assistent toujours auprés des Autels. En effet, ou est-ce que ces purs esprits peuvent habiter auec plus de complaisance qu'autour des corps qui sont purs, & qui ont quelque expression de la pureté Angelique ? Ne faut-il pas que ce qui nous rend considerables & à Dieu & aux Anges, nous

que for con aue & n

a mi nost quid

ie le ce; fçau les to Vous louu auez VII CO lez d les t Auec gion puilq

dela qu'ell driezvous i emplo Vous

nir de

ef-

fie

ine

ia,

les

lia-

que

Ipi-

ous

our

our

cu-

da-

que

ife.

IIS :

oire

arde

OU-

our

ire?

rie\_

qui

out

aint

sal-

où

uec

font

ure-

lous

ous

rende precieux à nous-mesmes; & que pour celebrer dignement cette Feste nous ayons du respect pour nos corps & pour nos ames, puisque nous sommes les temples de Dieu? Nous le sommes comme Chrestiens, nous le sommes comme Religieux : Pouuons nous pas conclure auec saint Basile, que nous deuons nous garder & nous regarder nous-mesmes comme des choses dediées, comme des choses consacrées, que Dieu a mises entre nos mains, & qu'il a confiées à nostre garde, Seipsum custodire debet tanguam ali-

quid Deo dicatum. Que si ie parlois aujourd'huy à des Chrestiens, ie les conjurerois de se souvenir de leur Dedicace; ie leur dirois auec le grand Apostre, Ne scauez-vous pas que vos corps & vos ames sont les temples viuans de Dieu ? Quelle ame croyezvous auoir demain? vne ame qui a esté confacrée si souvent par la presence du S. Esprit: Et quel corps auez vous pour seruir d'instrument à cette ame ? vn corps qu'il a consacré si souvent; Ha! fouillez dans vostre cœur, vous y trouuerez encore les traces de son Sang messé dans le vostre: Auec quel culte, quel respect & quelle religion deuez-vous vous regarder vous-meimes, puisque vous estes Chrestiens? Nous auons tous de la veneration pour les choses saintes, parce qu'elles portent les impressions de Dieu : Voudriez-vous prophaner vne Eglise? voudriez-vous vous seruir d'vn Autel pour commettre vn crime? employer vn Calice pour faire vne débauche? Vous auriez horreur de cetteaction, & le souuenir de la perte de Baltasar, qui fut puny pour

336 Sermon pour la Dedicasse

auoir prophané les vaisseaux du Temple ars resteroit vostre passion: Et comment irez-vous donc prophaner ces corps, comment irez-vous abuser de ces ames par mille pechez, qui sont mille fois plus considerables que tous les Autels & tous les Calices: Ha! dit S. Augustin, si vous ne vous considerez pas vous-mesmes, parce in se Christo, au moins épargnez I Esvs qui est en vous-mesmes; si vous ne pouuez vous respecter vous-mesmes, respectez vostre Dieu qui est en vous,

parce in te Christo.

Voila ce que ie dirois à des Chrestiens ; mais voyez, Mes-Dames, ce que ie puis vous dire. puisqu'à cette premiere consecration vous en auez adjoûté vne seconde, & que vous estes d'vne particuliere façon & ses Autels & ses Temples; Quel culte, quel respect, & quelle fidelité deuezvous auoir pour vous-mesmes pour ne rien souf. frit dans ce Temple qui puisse déplaire à Dieu, & pour ne rien ofter de ce que vous auez confacré à sa gloire: le sçay bien que, grace à sa Mise. ricorde, vous estes à l'abry de ces prophanations qui sont si communes dans le monde, que la gloire de Dieu est asseurée sur vos Aurels; mais il y a quelque petite infidelité, & si i'ose ainsi parlet, comme des demy facrileges, quand nous venons à ofter à Dieu quelque partie de nousmesmes. Le Demon ne se soucie pas d'estre ado ré dans nos cœurs , il ne demande pas ce culte; il dérobe quelque consentement & quelque mouuement qui les peuuent prophaner; il ne pretend pas à l'encensement, il demande quelque sumée; il ne veut pas auoir tout le Temple, il demande,

pi pe ru pli qui affi du

Di glo

pell

con

que

noff pred mes les quel fion mon luy of reuer dans pour

ya vr faint du br pierre facre ara

Vous

VOLK

Cont

utels

Vous

in 10

VOUS-

VOUS-

ous,

mais

dire,

is en

d'vne

ples;

euez-

fouf.

Dieu.

confa-

Mile.

ations

a gloi-

ais il y

fi par-

nous

nous-

e ado.

lte; il

mou-

retend

umée;

nande,

flarrache quelque pierre seulement. Teremie pleurant sur la ruine de lerusalem, se plaint que les pierres du sanctuaire auvient esté dissipées, Dif- Thren, persi sunt lapides sanctuarii in capite omnium platea- 4.12 rum; On les trouve dans les places publiques appliquées aux vsages prophanes des hommes. Ha qu'il arrive souvent que ces pensées, que ces affections, que ces paroles, qui sont des pierres du sanctuaire, qui sont des choses consacrées à Dieu, qui pourroient & deuroient seruir à sa gloire, sont diffipées cependant; & out? In capite

omnium platearum ; dans les vanitez du monde. La Feste de la Dedicace de l'Eglise est de rap. peller à nos esprits la memoire de sa premiere consecration, & nous imprimer le mesme respect que nous eûmes alors. Pour celebrer la Feste de nostre Dedicace, rappellons ce moment de nostre premiere consecration, & rentrons dans les mesmes sentimens que nous conceûmes alors : Quelles estoient en ce moment vos pensées, & de quels yeux vous regardiez-vous auant la profession que vous fistes? quel mépris eustes-vous du monde pour confacrer à Dieu ce que vous veniez. luy donner ? Glorieux moment ! illustre Feste! reuenez à nos esprits pour nous faire rentrer dans vn respect égal, & dans la mesme fidelité pour ce temple viuant de Dieu; & si nous auons de la peine à cette action, souvenons-nous qu'il ya vne autre Dedicace à faire, dit excellemment faint Augustin. Quand on bastit vne Eglise il y a du bruit, du travail & de la peine; on rompt les pierres, on coupe le bois; mais quand on la confacre, il y a de la pompe & de la gloire: Il faut Dominics.

bastir le Temple de Dieu en nous, il le faut saire de nouueau; mais il saut pour cela rompre, tailler, briser toutes les criminelles affections, & tous les mouuemens de la nostre; Mais vn iour quand il nous consacrera, il y aura de la ioye & du contentement; ce sera quand il nous accordera la gloire; où nous conduisele Pere, le Fils, & le S. Esprit.



党公安

D

Ze.

Le :

du P qu'o dicat cœur ple v Tabe

vos I vn é tele : leur d vn ef

mes i



ire

ail-

our e &z

or-

## SERMON

## DE LA PROPHANATION DV S. SACREMENT.

Zelus Domus tuæ comedit me. Pfal. 68.

Le zele de vostre maison, Seigneur, m'a consumé. Au Psal. 68.

L me semble que toutes les circonstances de la ceremonie de ces iours font retentir à nos oreilles comme autant d'échos multipliez, cet oracle du Prophete, Zelus domus tua comedit me : C'est ce qu'ont dit les Prestres aux Autels, & les Predicateurs dans les chaires, les fideles dans leurs cœurs, à la veuë, Mon Seigneur, de vostre Temple violé, de vos Autels prophanez, de vostre Tabernacle brisé, de vos Ciboires enleuez, & devos Hosties dérobées. Il se fait dans nos cœurs vn échange de douleurs, d'indignations & de zele: Nous sommes poussez d'vne sensible douleur de voir qu'on vous traite de la façon dans vn estat où vous estes si aimable: Nous sommes indignez de sçauoir que des Chrestiens que vous auez nourris de vostre Sang, & qui peusSermon de la prophanation

estre ont communié à l'vn de ces Autels qu'ils ont prophanez par leurs mains sacrileges, ayent esté si miserables que de les prester à l'Enfer & aux Demonspour vous faire cet outrage: Nous sommes animez du zele de vostre Maison, afin d'vn costé de détruire ces pechez, & de le reparer de l'autre. Prenez, mes freres, le fentiment du Prophete, entrez dans les Prieres de ces jours, & pour la closture de ces Prieres de quarante heures allumez dans vos cœurs le feu d'vn zele eternel, que vostre vie soit vne Oraison perper tuelle de quarante heures, & vne reparation qui n'aye point de fin , pour faire amende-honorable à Nostre-Seigneur du peché qui a esté commis contre luy: C'est ce que j'entreprendray aujourd'huy, apres auoir imploré le secours du S. Espris, par l'intercession de la Sainte Vierge, qui est extrémement interessée dans cette occasion, puisque c'est son Fils qui a esté offensé dans la prophanation que l'on a faite de son Corps & de son Sang : Elle le fera d'autant plus facilement qu'elle souhaite de nous reconcilier auec son Fils, & empescher les foudres de sa colere de tombet fur nos testes : Adressons-nous à elle en luy difant, Aue Maria.

Omme dans la pensée de S. Denys l'amout fait vn cercle bien-heureux, qui sortant du cœur de l'homme, regarde la majesté de Nostre Seigneur, & puis revient, pour ainsi parler, sur l'homme mesme chargé de graces & de benedictions: Nous pouuons dire pareillement que le peché fait vn cercle funeste & vn détour qual

ila rete enti tou iet zele Pre mis Tro nace pou 607737

Ten

Voi IESV cette détr Iufti àdir zele mau en pe

des c dela pech de ce quel ture le fe Et c'e

grace

u'ils

vent

er &

Jous

afin

epa-

ment

ours.

tante

zele

erpe.

n qui

rable

mmis

jour-

fprir,

ui est

fion,

ans la

& &c de

ement

n Fils,

ombet

uy di-

amout

ant du

Nostre

er, fur

bene-

que le I quali

semblable; il commence par le cœur du pecheur il attaque la Majesté de Nostre Seigneur, mais il retombe charge de maledictions & de tempestes sur la teste du coupable : C'est pourquoy pour entrer d'abord en matiere, & pour comprendre toute l'étendue de ce sacrilege qui doit faire le sujet de mon discours aussi bien que celuy de vostre zele, regardez-le s'il vous plaist en trois estats: Premierement, dans les principes qui l'ont commis : Secondement , dans l'objet qu'il offense: Troisiémement, dans les suites dont il nous menace: Cerclefatal, dans les routes duquel il faut poursuiure ces coupables! Perseguar inimicos, et Psal. comprehendam illos; & non connertar donce deficiant. 17. 18. Voila les trois motifs des trois differents zeles que IESVS-CHRIST veut allumer dans nos cœurs par cette sainte ceremonie: 1. Vn zele de Religion pour Dinisson détruire ce peché dans ses principes : 2. Vn zele de du Dif Iustice, pour reparer ce peché dans son objet, c'est cours. à dire l'injure qu'il a faite à Nostre Seigneur: 3. Vn zele d'Interest pour nostre salut, en préuenant les maux & les malheurs dont il nous menace. Voilà en peu de mots le partage de ce Discours.

Il n'appartient qu'à Dieu de tirer les contraires des contraires, les antidotes des poisons, la vie Point de la mort, la lumiere des tenebres, la grace du peché, & vn zele de Religion du cœur mesme de ceux qui l'ont méprisée : Et c'est pour donner quelque marque du pouuoir qu'il auoit fur la nature, qu'il ordonnoit autresfois d'aller prendre le feu sacré en l'eau pour allumer les sacrifices: Etc'est pour continuer ce mesme pouvoir dans la grace, qu'il nous commande de prendre ce feu;

Yin

342 Sermon de la prophanation

non pas dans des Temples pompeux, mais dans des Temples ruinez & sur des Autels prophanez; afin qu'à la veuë de cet objet lamentable, nous apprenions à dire auec le Prophete, Zelus domus tua comedit me: Ah! Seigneur, le zele de vostre Maison prophanée m'a consumé. Il faut donc détruire ce sacrilege dans ses principes, par vn zele oppose qui doit auoir trois qualitez; il doit estre éclairé dans ses commencemens, raisonnable dans ses ardeurs, & agissant dans ses mounemens: Et partant il faut faire trois choses: 1. Il faut entreprendre ceux que l'on connoist : 2. Il faut voir l'obligation que nous auons de le détruire: 3. Les armes que nous deuons prendre pour

l'attaquer.

1. C'est auec horreur que i'entre dans ce discours, où ie ne trouue que des monstres que l'Enfer mesme a vomis & iettez autour de nos Tabernacles; ah! i'aimerois mieux le démolir dans ma pensée durant le temps de la nuit, qui a esté celuy de ce crime, que non pas de me voir obligé à vous en parler & le mettre en lumiere. Hatons-nous neantmoins de dire que ce peché attaque le Fils de Dieu en deux choses; en ses Biens, & en sa Personne: 1. Il l'attaque en ses Biens; tout le monde sçait ce que i'ay à dire sur ce sujet, & je ne feray que le repasser en vos esprits. Ce peché attaque Dieu dans ses Biens, puisque l'auarice de ces malheureux a esté assez insolente pour venir dérober à Dieu ses Vaisseaux & ses Ciboires consacrez par les ceremonies de l'Eglise; doublement consacrez par les vsages ausquels ils estoient destinez, qui estoit de communiquer la So

So pa CO de

c'e A arı VO

Can rez ma ne fça eft

aug na De me ans

nez;

ous

792245

ftre

dé\_

zele

effre

able

uue-

1. II 2. Il

trui-

pour

dif-

que

sTa-

dans

esté

obli-

Hâ-

atta-

iens,

iens: lujet,

. Ce

e l'alente

e fes

glife;

els ils

ner la

grace & le salut qu'ils contenoient ; triplement consacrez par la presence adorable du Corps du Fils de Dieu, sans que la sainteté du lieu ny l'honneur de nos Mysteres, ny les consecrations des Vaisseaux, qui font trembler les plus impies, ny mesme la presence de Dieu, ayent pû arrester leur auarice, dont parle S. Ambroise au sujet d'vn Soldat, dont nous parlerons apres, qui déroba vne partie des dépouilles des ennemis contre les défenses de Iosué, lorsqu'il dit ; Ad vocem eius Ambr. Sol stetit, auaritia non stetit. Chose estrange! à la parole de Iosüé le Soleil s'arreste au milieu de sa course, mais l'auarice ne s'arreste pas au cœur de ce Soldat ; & toute la difference , dit ce Pere, c'est que le cours du Soleil estoit conduit par vn Ange, & que l'auarice de ce Soldat estoit conduite par vn Demon, En effet, mon Dieu, vous arrestez par vostre presence l'impetuosité des feux, vous empeschez l'inondation de la mer, vous exorcifez les Demons aujourd'huy, comme dit S. Chryfostome, & ils ne sçauroient approcher de vos Tabernacles ny de vostre Table ; Hic sanguis Damones arcet : Et cependant vous n'aurez pas ce pouvoir d'arrester l'insolence de ces malheureux, ny d'empescher que leurs impietez ne s'attaquent mesme à vostre Personne. 2. Ie ne sçay si vous auez pris garde à cet attentat qui a esté commis, & dont vous n'auiez pas encore ouy parler en cette Eglise. Ces impies qui ont auparauant attaqué lesvs. Christ sur nos Autels, n'auoient pas commis des sacrileges entiers; ces Demons ont gardé quelque partage dans leur crime, ils ont eu quelque discretion dans leur peché;

Y iiij

344 Sermon de la profanation

S'ils ont dérobé les biens du Fils de Dieu, ils ong du moins épargné sa Personne; & s'ils ont dérobé les Ciboires, ils ont du moins laissé les Hosties: Mais c'est icy où l'impieté de ces malheureux va au delà du comble; & certes, Chrestiens, le filence accompagné des larmes, seroit plus eloquent dans vne telle circonstance, que toutes les paroles : Ah! e'estoit trop peu d'auoir emporté l'Arche viuante du Seigneur, cependant qu'Oza est frappé de mort subite pour n'auoir touché qu'à sa figure ? Faloit-il s'attaquer à la Personne mesme du Fils de Dieu? ils ont enleué ses Hosties, & on ne sçait pas maintenant ce qu'est deuenu le Corps & le Sang du Fils de Dieu ; en sorte qu'on peut demander à l'Eglise de S. Sulpice, Vbi est Deus tuus? Ah! Eglise de S. Sulpice, où est ton Dieu? Prestres, qu'est deuenu ce Dieu que vous auez consacré quelques iours auparauant? Ah! ce Dieu que vous prepariez pour donner au peuple en nourriture spirituelle, & pour seruit de Viatique aux malades, qu'est-il deuenu? Remarquez icy, Messieurs, la disference qu'il ya entre les maux qui sont certains en leurs circonstances, & ceux qui sont incertains : C'est que lorsque nous connoissons les circonstances des crimes, nous sçauons quelle est la mesure du crime, & iusques où doit aller nostre douleur; mais quand les maux sont incertains & inconnus, cette ignorance & cette incertitude nous fait craindre tout ce que nous pouuons nous imaginer, & nous affliger de tout ce que nous pouuons craindre. Chrestiens, si on nous eust dir que le Fils de Dieu eust esté mal-traité seulement pas

vn la; ou ce cor & ce Ma vbi

plit qui ce p où f nost uon: oblig

mis

fe pr tiens les a Nous me, deuoi l'Egli nous effet

dions costé sein d reur ; ne

0-

25:

UX

le lo-

les

rté

hé

es,

enu

rte

est

jue

nt?

rau

ruir Re-

y2

cir-

ices

du

eur;

us.

fait

ner,

ons

e le

par

vne espece de crime, nous nous arresterionslà; si on nous disoit qu'ils ont brûlé les Hosties, ou ietté dans la boue, nous dirions, hé bien, ce crime n'a pas esté plus auant, & nous nous contenterions de verser des larmes sur ce malheur, & de les messer auec le reste de ces cendres; mais ce que nous pouvons faire, c'est de dire auecla Magdeleine, Tulerunt Dominum meum, & nescio Toan. obiposuerum eum ; Ils ont emporté nostre Sauueur, 20. 134 & nous ne sçauons pas où ces malheureux l'ont mis. Ah! l'incertitude de cette circonstance remplit de triftesse les Prestres & les Pasteurs; & ce qui est de plus à craindre, c'est que peut-estre; ah! ce peut estre ne laisse à nostre cœur, ny limites où se soit arresté le crime, ny termes où doit aller nostre douleur ; maintenant , Chrestiens , seruons-nous encore de ces caux pour faire voir les obligations que nous auons de pleuter, parce que nous sommes cause de tant de crimes.

2. La raison fondamentale de cette obligation se prend de la qualité que nous auons de Chrêtiens, & qui nous donne deux rapports; l'vn auec les autheurs de ce crime, & l'autre auec l'Eglise: Nous auons rapport auec les autheurs de ce crime, ce sont nos freres, & en cette qualité nous deuons prier pour eux; Nous auons rapport auec l'Eglise, c'est nostre Mere, & en cette qualité nous deuons reparer l'injure qu'on luy a faite. En effet ce crime de quelque costé que nous le regardions, a beaucoup de funcses circonstances; du costé de l'Eglise, de voir qu'elle porte dans son sein des monstres dont l'Enfer mesme auroit horteur; de nostre costé, de voir que nous sommes

346 Sermon de la prophanation freres de quelques Chrestiens qui osent executer

fe

Pe

qu

ini

pol

qu:

cri

me fed.

gez

qu'

vio

con

prie

fent

mou

qu'i

ge v

leur pied

que

ce que tous les Demons n'oseroient entreprendre; du costé des Heretiques, de voir que ce que nous auons de plus Saint & de plus Auguste dans nostre Religion, est effrontement prophané. Disons donc en la personne de ces criminels, auec plus Saluia: iuste raison, que ne disoit Saluian aux Chrêtiens de son temps; In nobis patitur Christus opprobrium , lex Christiana maledictum. Par ce sacrilege IESVS-CHRIST est deuenu comme la risée & la mocquerie des Libertins & des Heretiques ; & nous pouuons dire que par ce crime nostre Religion auec tout le Sang d'vn Dieu immolé sur vne Croix, celuy des Martyrs & de tous les Saints, est venuc comme en doute : Ha! cependant ce sont des Chrestiens qui ont commis ce desodre, ce sont des enfans de l'Eglise qui luy ont fait cette injure; ce sont enfin nos freres qui ont si mal-traité nostre Mere: Ouy, tous coupables qu'ils peuuent estre, ce sont nos freres, peut estre baptisez dans la mesme Eglise, du mesme nom, à qui la Communion a esté donnée, & qui par consequent conservent encore cette alliance auec nous. L'Enfer cependant a troublé la grace de nos Sacremens, il a rompu le sceau de la grace; mais faut-il les abandonner pour cela? Non, Chrêtiens, il faut aller chercher le peché dans sa source pour le détruire ; car c'est au peché seulement que nous deuons nous en prendre, & non pas au pecheur : Il ne faut pas toûjours consulter les sentimens de nostre nature bouillante, il artiue souvent que pour estre trop zelez, nous sommes imprudens, nous confondons ce qu'il faut

er

re;

ous

tre

ons

lus

rê.

70-

ege

: la

8

eli-

vne

its,

ce

dre,

ette

rai-

peu-

tifez

ni la

nfe-

ous.

Sa-

mais

hrê-

our-

eule.

non

ulter

arri-

fomfau!

separer , nous voulons messer & le peché & le pecheur dans la mesme vengeance; mais le zele de la Religion ne demande pas cela, Vox Domini intereidensis flammam ignis; La voix de Dieu, dit le Prophete, coupe la flamme de feu; mais ce qu'elle a fait quelquesfois dans la fournaise de Babylone, elle le doit faire tous les iours dans la instice; elle doit d'vn costé allumer les flammes de la colere & de l'indignation; mais de l'autre, elle doit allumer les flammes de l'amour & de la charité; vous deuez auoir de l'indignation pour le peché, mais vous deuez auoir de la charité pour le pecheur; vous deuez fouhaiter comme Dauid, de perdre tous les pecheurs, mais c'est quand ils sont impenitens & endurcis dans leurs crimes; il faut menager nostre zele, & dire comme Dieu mesme ; Nolo mortem peccatoris, sed vt connertatur & viuat. Nous sommes obligez de prier Dieu qu'ils fassent penitence, & qu'il leur octroye la grace de faire de ce Temple violé par leur crime public, le lieu de leur secrete conuersion. Ie ne doute pas que la pluspart de mes Auditeurs n'ayent demandé à Dieu par les prieres de quarante heures, que ces voleurs fussent découuerts, & qu'ils fussent punis; voila ce mouuement d'indignation: mais souhaitons plûtost qu'ils soient découverts par eux-mesmes, & qu'ils viennent faire sortir de ce funeste sacrilege vn sacrifice agreable à Dieu par l'offrande de leur cœur; Ah! i'aime bien mieux les voir aux pieds des Autels, dans vne posture humiliée, que mourir sur vn eschaffaut ¡I'aime bien mieux

les voir expier leur crime par leurs larmes; que de les voir messer leur sang auec le Sang de monMaistre: C'est la le zele que nous deuons auoir contr'eux, & celuy que nous inspirent les paroles du Prophete, Zelus domus tua comedit me. Mais est-ce assez ? non, nous sommes enfans de l'E. glise, & en cette qualité nous sommes obligez d'effacet la tache qu'ils ont iettée sur le front de nostre Maistre: Ah! le Fils de Dieu se plaint d'eux, & dit que les enfans de sa Mere ont pris les armes contre luy, Filij matris mee pugnauerunt contra me. Il faut donc ofter de dessus la face de nostre Mere l'opprobre qu'ils y ont jetté, par deux fortes d'armes, par les armes de la priere, & par les armes de l'exemple; Il faut auoir recours à l'efficacité de l'oraison, & à l'exemple de la priere publique, pour deffendre ce Mystere.

3. Ce sont les armes que nous deuons prendre pour combattre ce sacrilege: Il est vray que ny la Iustice des hommes, ny la Iustice de Dieu, ny tout ce qu'il y a dans le Ciel, sur la Terre, & dans les Enfers, n'est pas capable de détruire le peché quant à la coulpe, il faut que ce soit le pecheur mesme qui l'a commis qui le détruise, & il faux qu'il rappelle son peché deuant ses yeux pour s'en repentir; autrement il subsiste, & demeure toùjours en son entier. Pourquoy cela? parce que comme c'est la volonté qui a offensé Dieu par la liberté de son action, il faut aussi que cette mesme volonté se retracte de son action, & que par vne seconde liberté opposée à la premiere elle reconnoisse son crime, & se noye dans les eaux de la penitence. Mais cependant pouuons-nous ph to pe au fça au fai fec

qui

ten

mis la mo peu ma fon Mo uen est c

à fo prophost quo de l prie oste glise

cett

noft

IE

is

Z

le

X,

es

ie.

re

IT-

ies

de

BUG

ire

ny

ans

hé

eur

aut

en

oû-

que

r la

nef-

pat

elle

2111

lous

contribuer par nos prieres & par nos bons exemples, que Dieu qui fait de certains coups triomphans de sa bonté & de sa misericorde, puisse toucher les cœurs, & faite dominer la grace où le peché a triomphé? le sçay que ce sont des coups autant admirables qu'extraordinaires, mais ie scay aussi que ses faueurs ne sont point attachées au lieu ny au temps, & qu'il peut de ces criminels faire des penitens, comme il a fait d'vn Saul persecureur de l'Eglise vn Apostre, & d'vn Augustin heretique vn défenseur de la Foy. C'est pour cela que l'Abbé Paschasius dit, qu'il fait encore maintenant sur l'Autel, ce qu'il a fait sur la Croix. Quand il a esté sur la Croix, il a prié pour ses ennemis en offrant son Sang à son Pere Eternel, pour la remission de leurs crimes. l'atteste le cœur de mon Dieu pour cela; & tandis que nous meditons peut-estre des pensées de vengeance contre ces malheureux, il dit peut. estre tout au contraire à son Pere: Pater ignosce illis, quia nesciunt quid faciut: Mon Pere pardonnez-leur, parce qu'ils ne sçauent ce qu'ils font. Peut-estre que le Fils de Dieu est encore entre leurs mains qui fait cette priere à son Pere: Mon Pere, ie vous prie par mon Sang prophané de leur pardonner; ie vous prie par mes hosties violées de leur faire misericorde ; Pourquoy n'entrerez-vous pas dans la pensée du Fila de Dieu? pourquoy n'emploirez-vous pas ces prieres de Quarante heures pour eux, & pour ofter la tache qu'ils ont iettée sur le front de l'Eglise? Pourquoy croyez-vous que l'on ait fait cette Procession publique, qui a esté suivie de nostre grand Monarque, & de la pluspart des

bonnes ames de Paris? ç'a esté pour le prier que ce crime fust découuert; il est vray, mais ç'a esté encore plus vne protestation publique de nostre foy & de nostre pieté enuers cet adorable Sacre. ment; ç'a esté pour faire voir aux libertins & aux heretiques, qu'ils n'auront aucun auantage sur nostre Foy pour le mal qui a esté fait : mais il faut que toute nostre vie soit vne confirmation de la mesme chose; & ce sera par ce moyen que vous combattrez ce sacrilege dans ses suites & dans ses effects: Vous le deuez par vn zele de Religion, vous le deuez encore par vn zele de Iustice. C'est mon fecond Point.

II.

Apres auoir attaqué ce peché dans ses princi-Point pes, attaquons-le dans l'objet qu'il a attaqué luymesme; & par vn zele de justice, disons vne seconde fois, Zelus domus tua comedit me. Ah! mon Dieu, il faut que mon cœur brûle du zele de vostre Maison, pour reparer l'injure qui a esté faite à vostre Sacrement. C'est proprement nostre Dieu qui a ce zele de justice pour son Fils dans cer estar; & c'est cette Iustice qu'il exerce en deux estats, S. Paul explique la premiere, quand apres auoir parlé des abaissemens que le Fils de Dieu a souffers en Croix, il dit ces paroles : Propter quod & Dens exaltauit illum. Le Pere Eternel a fait iustice à son Fils; parce qu'il s'est humilié au dessous de toutes choses, il l'a esleué sur toutes choses. Mais ce qu'il a fait sur la Croix, il le fait sur nos Autels; & cela est si vray, que le dernier Iugement sera non seulement vne reparation de la folie de la Croix, mais encore de la prophanation du Saint Sacrement de l'Autel, & que la derniere Hostis

COL ces blé CH nes les les ado

pal elp re; 972 67 fon par

dan jure del qu' mo non ueu de l reft

I. ure de Egl nof efté nos uě fté

re

e-

ux ur

unt la

ous

ies

on,

cft

ci-

17fe-

non

Are

e a ieu

tar:

ats. loir

Fers

Dens

fon

utes s ce

telsa fera

e la

aint

offic

consacrée y sera portée en triomphe par la main des Anges. Cependant les Anges descendent tous les iours sur nos Autels; & ie ne doute pas qu'en ces iours ils n'ayent, aussi bien que nous, redoublé leurs adorations, pour témoigner à I e s v s-CHRIST, autant qu'ils en sont capables, leurs peines de voir son Corps & son Sang si mal traitez par les hommes. En effet c'est en cet estat humilié sous les especes du pain & du vin, qu'il demande les adorations des hommes & des Anges, & principalement des hommes, qui par la liberté de leur esprit, sont les iuges & les arbitres de ce Mystere; & c'est à eux qu'il adresse ces paroles par la bouche de S. Augustin : Ascendat homo tribunal mentis sua: Que l'homme monte sur le trône de son esprit & de la foy, pour faire à Dieu vne reparation perpetuelle de l'injure que i'ay receue dans ce Sacrement. La Iustice, en matiere d'injure, fait trois choses; elle regarde la grandeur de l'injure, elle oblige & impose les obligations qu'on a de la reparer ; mais elle apprend ces moyens qui peuuent rester pour le faire. Examinons donc, i. La grandeur de l'injure que le Sauveur a receuë: 2. Imposons-nous les obligations de la reparer: 3. Apprenons les moyens qui nous restent pour le faire.

1. Faut-il, mon adorable Seigneur, que i'ouure encore vos playes? faut-il que ie sois obligé de renouueller vos affronts au milieu de vostre Eglise, où i'ay l'honneur de parler? Disons à nostre confusion, que si iamais le Fils de Dieu a esté dans vn estat où il ait merité nos respects & nos reconnoissances, & où il doine estre à l'abry

de toutes nos injures ; c'est principalement au Sad crement de l'Autel, où il porte deux belles qualitez, & où il fait deux grands presents, qui sont de ses grandeurs & de ses bien-faits. Il y est en effet auec ses grandeurs, & il nous les presente comme homme Dieu, comme Roy & comme Souuerains Il n'en faut pas dauantage pour obliger les Anges du Ciel à descendre & às'aneantir, comme dit S. Chrysostome, en sa presence : Mais ie vois bien que parce qu'il est caché, sa grandeur y est comme suspecte; que parce que l'éclat de sa Souueraineté y est voilée, nous nous trouuons pottez à luy refuser nos adorations & nos respects : Mais grandeur du Fils de Dieu, c'est en cet estat que vous meritez nos respects; & ce d'autant plus, qu'il nous y presente ses bien-faits, & que nous pouuons dire proprement que c'est dans cet estat que sa liberalité surmonte son amour, puisque, comme dit le Concile de Trente, c'est lors qu'il répand dans nos cœurs toutes les richesses de son amour. Ibi diuitias amoris sui in nobis infundit: C'est là en effet qu'il s'offre à nous comme nostre nourriture, pour estre nostre viande, & pour conseruer nostre vie spirituelle, non seulement pendant la Messe, mais aussi apres que la Messe est dite, puisque le Sauueur demeure dans les hosties que l'on garde; & pourquoy cela ? afin qu'il soit toujours dans la posture qu'il veut estre pour nous; Il y est toujours en effet pour s'offrir à son Pere Eternel, pour obtenir la remission de nos crimes, & pour receuoir nos adorations & nos homages. Vous voyez neantmoins comme on le traite, & bien loin de respecter sa grandeur adorable dans

ce! 1ou par CHID 2 16 prei car ľvn fent elto Cor pref qu'a trag pend enler plus Hoft qu'ils ment foir e morts les ma ha! fa le, er Faux en lo luy ar il le c

Ion Sa

ad

li-

de Ter

me

in:

ges

S.

ien eft

ou-

tez lais

que

us,

ous ftat

que,

u'il

fon

l'eft

our-

fer.

dant

lite,

que

toû-

ous;

Pere

mes,

iges.

, 80

dans

CE

ce Sacrement, deuant qui les Demons tremblent souuent, l'on l'a foulé aux pieds dans ce Sacrement mesme : Hé n'a - t - il pas esté prophanée par ces miserables ; hé n'est-il pas outré dans le crime de leur auarice, bien loin de les obliger à reconnoistre les bien-faits qu'il leur faisoit en cet estat? le me le represente en effet, comme presentant à ces miserables les bien-faits passez; car sans doute quelqu'vn d'eux a communié à I'vn des Autels qu'ils ont pillez : Il s'y presente auec les bien-faits à venir, puis qu'il y estoit pour les nourrir de son Sang & de son Corps: Il s'y presente encore auec ses bien-faits presens, puisqu'il y estoit en qualitté de victime; qu'au mesme moment qu'ils luy faisoient cet outrage, il demandoit misericorde pour eux: & cependant ils l'ont offense, & cependant ils l'ont enleué lors qu'il estoit en estat de leur offrir ses plus grandes liberalitez, ils se sont pris à ses Hosties comme aux plus grands bien-faits qu'ils pouvoient recevoir de sa grandeur; justement comme si pendant qu'Aaron auoit l'encensoir en main, & qu'il estoit entre les vifs & les morts, il y eust eu quelqu'vn qui luy eust arraché l'encensoir des mains, & qui l'eust frappé auec les marques & les caracteres de son Sacerdoce; ha! faut-il (malheureux, c'est à vous à qui ie parle, en quelque endroit que vous soyez, ou du Fauxbourg ou de la Ville ) faut-il offenser Dieu en son Sacrement ? faut - il luy faire injure en luy arrachant le plus grand de ses bien faits ? fautil le combattre auec ses Hosties ? & faire seruir son Sang à la prophanation de son sang, & ses Deminic.

354 Sermon de la prophanation playes à l'ouverture de ses playes? arrestez mal-

heureux. Non, Messieurs, ie vous l'ay dit auparauant, ils ne s'arresteront pas, & c'est l'excés de nostre douleur de ne sçauoir pas où est alle l'excez de leur crime; & c'est la seconde cause de l'excés de nostre douleur de ne sçauoir pas combien l'excés de leur crime durera. Quand i'entends ces blasphemateurs qui jurent contre Dieu, ie dis, Voila vne parole qui est dite : aussi-tost qu'elle est dite, c'est vn crime commis à la verité, mais il n'entraisne point d'autres suites apres foy: mais le malheur, c'est qu'on ne sçait pas combien ce crime durera, iusqu'à tant qu'ils ayent tout restitué, & jamais le Demon ne permettra qu'ils le fassent. Peut estre (mais i'ay horreur de le dire dans vne Chaire si sainte) peut-estre ont-ils fait passer vos Ciboires dans le commerce du peché, peut estre en ont ils fait de l'or & de l'argent dont ils se sont seruis pour assouuir leurs passions brutales : Mais peut-estre que nostre Sacrement est encore dans leurs mains, ah! peur-estre ces malheureux continueront-ils long - temps cette passion: Prolongauerunt iniquitatem suam , & super dolorem vulnerum meorum addiderunt : Ah! pent estre s'en seruiront-ils pour faire plusieurs crimes , peut-estre à l'heure que ie vous parle, peut-estre à ce moment, & durant ces iours où nous auons tant fait de prieres, & durant lesquels nous auons adoré le Fils de Dieur fur nos Autels ; peut-estre, dis-je, ont il fait des contre-oraisons, des contre-processions, & des contre-prieres; c'est à dire, peutestre ont-ils combattu par l'excés deleur impieté

Pfalm.

ma not fliq aue

7711

mi

VO

qu

20

nu

cet

rep

dre

aud

me. nou que

fom vou

THE PERSON NAMED IN

l'excés de nostre pieté & de nostre deuotion. Ah! c'est du milieu de ce malheur que i'entends parler Nostre Seigneur, & qu'il dit s'adressant premierement à son Pere, & apres à nous : Iudica Ps. 483 me Deus & disterne causam meam de gente non sancta: O! mon Dieu; jugez moy; c'est à vous Pere bien-heureux que je demande justice de l'offense que ie reçois, & de l'injure qui m'est faire, Iudica me Deus, jugez la cause de vostre Fils humilé par les hommes; Ab homine iniquo & doloso eripe me : Arrachez moy des mains de ces impies, retirez moy de l'oppression où ie suis: & vous mes enfans, nous dit-il, pour tant de sang que ie vous ay donné, ie vous demande justice, & pour tant de bien-faits dont ie vous ay preue.

nus, défendez-moy de mes ennemis.

de

X-

de

m-

en-

eu,

eri-

res

pas

i'ay

ite)

ans

fait

our

eurs

nüe-

Tant-

erum erui-

tre à

mo-

adoré

is-je,

-pro-

peut-

piete

2. Il paroift assez difficile de sçauoir d'où vient cetre obligation que nous auons de faire cette reparation d'honneur pour vn crime que nous n'auons pas commis; neantmoins pour comprendiecerte obligation, nous pouvons dire que nous auons deux alliances & deux liaisons auec ces malheureux: nous auons vne societé auec eux, nous sommes les membres du mesme corps mystique : nous pouvons avoir vne alliance de crime auec eux , peut-estre ( ouy Chrestiens ) peutestre que quelqu'vn de nous a participé à ce crime. C'est le grand principe de saint Paul que nous composons tout le corps mystique de l'Eglise que IESVS-CHRIST est nostre chef, & que nous sommes ses membres : mais peut-estre n'auezvous pas fait cette refléxion que nous le sommes d'vne maniere plus particuliere quand nous auons

Zij

comunié, nous sommes les membres de son corps mystique, & les enfans de l'Eglise pour auoir receu son Corps sacramentaire : Cette nouuelle qualité a deux tapports bien differens, l'vne au Fils de Dieu comme à nostre chef, l'autre à ces miserables comme à nos freres & parties du mesme corps: La premiere nous oblige à honorer le Fils de Dieu comme nostre chef, mais la deuxième nous oblige à reparer l'injure qui est faite à no. tre chef par les autres membres : Exemple de cecy dans le corps naturel. Quand vn homme est foible & debile, s'il arriue qu'il tombe & qu'il se blesse, la langue crie incontinent, la main y court aussi tost; & c'est le premier remede que nous y appliquons : Que veut dire cela ? c'est que les autres parties veulent soulager celle qui est blessée de la playe qui luy a esté faite. Mais si cela se fait ordinairement dans le corps naturel, helas! que ne deuons-nous pas faire pour le corps mystique de IESVS-CHRIST, puis que cette alliance & cette liaison que nous auons auec luy est cimentée par sa chair & par son sang ; & ce d'autant plus que nous auons participé à leur crime? l'ay grand peur que ce j'ay dit ne soit ventable, que quelqu'vns de ceux qui sont icy pour en tendre parler du crime de ces coupables, ne soient pas seulement l'occasion des ces pechez, mais encore les causes. Nous en sommes l'occasion, parce que c'est pour l'amour de nous que le Fils de Dieu est sur nos Autels, & c'est l'amour qu'il a pour nous qui le fait endurer en cet estat. Nous en sommes encore les causes, parce qu'il se peut faire que l'excés de nos pechez ait obligé Dieu

foy tez her fera crû Ho fça cet fes vra

dito heu & v nero & il dans auoi de I

qui

que

auffi

de I fon de r deuc pare tutio resti il fai cela

gran

CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE

oir

elle

au

mi-

me

Fils

me

nô-

de

eeft

il fe

ourt

IS Y

e les

cela

he-

orps

e al-

c luy

& ce

T CTI-

rita-

r en-

oient

mais

fion,

e Fils

qu'il

Nous

e peut Dieu a

abandonner ces miserables, & faire que nous en fovons les causes par nos auarices & nos impietez. l'auoue que la principale cause de ce malheur est le defaut de foy & de pieté en ces miserables enuers ce Sacrement : Ah s'ils eussent crû la presence réelle du Fils de Dieu dans ces Hosties, ils n'eussent pas commis ce crime. Ie scay de plus que les Demons les ont suscitez à cet attentat, & qu'ils ont esté comme les causes incitantes de ce crime: Mais il est toûjours vray de dire qu'il y a quelques-vns en cette Auditoire qui en ont esté la cause: Ah! ces malheureux ont peut estre veu vostre peu de foy, & vos indeuotions, ils ont reconnû vos irrenerences & peut-estre vos indignes communions: & ils ont dit, ( donc comme on n'a point de foy dans le Christianisme pour ce mystere ) nous auons sujet de douter que c'est le Corps & le Sang de lesvs-Christ; c'est donc ce mauuais exemple qui contribüe à les rendre coupables; mais puis que nous auons participé à ce crime, participons aussi à la reparation.

3. l'acheue ce point en vous disant que le Fils de Dieu à reparé l'injure que nous auons faite à son Pere par deux voyes differentes ; par voye de restitution, & par voye de reparation. Nous deuons imiter le Fils de Dieu, & contriblier à reparer l'injure qui luy a esté faite, par voye de restitution, & par voye de reparation. Par voye de restitution, on a enleué les biens du Fils de Dieu; il faut tascher de les luy rendre : je sçay bien que cela regarde principalement les riches & les grands du monde qui doiuent restituer au Fils de

1

•

C

0

I

•

1

Dieu les sacrez vaisseaux qu'on luy a pris, qu'on employe son bien comme il faut, qu'on l'employe à rendre ces vaisseaux qu'on a volé à lesvs-CHRIST & à faire acheuer les bastimens de cette Eglife. Qu'vne Dame Chrestienne est sage si retranchant quelque chose de son luxe elle contribüe à ces pieux ouurages ! Quelle confolation pour vn Chrestien d'entendre sortir ces paroles du fond des Autels reparez, des Taber-Matth. nacles restablis , Hospes eram , & collegistis me; nudus eram, & cooperuistis me: l'estois banny de mes Temples & de mes Autels , & vous m'auez donné dequoy m'y loger; jestois dépouillé des biens, & vous me les auez restituez; on me les auoit volez, & vous me les auez rendus. Mais, Chrestiens, le moyen de rendre, c'est de donner au Fils de Dieu ce qu'ils valent; ne sçauez-vous pas ce que dit faint Augustin : Il dit que vous estes les vaisseaux sacrez & precieux de I Es vs. CHRIST, & que vous deuez seruit au culte & aux actes de la Religion : Vafa Christi estis vos , qui Religionis cultu quasi pretiosa metalla fulgetis: Que faut-il donc faire ? c'est qu'au lieu de ces Ciboires enleuez au Fils de Dieu, il faut que nos corps soient des vaisseaux purs, & qu'ils fassent éclater sa gloire; il faut qu'ils soient des vaisseaux saerez & precieux, où il soit receu pour toute toute l'eternité, sans qu'aucun voleur vous puilsent arracher à sa puissance. Restituons donc les biens enleuez au Fils de Dieu, mais reparons l'injure qu'on luy a faite, faisons vne reparation d'honneur en Esprit de Chrestien, & disons-luy aujourd'huy ce que les Anges luy disent dans le

350

Paradis , Dignus es Domine accipere gloriam & Apoc. honorem : Ah! mon Dieu outrage, ah! mon IEsvs 4. humilié pour nous, vous deuez receuoir tout l'honneur de cette gloire? nous le deuons faire par vn zele de religion ;nous le deuons faire par vn zele de justice, nous le deuons faire enfin par vn zele d'interest de nostre propre salut ; c'est mon troisiéme Point.

Voicy le terme fatal du cercle malheureux de III. ce crime ; il a attaqué Dieu comme son ptincipe, POINT il l'a attaqué comme son objet, mais il retomfur nous-melmes par les matheurs dont il nous menace: Et partant il faut allumer vn troisième feu au milieu de nos cœurs, ie veux dire le zele de nostre interest & de nostre propre salut. Mais parce que ce zele tient de la prudence, & que la prudence fait trois choses; Disons que nous deuons nous en seruir pour considerer 1. La grandeur du mal qui est commis : 2. Les moyens de punir le mal present : 3. Les moyens dont nous nous deuons seruir pour preuenir ces malheurs auenirs.

1. Ne regardez point la peine deue à ce crime comme vn tonnerre qui gronde loin de vous, scauez-vous bien qu'il peut tomber sur vostre teste? La raison est prise de ce principe qui fut estably si doctement le premier iour de ces prieres, c'est que quelquefois Dieu chastie vn crime par la punition generale de tout le peuple; & ie le prouue par la comparaison, par la raison, & par l'exemple. 1. Nous voyons souvent dans la nature l'éclat du tonnerre paroistre bien loin de nous en apparence, & gronder plûtost sur les testes des peuples

Z 1111

'on m-VSette

re\_ onnfo-

ces berme:

y de auez é des

ne les Mais. nner

Vous Vous S V S-

3c aux , 941 : Que

boires corps clater

ux fatoute s puil-

oncles ns l'inration

us-luy lans le

éloignez, que sur les nostres; cependant il arriue que l'on se trompe dans la pensée qu'on auoit conceue; & nous connoissons, par vn mal-heur experimenté, que ce carreau ne se formoit que contre nous-melmes. Quelle est la matiere de ce foudre ? Les eaux & les exhalaisons qui sont elle. ué de la terre par le moyen du Soleil, & qui se condensent peu à peu dans l'air par le combat du chaud & du froid, pour retomber par apres sur la terre: Mais croyez-vous que cet orage retombe seulement sur les terres qui luy ont fourny la matiere ? Ah! quelquesfois mesme le plus funeste effet de sa colere ne se décharge que contre des terres innocentes, qui n'ont point contribué à le former. Le crime de ces voleurs s'est esleué ius. ques dans le Ciel par leur malice & leur impieté, pour former vn tonnerre dans le cœur de Dieu: Qui peut s'asseurer que ce foudre sortant de cette main irritée ne le frappera pas ? Qui peut se promettre que la Iustice ne l'enueloppera pas dans la vengeance qu'il doit tirer de ce crime, Sape Diefpiter neglectus incesto addidit integrum : Qui sçait s'il ne frappera point tout le Faux-bourg, toute la Ville, & si peut estre tout le Royaume de Frances 2. Et ce d'autant plus que nous auons deux alliances auec ces criminels, vne alliance de societé, & vne alliance de crime : Vne alliance de societé, nous fommes tous membres d'vn mesme corps; & comme il arriue dans le corps humain que pour guerir quelque playe fascheuse & gangreneuse, il faut faire des incisions dans des parties qui ne sont point attaquées du mal, pour détourner la fluxion de la playe; Ou comme dans les Estats bien poliz

da for Di eft eft l'er qui nor que cor

fait les que est fold pari

confi tui / mun tout tant fe fo guer

Iofu

furp

fend

35

it

ur

ue

ce

e.

18

du

la

a-

fte

les

le

af.

té,

eu:

tte

-01

la

ief-

s'il

CG5

nn-

80

té,

,80

Juz

, il

ont

ion dia

cez, l'on venge vn attentat contre le Prince iusques dans la troisième & quatrieme generation, qui sont également innocentes : Ainsi la Iustice de Dieu, pour marquer la rigueur de sa vengeance, estend sa colere sur ceux qui sont coupables, il est vray; mais il arriue aussi souuent qu'elle l'estend sur tous les membres de ce Corps mystique : Et ce qui est d'autant plus équitable, que nous auons auec voleurs vne alliance de crime, & que nous auons contribué, aussi bien qu'eux, à commettre ce facrilege: Ah! le scandale & les irreverences des Chrestiens dans l'Eglise, & les impietez des Grands, & l'abus general que l'on a fait de ce Sacrement, peuuent avoir esté comme les causes de ces crimes : N'est-il donc pas iuste que nous portions vne partie de la peine qui luy est deuë? 3. Nous trouuons vn exemple de cette Iustice dans le Liure de Iosué : Achan estoit vn soldat de l'armée de ce Prince, qui déroba vne partie des dépouilles des ennemis contre la deffence expresse de Iosué; A peine audit-il commis ce vol, que Dien s'irrite contre son peuple; & Iosué qui estoit accoustumé de vaincre, sut tout surpris de se voir vaincu: Il se met en priere, il consulte l'Oracle, qui luy dit : Anathema in medio tui Israël. Peuple d'Israël vous auez vn excommunie parmy vous, & sçachez que vous perdrez toutes les batailles que vous donnerez, jusques à tant qu'il soit mis à mort. S'il est vray que Dieu se soit comporté enuers ce peuple auec tant de rigueur, parce que c'estoit vne chose sacrée à laquelle Achan auoit touché, & qu'elle estoit defsendue par l'ordre exprés de Dieu; Pourquoy ne

lostié

croirons-nous pas qu'il agira de la mesme saçon auectous les Faux-bourgs, auectoute la Ville, & peut-estre auec toute la France, si nous n'ar-

restons son indignation?

2. Nous le devons faire par deux motifs, par le motif d'vne crainte interessée, peut estre Dieu nous attaquera-il par des maladies qui s'allumeront contre tout le Royaume, peut-estre contre toute la Religion: Nous le deuons encore par vne crainte filiale, n'est-il pas fascheux à vn fils bien né de voir son pere irrité, n'importe que ce soit des estrangers, n'importe que ce soit des ennemis ; ah mon Pere estirrité , il faut que l'appaife. Nous voyons fur nos Autels vn Dien irrite,& qui a les verges en main; ah quand mesme nous se. rions à l'abry de ses vengeances, ne serions nous pas ob'igez de l'appaiser par quelques moyens: Iniungit poniuentiam misericordia sermo, dit Tertullien; Faut-il appaiser la Iustice de Dieu, fant-il fléchir sa misericorde ? le n'ay point d'autre remede à vous donner que la priere, les jeunes & les larmes, & principalement pour la prophanation de ce Sacrement d'amour & de misericorde, qui estant le Sang du Fils de Dieu violé & foulé aux pieds, nous ne pouuons pas mieux expierce crime que par les larmes de nos yeux, qui sont le fang de nostre cœur; penitence donc pour ces malheureux, penitence pour leur crime : Le moyen le plus excellent & le plus capable d'appaiser le Fils de Dieu, & de reparer l'injure qui luy a esté faire, c'est de tirer mesme de ce sacrilege commis ces motifs de nostre douleur, de nos larmes, & de nostre penitence? Mais comment le ferez-vous? di gira

·la

fi di tri

di Ve fe & A m

pi pa pl vo er

da

par la belle reflexion de S. Chryfostome, qui parlant aux Chrestiens de son temps, qui auoient de l'horreur de la trahison de Iudas, & de la cruauté des Iuifs, leur adresse ces paroles : Quantum indienaris contra proditorem & tortores qui eum crucifixerunt, tantum cogita ne sis reus corporis & sanguinis Domini. L'indignation que vous auez contre le traistre & contre les bourreaux qui ont crucifié IESVS-CHRIST, doit-estre la mesure de la reflexion que vous deuez faire sur vous-mesmes, pour voir fi vous n'estes pas coupables du Corps & du Sang du Fils de Dieu, & si vous ne l'auez pas plus maltraité que ces ennemis. le vois, Chrestiens, la colere allumée sur vostre front; ie vois que vous auez conceu vne fainte indignation contre ces voleurs; Quoy audir dérobé les Hosties de lesvs-CHRIST, & foule son Sang aux pieds ? vostre indignation est iuste ; mais vn peu de reflexion sur vous-mesmes, & voyez si ce n'est pas de vous qu'il se plaint; si vous n'auez pas prophané son Corps & fon Sang. Ah! combien y en a-t'il dans cet Auditoire qui l'ont fait par leurs, indignes Communions, ce qui dans le sentiment de S. Augustin, est vn plus grand sacrilege que de le fouler aux pieds & le jetter dans la bouë? Ah! combien qui par leur mauuais exemple & leurs facrileges, l'ont plus maltraité qu'il n'est entre les mains de ces voleurs; Cozita ne sis reus corporis. Disons donc encore vne fois, Penitence pour nous, Penitence pour eux : C'est ce sentiment qu'il faut auoir pendant la ceremonie de ces iours, & de ces prieres de quarante heures. Vous auez commencé de vostre costé à détruire ce peché en luy-mesme &c

çon , &

or le Dieu mentre

vne bien foit nne-

paité, & us fenous

yens: Teraut-il

e tees & nana-

orde, foulé ier ce

malnoyen

ser le a esté mmis es, &

vous?

dans ses principes, par le moyen de vos oraisons & de vos prieres; & peut-estre mesme que dans le temps que ie parle y a-t'il quelqu'vn de ces malheureux, qui touché du remords de conscience, est sollicité à reparer l'injure qu'il a faite à I ES VS-CHRIST; mais il faut encore prier, & pour punir ce crime en luy-mesme, & pour préuenir les maux dont nous sommes menacez.

3. Craignez encore cette iustice qui balance l'épée fur nos testes, & qui est preste à lancer sur nous ses carreaux & ses foudres ; mais puisque nous sommes arriuez à la closture des prieres de quarante heures, faisons à Dieu vn acte public de reparation aux pieds de ses Autels, Dei indulgentiam plenis satisfactionibus deprecemur: Opi posons Iesvs-Christ immolé pour nous, à Iesvs-CHRIST irrité contre nous ; feruons-nous du Sang qui coule sur nos Autels, pour appaiser ce Sang qui crie contre nous; enfin donnons de pleines satisfactions à sa misericorde, pour éuiter les maux qui panchent sur nous. Et ce d'autant plus nous y sommes obligez : 1. Par voix de correspondance: 2. Par voix de restitution : 3. Par voix de recapitulation.

Conclu-

r. Par voix de correspondance, cheres ames, vous deuez correspondre au zele de vostre Pasteur, & à la ceremonie de l'Eglise; c'est vne reparation que vostre Pasteur a faite à Dieu, & qu'il a faite de vostre part & en vostre nom: Vous deuez, pour ainsi parler, confirmer la procuration que vous luy en auez donée, vous deuez vous ioindre à cette ceremonie Chrestienne; c'est vn assaut qu'on fait à la misericorde de Dieu, Quasi manu fasta,

ne dai mu qui s'il l'ei de con

que blé nie dan vne vou

2

che voi qui roil prie vne cole l'on n'ei que

que que mer ce l'No tisf

23 72

comme parle Tertullien, c'est vn assaut qu'on donne à la misericorde, mais il faut que tous les soldats se ioignent pour donner cet assaut ; c'est vne mulique qu'on fait dans cette Eglise, mais il faut que toutes les voix s'accordent : Quel malheur, s'il s'estoit trouué quelqu'vn qui eust empesché l'effet de ces prieres par la mauuaise disposition de son cœur? Ah! s'il y auoit quelque cœur qui conseruat encore quelque reste du peché mortel; à Dieu ne plaise que cela soit, mais s'il y auoir quelqu'vn, qu'il se retire de cette sainte Assemblée, qui vient contribüer à cette sainte ceremonie; non seulement auec vne voix de correspondance auec toute cette Eglise, mais encore par vne voix de restitution & de supplément pour vous-melmes.

c

IE

le

ic

12-

p.

S-

ng

es

us

nde

1115

38

on

ez,

lue e à

on

DA.

2. Chrestiens, on a beau commencer si on n'acheue pas ; il faut continuer tous les iours de vostre vie, & acheuer par vne heureuse mort, ce qui s'est fait durant ces trois iours dans la Parroisse de S. Sulpice. Dieu attend vn comble de prieres pour s'appaiser, de mesme qu'il attend vne mesure de pechez pour combler celle de sa colere: Ainsi n'auons-nous pas à craindre que si l'on ne continue pas à faire penitence, sa colere n'estant pas entierement appaisée, il ne reste quelque chose qui attire ce carreau? Croyez-vous que trois iours de deuotion ayent satisfait pleinement pour vn fi grand crime ? croyez. vous que ce soit assez d'auoir fait vne Procession publique? Non, Chrestiens, nous deuons incessamment satisfaire à Dieu. Vous sçauez que quand les Princes ont esté offensez, on éleue des pyramides

pour témoignage de la gloire qu'on leur rend; permettez-moy de dire que desormais les Autels de S. Sulpice seront les témoins des crimes qui ont esté commis, aussi bien que de la reparation qu'on en sera sans cesse à les vs. Christic C'est là, Messieurs, où ie vous appelle; c'est là où vous luy deuez presenter vos respects par des visites frequentes pour acheuer cette reparation

qu'il attend de vous.

3. Enfin vous le deuez faire par voix de recapitution ; ramassez toutes les prieres qu'on a faites, ramassez toutes les actions saintes, les aumônes, tous les ieunes & toutes les austeritez qui se sont pratiquées, recapitulez toutes ces œuures saintes, afin de vous exciter à les imiter. Vous auez vny vostre eœur & vostre esprit auec celuy de vostre Pasteur & de vos Prestres, vous auez fait amende honnorable en leur personne pour appaiser lesvs. CHRIST: Vous plaist-il maintenant que ie la fasse en vostre nom? vous plaist-il de me prester vos cœurs & vos langues pour finir ce discours ? Que fait vn criminel quand il fait amende honnorables il se prosterne contre terre, la cendre sur la teste, la corde au col & la torche à la main; & en cet estat il demande pardon, & fait satisfaction à celuy qu'il a offensé. Nous auons offensé la Majesté de nostre Dieu, & elle a esté infiniment offensée par ce crime; allons donc tous ensemble nous presenter aux pieds du Fils de Dieu en posture de penitens. Helas ! deuant Dieu peutestre sommes nous plus coupables qu'eux, peutestre deuons-nous faire vne plus grande amende que ces criminels; allumons donc le flambeau de

nite fenf pect tant Aute vous decla la T meln offer cet Chai esté fifter man tyrs ( à no mon qu'ils cux, Vous nous mais Vous par c prati estér mône offer voftr

nisi p

ment

la Foy, & fléchissons les genoux en estat de penitens & de coupables, dilans au Seigneur offenlé; Ah! mon Dieu, qui meritez tant de refpects en ce S. Sacrement, & qui y auez receu tant d'injures, nous voicy prosternez deuant vos Autels, tout prophanez qu'ils ont esté, pour vous en faire vne reparation publique : Nous declarons, ô mon Dieu, à la face du Ciel & de la Terre, aux Anges & aux Hommes, à l'Enfer mesme & aux Demons; que c'est à tort qu'on a offensé vostre Bonté si aimable & si adorable en cet estat ; nous demandons pardon à vostre Chair & à vostre Sang des injures qui luy ont esté faites, nous conjurons ces Anges qui asfistent à vos Autels de se ioindre à nos demandes, nous supplions les cendres des Martyrs qui reposent en ce saint lieu, de se ioindre à nos prieres, & d'interceder pour nous: Mais, mon Dieu, pour ces miserables, en quelque lieu qu'ils soient, nous vous demandons pardon pour eux, afin qu'il vous plaise les conuertir: Nous vous demandons pardon pour nous, afin que vous nous convertissiez, & que nous ne puissions iamais offenser vostre Corps ny vostre Sang: Nous vous prions encore par cette grande Procession, par ces saintes Assemblées, par tant de deuotions pratiquées, par tous les respects qui vous ont esté rendus, par tous les ieunes, par toutes les aumones, & tous les sacrifices qui vous ont este offerts & qui le seront, que vous détourniez vostre colere de dessus nous, Non dimittam te nisi prius benedixeris: Mon aimable IEsvs, Sacrement adorable, ie ne vous quitteray pas, & ie

lunes pa-

st: tlà des

tes, nes, font

vny oftre ende svs-

vos Que ble?

este, cet on à

Manent femeu en

eut-

au de

ne fermeray pas la bouche que vous ne m'ayez donné vostre sainte benediction, ie vous la demande pour nostre grand Monarque, asin que vous luy soyez vn Sacrement de force & de conseil en paix & en guerre; ie vous la demande pour les personnes augustes de nos Reynes, asin que vous soyez pour elles vn Sacrement d'vnion & de paix; ie vous la demande pour toute l'Eglise, asin que vous luy soyez vn Sacrement de concorde & de societé; ie vous la demande pour tous mes Auditeurs, asin quevous leur soyez vn Sacrement de charité, de grace en ce monde & de gloire en l'autre, que ie vous souhaite, &c.



SERMON

Pat

qui fi gener diuin fa Pai l'estar pouuc



## SERMON

DE L'AGONIE

## DE IESVS-CHRIST

EN LA CROIX.

Pater, in manus tuas commendo spiritum meum. Luc 23.

Mon Pere, ie recommande mon esprit entre vos mains. En S. Luc, chap. 23.



E sont les paroles du Sauueur qu'il adresse au Pere Eternel pour le prier de receuoir son esprit; mais ce sont aussi les paroles qu'il adresse aux

Chrestiens, leur recommandant vne seconde fois ce mesme esprit, afin de luy rendre les deuoirs qui sont deus à son merite. Si toute l'Eglise en general execute fidelement le Testament de son duin Espoux, & se met en detiil en ce temps de la Passion pour honorer par vne pieté publique l'estat du Fils de Dieu mourant sur la Croix, nous pouuons dire que cette fainte Confrairie, qui est Dominic.

MON

avez de\_

que nleil

pour que & de

glise,

tous

acre-& de

170 establie en certe Eglise, s'acquirre fidelement de cette commission par vne fidelité particuliere; puis que par vne Profession solemnelle elle honose Nostre Seigneur en ce dernier estat de sa vie, où il dit, Pater, in manus tuas commendo spiritum meum. Cet estat du Fils de Dieu expirant sur la Croix, a divers rapports fous lesquels on l'hono. re; le premier regarde le Ciel où il appaise la colere de Dieu : le second regarde le Demon, dont il triomphe ; & le troisième regarde toute la nature, dont il change l'ordre faifant trembler la terre. Il appaise la colere du Pere Eternel en expiant les crimes des pecheurs ; il triom, he du Demon en nous défendant de ses attaques; &il fait trembler la terre en excitant le cœur des hommes pour faire leur fanctification & operet leur salut. C'est de tous ces rapports que je tire l'honneur que nous deuons rendre au Sauueur agonisant sur la Croix; & ce sont autant de sujets de differens eloges qu'on luy fait pendant cette sainte Octaue, qui est instituée afin de l'honoter en sa Passion. Mais parce que l'esprit de l'Eglise est d'honorer l'Agonie de Nostre Seigneur par rapport à la nature ; j'ay crû ne pouuoir plus conuenablement louer cet estat de IESVS CHRIST expirant sur la Croix, qu'en vous faisant voir que l'Agonie du Sauueur a vne puissante & secrette inspitation sur la nostre, afin de nous faite bien mourir vn iour. Nous apprenons de l'Escriture que la glorieuse Vierge à assisté l'Agonie de fon Fils , Stabat Mater dolorofa innta crucem la-Becles. chrymosa, dum pendebat Filius: Et l'Eglise prie cette Mere tous les jours d'assister à l'Agonie des

Ch mo cell dife

viue par Cet enc plei lum de fa pira luy, 80 0 mef de te de ou voix hom c'eft tre !

le Sa fouff peu mais l'Aga de fa

vne

chrestiens, & de leur faire obtenir la grace de mourir comme son Fils. Ioignons nos prieres à celles de l'Eglise, & pour réussir dans ce dessein, disons-luy tous ensemble auec l'Ange: Aue Maria.

tde

170-

vie,

tum

r la

e la

on,

oute

bler

el en

e du

&il

des

perer

e tire

ucur

e fua

ndant

l'ho-

it de

Sei-

pou-

ESVS-

aifant

ite &

s faire

Escri-

ie de

m la-

e cet-

ie des

TL y a dequoy s'estonner que le Fils de Dieu qui vit essentiellement, & par lequel toutes choses viuent, ait voulu souffrir la mort; & la souffrie par défaillance & par langueur comme nous, Cette grande voix auec laquelle il prie son Pere en ce dernier moment, est vne marque qu'il a vn plein pouuoir sur la mort, & qu'il dispose absolument de sa vie. Saint Ierosme sur ces paroles de laint Marc, Iesus autem emissa voce magna exi pirauit; nous exprime cecy admirablement : Celuy, dit-il, que vous voyez éleué sur la Croix, & qui en expirant fait éclater sa voix, est le mesme qui est descendu du Ciel en Terre, Qui Hier, de terra sublatus exaltata voce expiranit, ipse est qui de calo descendit : Il y a cette disterence entre la voix du Sauueur & celle des hommes, que les hommes ont vne voix basse & languissante; & c'est vn témoignage de leur foiblesse: Mais Nôtre Seigneur a vne voix haute & forte, & c'est vne marque de sa puissance. Toutesfois puisque le Sauueur demeure trois heures sur la Croix souffrant l'Agonie, & qu'il meurt lentement, & peu à peu, nous pouvons dire qu'il est foible; mais que cette foiblesse sert à nous fortifier dans l'Agonie: Nous adorons ce Dieu dans la bassesse de sa Naissance, dans la Gloire de sa Resurrection, & dans tous les autres estats de sa vies

Aaij

mais aujourd'huy nous le considerons dans vn estat d'Agonisant sur la Croix. Pourquoy s'est-il voulu mettre en cet estat ? Nous pouuons dire que ç'a esté pour reparer l'injure que l'agonie de tous les reprouuez faisoit à sa gloire par leurs pechez qui ternissent extremement la gloire de Dieu en ce qu'ils se rendent son Sang & sa Pasfion inutiles. Maispour accorder nostre Discours au sujet de cette lugubre ceremonie qui se fait en ce saint lieu, disons que Nostre Sauueur a voulu agnoniser pour sanctifier l'agonie des Chrêtiens, & pour leur apprendre à bien mourir; & afin de donner de l'ordre au Discours, disons que l'agonie de lesvs-CHRIST fait trois sortes d'ope-Division rations sur nostre agonie : 1. Il oste les obstacles qui nous empeschent de faire vne bonne mort; 2. Il nous donne ses graces pour nous faire faire vne bonne mort: 3. Il nous donne son exemple pour nous enseigner à mourir comme luy : Voila trois sources de sa gloire, & trois moyens pour lesquels nous pouvons conformer nostre mortà

POINT

du de (-

COUTS.

la sienne : C'est tout le sujet de ce Discours; L'estat le plus important des Chrestiens est celuy de l'agonie; mais c'est aussi le plus dangereux. Il est le plus important, parce que de ce dernier combat dépend la qualité de nostre eternité; Memento unde pendet aternitas. Il est le plus dangereux, en ce qu'ayant plusieurs ennemis à combattre à cette derniere heure, il nous est tres-difficile de surmonter toutes leurs embusches. Ie troune trois fortes d'obstacles qui s'opposent à la sainteté de la gloire des Chrestiens, & c'est en consideration de trois sortes d'ennemis qui en ce der-

8 gra mo àle la d des auo

nic

1ec

for

cra

mo

mon te fe du ( froy corp de p met me l parl men nofti tant deux

gonie deder de m frave raifo obita pelch de Iesus-Christ en la Croix.

vn t-il

lire de

pe-

de Paf-

ours t en

ou-

nrê-

; 80

que

cles

:JIO

aire

nple

oila

noour

orta

t ce-

eux.

nier

Me-

ngebat-

ficile

oune

onfi-

der-

nier moment font tous leurs efforts pour nous perdre: Les premiers sont en nous-mesmes; les seconds sont audessus de nous: & les troisièmes sont à l'entour de nous : Les premiers sont les craintes les alarmes & les apprehensions de la mort: Les deuxiémes sont la justice, le jugement & la colere de Dieu : Et les derniers sont les grands efforts & les tentations violentes des Demons qui ne manquent pas en ce moment d'estre à l'entour de nous pour nous faire tomber dans la défiance & dans le desespoir. Pour ce qui est des premiers obstacles, il est certain que nous auons naturellement des grandes craintes de la mort, & ce dautant que nous considerons cette sensible separation qui se va faire de l'ame & du corps ; l'ame pour se presenter deuant l'effroyable Tribunal de la justice de Dieu, & le corps pour estre mis dans le tombeau pour seruir de pasture aux vers & à la corruption. Voila comme nous craignons naturellement la mort comme hommes, mais encore comme Chrestiens; car par les lumieres de la Foy nous regardons ce moment funeste par rapport à nostre bonheur ou à nostre malheur eternel; & cette crainte est d'autant plus grande qu'elle est surnaturelle, & ces deux sortes de craintes éueillent nos cœurs à l'agonie, & nous font dire auec le Prophete, Circumdederunt me dolores moriis: En ce dernier moment de ma vie ie sens en moy les craintes & les frayeurs de la mort qui empeschent l'vsage de ma raison & de ma liberté: Voila ce qui regarde les obstacles qui sont en nous qui nous peuuent empescher de faire vue bonne mort. Les obstacles

Pf. 17.

Aa iij

374 Sermon de l'Agonie

qui font au dessus de nous, c'est la sustice de Dieu, qui nous sait d'autant plus trembler qu'elle se montre plus seure; il ramasse toute sa colere pour lancer sur nous les soudres & les carreaux de sa sustice, & pour chastier tous les pechez que nous auons commis dans tous les momens de nostre vie. C'est

ps. 37. dequoy se plaint le Prophete, Omnes stuctus tuos induxisti super me; Ah, mon Dieu, il semble que vous preniez plaisir à lancer toutes les tempestes & les orages de vostre colere contre moy, à ce moment où j'ay plus de besoin de vostre se cours. Les obstacles qui sont à l'entour de nous, ce sont les Demons, qui ne sont iamais plus enragez contre nous, qu'en ce moment de nostre vie; parce qu'ils voyent qu'ils ont fort peu de temps pour nous nuire & pour nous perdre; de sorte que tout ce temps qui leur reste, ils l'employent à nous perdre & à nous faire compagnons de leur malheur. Voila ce qui fait qu'ils nous liurent de si furieux combats: Ce qui oblige en-

Pf. 114. core le Prophete de s'écrier: Pericula inferni inuenerunt me: Helas! est-ce trop peu à vn pauure
agonisant de ressentir les douleurs de la mort &
les rigoureux essets de la colere de Dieu, faut-il
encore qu'il soit attaqué des Demons, & qu'il
soit exposé en proye à la violence de leurs tentations, qui sont plus violentes à l'heure de la mort,
qu'elles n'ont esté pendant toute sa vie : Qui
nous deliurera d'vn si funeste estat, & qui nous
fera fortir libres de nos corps en triomphant
de toute leur malice dans ce dernier moment : Ce
sera le Fils de Dieu agonisant sur la Croix, qui est
appellée par S. Augustin lectulus mortis, le lich

d'v Ch Die que tien fa n phe de f

mor fon de l dans tous re viluy, fima

de la effet les al dire que arme mort l'Egl

eccid

de r

de Iesus-Christ en la Croix 375 d'vn Dieu mourant : mais c'est aussi le l'& d'vn Chrestien mourant ; parce que de ce lict d'vn Dieu mourant sortent des influences fauorables que Nostre Seigneur répand sur le lict d'vn Chrêtien agonisant. Remarquez que le Fils de Dieu à fa mort combat trois sortes d'ennemis: 1. Il triomphe des craintes de la mort : 2. Il vainc la Iustice

de son Pere: 3. Il terrasse les Demons.

TIP.

=IIC

III-

Ai.

ons eft

tus

ble

m-

fe-

us.

lus

ftre

de

de

m-

ons

OUS

en.

171-

ure

t 86

u-il

u'il

nta-

ort,

Qui

ous

ant

Ce

ieft

lie

1. Il triomphe des apprehensions de la mort, comme il le fait paroistre dans le jardin des Oliues; Pater si fieri potest , transeat à me Calix iste; Math. mon Pere si cela se peut faire, permettez que ie 26. n'endure point la mort de la Croix. Mais remarquez sa bonté, il ne permit à la crainte de la mort de l'attaquer, que pour la combattre dans son centre; & il ne donne liberté à cette passion de l'assaillir, que pour fortifier les Chrestiens dans leur agonie, leur donner occasion de vaincre tous les obstacles qui lespeuvent empescher de faire vne bonne mort, & leur faire dire comme luy, absorpta est mors in victoria tua : vbi est mors 1. Cor. stimulus tuus? C'est saint Paul qui nous exhorte 15, de rendre graces à Dieu de nous faire triompher de la mort, par le secours de IESVS-CHRIST. En effet, c'est par sa mort que nous surmontons toutes les alarmes de la mort, & que nous luy pouuons dire hardiment, O mort! où sont les victoires que tu esperois remporter sur moy? où sont tes armes? te voila écrasée & reduite au neant par la mort de mon Dieu. Et c'est aussi pour cela que l'Eglise chante, mortem nostram moriendo destruxit : Praface qui fait que S. Ierosme dit au Fils de Dieu, tio Ecsecidens occidifi; ah Seigneur, vous auez tué cette cles.

C

II

CC

Co

ay

20

QU

co

cal

off

me

ter

vn

c'el

cau

nir

dou

just

C'e

for

afir

roit

des

con

LCS

l'auez perduë. Remarquez auec S. Paul deux victoires que IESVS-CHRIST a remportées sur la mort; La premiere est contenue en ces paroles, 1. Cor. whi est mors victoria tua? Ah mort ! où est ta victoire? cesse de te vanter de triompher de tous les IS. hommes, puisque tu as esté abattue sous les pieds d'vn homme Dieu. La seconde est contenuc en ces autres paroles, vbi est simulus tuus ? ou est ton aiguillon ? C'estoit cet aiguillon de la mort qui nous faisoit ressentir ses pointes les plus viues & les plus penetrantes par ses craintes, ses alarmes & ses frayeurs, qui estant accompagnées des remords de nostre conscience nous portent dans le desespoir; mais cét aiguillon est émousse, il n'a plus de pointes ayant perdu ses forces dans le Hieron. cour du Fils de Dieu, aculeus mortis heberatus eft. S. Ierosme & Tertullien parlant de la couronne d'épines du Sauueur, que nous honorons en ce saint lieu par vn culte particulier, dit que Nostre Seigneur la voulut porter sur sa teste jusqu'à son agonie, afin de s'en seruir pour émousser les pointes & les aiguillons de la mort, ve aculeum

mortis tolerantia sua obtunderet : Et ces Interpretes,

pour nous expliquer cette verité, se seruent d'vne

comparaison, disant que l'Abeille lors qu'elle pi-

que quelqu'vn, laisse sa vie dans la playe qu'elle

fait, animam in vulnere ponit. Disons qu'il en

arriue de mesme à la mort, car voulant mettre sa

pointe & son aiguillon dans le cœur du Fils de

Dieu par ses craintes & ses frayeurs, elle y perd

la vie, elle s'y trouue vaincuë: Chrestiens, n'est-

ce pas vne grande confolation pour nous, de voir

de Iesus-Christen la Croix, 377 cette meurtriere abattue sous les pieds de nôtre Maistre? & ne sommes nous pas obligez de luy rendre grace d'auoir adoucy les peines & les douleurs que nous ressentons à la mort? N'estce pas là vn puissant motif pour nous faire surmonter ces obstacles qui nous font apprehender ce moment, ayant calmé toutes ces craintes, & ayant appaisé la Iustice du Pere Eternel?

OUS

eux

rla les,

toi-

les les

nte.

no ?

1100

lues

mes

s re-

lans

n'a

is le

seft.

nne

n ce oftre

qu'à

r les

eum

etes.

vne pi-

'elle

en

re fa

s de

perd 'eft-

2104

2. Il n'ya pas de doute que Dieu ne soit extrémement irrité contre nous, de voir que nous auons passé toute nostre vie dans les pechez, & que nous sommes venus à ce moment sans en faire penitence; mais c'est pour appaiser cette colere de son Pere qu'il meurt en la Croix, Aduo- 1. Ioan. catum habemus apud Patrem Iesum Christum; & 2. ipse propitiatio est pro peccatis nostris, dit S. Iean: S'il arriue que vous soyez assez malheureux pour offenser Dieu par vos pechez, & pour vous former les carreaux de la Iustice par vostre impenitence, ne vous desesperez pas, puisque vous auez vn puissant Aduocat auprés de ce Dieu irrité; c'est son Fils qui plaide continuellement vostre cause, & offre ses playes à son Pere pour obtenir le pardon de vos crimes: Qui doute que ses douleurs ne soient puissantes pour calmer cette juste colere, & pour nous reconcilier auec luy? C'est pour cela qu'il a voulu endurer differentes fortes de douleurs qu'il a souffertes en sa Passion, afin de calmer les coleres differentes qui pourroient estre dans le cœur de son Pere. Il verse des larmes pour expier les pechez que nous auons commis par nos mauuais regards; par ces pointes d'épines qu'il ressent en sa teste, il expie

nostre orgueil & nostre superbe ; il permet qu'on luy perce le cœur d'vne lance, pour expier nos maquais desirs; il veut que ses mains soient percées de cloux, pour expier nos injustices; enfin il a voulu que toute sa Chair ait esté déchirée, & que son Sang soit sorry de ses veines pour expier toutes nos impuretez. Ah c'est afin de desarmer la Iustice de son Pere, d'appailer sa colere, & d'obtenir le pardon de nos crimes. Voyez comme il parle à son Pere en son agonie en faueur des

21

82

Sa

D

CO

red

pu

tem

0

Di

An

lag

gati

tati

les

per

vn

fan

ne

fani

Don

Pf. 70. pecheurs; Cum defecerit virtus mea, ne derelinquas me: Ah, mon Pere, dit cet amoureux Sauueur, ie vous prie par toutes les douleurs que ie souffre en ma mort, que quand les Chrestiens seront venus à ce dernier moment qui leur fait tant de peur, vous arrestiez le bras de vostre colere & les foudres de vostre Iustice ; faites-leur ressentir tant qu'il vous plaira les effets de vostre colete dans tous les estats de leur vie, mais épargnez ce moment de leur mort, regardez-les d'vn œil de misericorde, & leur faites la grace de mourir comme de veritables Chrestiens.

3. Mais ce n'est pas assez, il faut encore qu'il desarme les Demons, & qu'il leur ofte les dépoüilles qu'ils pretendent : C'est ce que nous Ad Co- marque S. Paul quand il dit, Exspolians principaloff. 2. tus & potestates traduxit confidenter palam triumphansillos in semetipso; le Seigneur par sa voix a dépouillé les Demons de leurs forces & de leur puissance: Pendant sa vie il les a chassez des Temples, renuersant les Idoles; il les a chassez des corps qu'ils possedoient, & les a bannis des esprits & des cœurs en détruisant l'empire qu'ils

de Iesus-Christen la Croix.

CIT OS

-15

fin

38

ier

r la

80

me

des

uas

ur,

fre

ont

de

ere

en-

ere

Z C6 de

om-

u'il

déous

ipa-

um-

ix a

leur

em-

des

des

u'ils

y auoient estably; mais il a falu pouruoir à ce qu'ils pourroient faire dans la suite des siecles; & c'est pour le faire plus glorieusement qu'il a voulu monter sur la Croix, où à la veue du Ciel & de la Terre, il a triomphé de la puissance qu'ils auoient sur les hommes. Origene explique bien cecy : Figurez-vous , dit-il , qu'il y a à la Croix du Sauueur deux pendus, dont l'vn est visible, & l'autre inuisible; celuy qui est visible, est le Sauueur ; mais celuy qui est inuisible , c'est le Demon, qui fut attaché à la mesme Croix du Fils de Dieu; les mesmes cloux qui perçoient les mains & les pieds du Sauueur, perçoient par vn contre-coup le Demon , & alloient donner directement contre luy; & cela pour affoiblir sa puissance. C'est ce que nous represente S. Ican dans son Apocalypse, disant qu'il a veu vn Ange qui tenoit vne chaisne d'or, auec laquelle il enchaisnoit vn Dragon ; Vidi Angelum descenden- Apoc. tem de calo habentem catenam magnam in manu sua 20. & aprehendit draconem serpentem antiquum qui est Diabolus, & ligauit eum. Quel est à vostre auis cet Ange? c'est le Fils de Dieu; & la chaisne auec laquelle il arreste le Demon , cest la Croix , Alli- Auge gatio Diaboli est non permitti exercere totam suam tentationem. Comment le Fils de Dieu a-t'il enchaisné les Demons? c'est, dit S. Augustin, en ne leux permettant pas d'exercer toute leur rage contre vn pauure Chrestien agonisant; c'est en émoussant les pointes de leurs tentations, afin qu'elles ne nous fassent point de mal; c'est en amoindrisfant leurs forces & augmentant les nostres, pour nous faire triompher de leurs insolences: Ouy,

mon Dieu, ce que vous auez fait sur vostre Croix vous le faires tous les jours au cheuet des Chrê. tiens agonisans. Adorable Sauuenr, il y va de vôtre gloire & de leur salut, de les assister en ce dernier moment; ne permettez donc pas, mon Dieu. que le Demon exerce toute sa rage contre nous, de peur qu'il ne nous fasse tomber dans le deses. poir; & toute la priere que nous auons à vous faire, est qu'apres auoir osté les obstacles qui nous empeschent de faire une bonne mort, il vous plaise de nous affister à cette derniere heure, en nous accordant le secours de vos graces pour bien mourir. C'est la seconde partie de ce Discours,

C'est le second auantage que nous retirons de Point l'agonie du Sauueur, & c'est la seconde influence de ce Dieu mourant sur la Croix, qui est de nous preparer des secours, afin de nous rendre victorieux en ce dernier combat. Saint Pierre Chrysologue dit que nostre Seigneur a voulu prendre nostre foiblesse & nostre infirmité, pour nous donner sa vertu & sa force, Voluit sumere insirmitates nostras, & nobis conferre virtutes suas : Le Fils de Dieu n'a iamais paru plus foible qu'en son agonie: C'est là qu'il porte toutes les marques des infirmitez des hommes ; mais c'est là aussi qu'il nous communique ses forces & sa vertu, afin que nous soyons victorieux comme luy : Vn soldat qui veut vaincre son ennemy, a besoin de plufieurs sortes de secours ; Il a besoin des forces exterieures, il faut qu'il soit robuste : Il a besoin de forces interieures, il faut qu'il soit courageux; & enfin il faut qu'il ait des armes pour se mettre à couvert des coups de celuy qui l'attaque. Nous

Petr. Chry-

ex da

me vai for de 1

pui

la I ten defl mo pre àm la v la r

peu la 1 de la fait pred la m

dans mais cc. DIX.

ırê\_

vô-

der-

ieu,

ous,

lef-

ous

OUIS

ous

, en

bien

s de

ence

ous

cto-

ylo-

ndre

ous

mi-

Fils

fon

ques

auffi

afin

fol-

plu-

sex-

n de

; 80

re a

ous

S.

auons à combattre dans l'agonie contre des ennemis qui sont bien puissans, puisque c'est contre
les Demons; Et pour les con battre, nous auons
besoin de trois sortes de secours: 1. D'vne force
exterieure hors de nous, c'est la protection de
Dieu: 2. D'vne force interieure qui soit au dedans de nous, ce sont les graces agissantes &
actuelles: 3. Nous auons besoin de fortes armes pour animer nostre courage, & nous faire
vaincre les attaques des Demons. Voila les trois
sortes de secours que nous retirons de l'Agonie
de les vs.

1. Le plus puissant secours qu'vn Chrestien puisse auoir en ce dernier moment de sa vie, est la protection de Dieu, qui par vn effet de sagesse, ménage la conduite que nous y deuons tenir : La raison se prend en secret de nostre predestination, qui dépend du succés de la bonne mort que nous faisons. En quoy consiste nostre predestination? On me dira peut-estre que c'est à mourir en estat de grace; mais pour en sçauoir la verité, nous n'auons qu'à voir en quoy confiste la reprobation ; ce n'est pas dans le peché qui peut estre esfacé, ny dans la mort qui peut estre indifferente : En quoy est-ce donc que consiste la reprobation d'vn damné ? c'est en l'vnion de la mort auec le peché; c'est pour lors qu'il se fait vne impenitence finale: En quoy consiste la predestination d'vn Chrestien? ce n'est pas dans la mort qui peut estre indisferente; ce n'est pas dans la grace, parce qu'elle peut estre inessicace; mais elle consiste dans la mort iointe auec la grace. A qui appartient de faire vne vnion si heu-

+

382 Sermon de l'Agonie

i.c

for

CO

VO

de

COL

fes

Per

set 9

COL

veri

dela

rité

n'a

que

fure

la v

esté

prot

nou

relin

faut

pour

prof

Talet

qu'il

peuu

agor

leur

il leu

COUL

reuset il n'appartient qu'à Dieu, duquel dépend tout nostre bonheur, ditle Prophete; In manibus zuis sortes mea : C'est donc à la prouidence Diuine d'vnir la mort auec la grace, & de faire qu'vn Chrestien en ce dernier moment de sa vie, se rrouue en estat de grace ; c'est vn coup de la prorection particuliere de Dieu, & vne pure faueur de sa misericorde. Iusques-là nous ne pouuons pas meriter la grace finale, la grace de perseue. rance qui est vn pur don de la bonté de Dieu: Il faut donc que Dieu par vn pur effet de sa misericorde, vnisse la grace auec nostre mort, puisque la perseuerance finale, qui n'est autre chose que cette vnion de la grace auec nostre mort, ne peut pas tomber sur nostre merite. Cependant le Fils de Dieu dans nostre agonie, nous met dans l'estat de la perseuerance finale : Il le fait par voye d'impetration & de merite; lorsqu'il agonise sur la Croix, il prie son pere pour nous, comme nous en affure l'Apostre S. Paul Qui in diebus carnis sua preces ad eum qui poffit illum faluum facere à morte, cum clamore valido, & lachrymis offerens, exauditus ost pro sua renerentia. Le Fils de Dieu demande cette grace à son Pere les larmes aux yeux, & auec vne voix si puissante, qu'il ne se peut faire que son Pere ne luy accorde ce qu'il demande. Quelle priere fit-il fur la Croix pour cet effet? ce fut eelle-cy; Pater, in manus tuas commendo spirisum menm : Saint Athanase dit que le Sauueur ne prie pas seulement pour luy, mais pour tous les fideles ; Apud Patrem rogat, & commendat omnes bomines in ipso & per ipsum viuificans: Il recommande son Esprit à son Pere, c'est à dire l'espris

Heb.5.

Athan

Ad

de lesus-Christen la Croix. 383

nd

bus

ine

'vn

fe

-01

cur

ons

ue.

: II

eri-

que

que

Deur

Fils

lans

ove

fur

nous

fue

orte,

ditus

ande

, 80

que

uel-

e fut

itum

or ne

is les

mnes

om-

fprit

e tous les Chrestiens, qui sont les membres de son corps mystique, & c'est pour nous obliger à combattre & à vaincre nos ennemis : Se peut-il voir des paroles plus puissantes, puisqu'elles sont fondées sur ses merites ? Quel est le fondement de ses merites ? cecy se peut voir par vne circonstance de sa Croix; estant dans la violence de ses tourmens, il se plaint amoureusement à son Pere de ce qu'il l'a abandonné, Deus Deus meus Matthi ut quid dereliquisti me ; Il y en a qui disent qu'il 27, continua de dire ces paroles, Longe à salute mea verba delictorum meorum. Quoy qu'il en soit , il se plaint; Mon Pere, pourquoy m'auez-vous delaissé ? pour quelle action de ma vie ay je merité cet abandonnement? Je sçay que la Diuinité n'a pas abandonné son Humanité, mais il veut que la prouidence Diuine l'ait laissé en proye à la fureur des Demons, à la rage des hommes & à la violence des tourmens: Mais pourquoy a-t'il esté abandonné de son Pere? pour meriter nostre protection, & faire, comme dit S. Cyprien, que nous ne fussions pas abandonnez de Dieu, Ne nos Cypri, relinqueret , relictus est filius Dei. Cela estant, il faut dire que la demande que le Fils de Dieu faitpour nous à son Pere, est efficace, Exaudiens est pro sua renerentia: Cette demande est faite generalement pour tous les Chrestiens; & à moins qu'ils ne soient obstinez dans leurs crimes, ils ne peuuent pas qu'ils ne reçoiuent les fruits de son agonie: Pourquoy? parce que non seulement il leur attire des secours estrangers, mais encore il leur donne des forces interieures qui est le secours de ses graces, qui sont des puissantes armes

· 艾沙公文经

pour nous faire vaincre nos ennemis en ce deta

nier moment.

2. Ie trouue que Dieu a des graces de diuers vlages, Multiformis gratia Dei; Il en donne selon les differentes necessitez des hommes : Il y a des graces pour les Chrestiens dans leur naissance. d'autres pour leur vie, & il y en a d'autres pour leur mort. On reçoit les premieres graces au Baptesme, on reçoit les secondes dans le Sacrement de penitence dans la sainte Communion, & dans les vsages des autres Sacremens; mais les graces dernieres sont des graces militaires, lesquelles nous sont necessaires pour nous rendre victorieux dans ces dernieres attaques qui nous font liurées. Quelles font ces graces, & quand les receuons-nous ? ce sont des aides particuliers qui nous sont confiez : les voicy, mais il faut que ie vous l'explique par le Sacrement de l'Extreme-Onction qui a l'huile pour sa matiere: cette liqueur a la vertu de fortifier & d'adoucir; c'est pour cela qu'autrefois on frottoit les Athletes pour les fortifier dans le combat & adoucir leurs playes. Difons que les Chrestiens pour bien combattre ont besoin de deux sot es de graces au lict de la mort, de fortes & de douces: Fortes pour combattre les craintes de la mort, pour refister aux tentations des Demons, & pour calmer les alarmes de la conscience; mais ils ont besoin de graces douces pour mourir en paix, & leur faire dire , Inpace dormiam , & 16quiescam. D'où sortent ces deux differens effets de cette huile sacrée ? C'est de la Croix du Sauueur; c'est dans cette agonie où il nous merite

c

CO

PO

Po

de

for

feig

qui

Sau

dero

Apo

80 10

or n

aucu

reço

mer

Dieu

donn

Aud

folda

che e

fe pl

de Iesus-Christ en la Croix.

let-

lers

elon

des

nce,

nour

au

Sa-

mu-

ens;

itai-

ous

qui

38

par-

mais

t de

ere: dou-

t les

11 &c

iens s de

ices:

oft,

pour

ont aix,

76ffers

Sau-

erite

ces

ces deux sortes de graces ; c'est pour cela qu'il est doublement abandonné de son Pere : il est priné des graces qui fortifient, & des graces qui adoucissent, car en mourant il pouuoit estre fortifié dans la foiblesse comme les autres hommes; toutesfois le Pere Eternel le laisse mourir dans son infirmité, & ne luy donne aucune sorte de consolation dans ses peines & dans ses douleurs. Ah! Pere Eternel, vous auez donné de la force aux Martyrs pour endurer les tourmens; vous les auez comblez de joye au milieu de leurs supplices; &c pour vostre Fils, il n'y a aucun adoucissement. Pourquoy cela? c'est afin que par cette privation de force & de douceur, il nous merite des graces fortes & douces: Ce que S. Bernard nous enfeigne admirablement par cette comparaison qu'il fait de la Croix de S. André auec celle du Sauueur; Saint André voyant la Croix, Ah! ditil, soyez la bien venuë; O bona crux din dest- Berni derata & concupiscenti animo praparata : Cet Apostre est ioyeux de la veuë de ses souffrances, & le Fils de Dieu est trifte, Capit pauere, tadere, & moestus effe ; Il a la tristesse dans le cœur, & S. André y a la ioye; il se plaint de ce qu'il ne reçoit aucune douceur de son Pere, & S. André dit qu'il reçoit des consolations qui ne se peuuent exprimer: Qu'est-ce à dire cela? c'est que le Fils de Dieu prend les foiblesses & les amertumes pour donner à son Apostre les forces & les douceurs: Audio trepidationem in medico. Disons que c'est vn soldat qui témoigne son apprehension par la bouche de son Capitaine; que c'est vn malade qui se plaint par la bouche de son Medecin; en vn Dominis.

mot, que c'est S. André qui le plaint par la bouche du Fils de Dieu. Voilà ce qui se pratique au regard des Chrestiens agonisans; le Fils de Dieu dans son agonie n'a aucun secours, aucune force, ne ressent aucune douceur ny aucune consolation; il reserve toutes ses faueurs aux Chrestiens dans le dernier moment de leur vie pour triompher de leurs ennemis, en leur donnant non seulement ses sorces & ses vertus, mais encore ses graces, qui sont de puissans motifs pour animer leur

m

la

m

CI

ca

n'a

de

CO

n'a

gra

par

uet

for

not

Poi

em

don

bier

exe

de

exe

dan

e'cf

courage.

Tertullien nous décrit vn Chrestien comme un soldat de l'Euangile, Euangelis armatura succinclus: Saint Ierôme dit que les armes d'vn Chrêtien c'est le Fils de Dieu; il tire ce raisonnement de S. Paul, qui dit que IESVS- CHRIST est nostre bouclier, & qu'il nous sert pour repousser tous les traits de la colere de Dieu, Clypeus noster Christus est : Vn foldat se sert de son bouclier pour se défendre au bras , à la teste , au cœur & à toutes les autres parties de son corps. Le Fils de Dieu se presente à nous dans le lict de la mort pour nous seruir de bouclier, & repousser toutes les craintes & les alarmes de nos ennemis : Ha! comment est-ce qu'vn Chrestien armé de la Foy, de l'Esperance & de la Charité, pourra estre vaincu? veu principalement que c'est à ce mement que Issvs-Christ se presente à luy auec ses plus grandes faueurs : Disons plûtost que le Fils de Dieu agonisant, est vn Liure dont nous tirons les raisons & les motifs d'une bonne mort;

Pf. 118. Es respondebo exprebrantibus miles verbum: Ie n'ay qu'vn mot à répondre aux reproches de mes cri-

de Iesus-Christen la Croix.

Ma.

au cu

ce,

on: ans

de

eng es,

eur

me

Sug-

ırê.

ene

ftre

tous

ofter

our & a

s de

nore utes

Ha!

Foy, estre

moauec

ie le

nous

nort; nay

S CII-

mes, aux craintes de la mort & aux indignations de la colere du Pere Eternel; & ce mot est le Verbe crucifie, Verbum crucis, dit S. Paul, toute ma défense en l'agonie de la mort, consiste en la Croix de mon adorable Sauueur. Et c'est la raison pour laquelle on presente aux Chrestiens mourans cette Croix, pour leur apprendre que ce doit estre leur azile & leur refuge: Ah Demons! ah craintes! ah frayeurs! ah reproches! retirez-vous de moy, vous n'aurez iamais de pouuoir sur mon cœur ; le Fils de Dieu est mort en la Croix , ie n'ay que cela à vous dire, il m'a donné des arrhes de mon bonheur eternel par sa mort, & il me presente des armes pour me mettre à l'abry de vos coups, Etrespondebo exprobrantibus mihi verbum: Ie n'ay point d'autre réponse à vous faire, le Sauueur est mort pour moy, vous ne me rauirez point ses graces qui sont les émanations du Sang qu'il a répandu en ma faueur : Et c'est certe agonie du Sauneur qui nous merite ces forces & ces faueurs, qui font d'autant plus d'effets sur nos cœurs, qu'elle nous sert encore d'exemple : C'est mon troisième Point.

Voicy le troisiéme auantage que nous tirons de l'agonie du Sauueur; il a ostéles obstacles qui Point empeschent de faire vne bonne mort; il nous donne le secours de ses graces pour nous faire bien mourir; & enfin il se presente à nous pour exemple, pour nous animer à souffrir les assauts de nostre agonie. Le fils de Dieu est la cause exemplaire de nostre falut, non seulement pendant nostre vie, mais encore apres nostre mort; s'est pour cela qu'il a voulu mourir sur la Croix,

Bbij

il pouvoit mourir d'vn autre sorte de supplice, si pouvoit estre lapidé ou avoir la teste tranchée; mais cette mort eust esté trop courte, on ne l'eust pas veu agonisant; il y va de l'interest des Chrêtiens qu'il meure sur la Croix, asin que la veuë de sonagonie soit l'original de la nostre. Ie trouve trois circonstances dans ces paroles du Fils de Dieu, In manus tuas commendo spiritum meum. Il recommande son ame à son Pere dans son agonies.

1. Comme par vn sacrifice volontaire: 2. Comme par vn dépost precieux: 3. Comme par vne ressignation, pour nous apprendre quelles sont les dispositions que nous devons donner à la nostre.

fe

ve

fo

D

rit

VO

cri

l'e

Pe

rite

Sa

en

ma

vn

pol

par

fiat

VOU

Vo

rec

elpi

fian

me

tres

que c'ef

1. Il est vray que nous ne sommes pas les maistres de nostre mort, puisqu'elle est inéuitable; mais nous pouuons faire de necessité vertu en ce rencontre, & c'est le grand secret de la grace; Ah! pauure homme te voila condamné à la mort, les Medecins t'abandonnent, il n'y a plus d'efperance de viure, tu vois la mort qui s'approche peu à peu de ton lict : Que faut-il faire pour lors? il faut faire à Dieu vn sacrifice volontaire de ton esprit , Volontarie sacrificabo nbi : Oiiy , Chrê. tiens, voilà nostre consolation, la mort qui nous est necessaire dans l'ordre de la nature, nous est volontaire dans l'ordre de la grace; & quoy que nous soyons necessairement obligez de mourir, neantmoins nous pouuons accepter cette mort volontairement, & luy enfaire vn sacrifice de reconnoissance pour tous les bienfaits que nous auons receus de sa bonté; vn sacrifice d'impetration en offrant cette vie presente, mortelle & corruptible, pour obtenir vne vie immortel,

Pf. 53

de lesus-Christ en la Croix. 389

ée;

ult

rê.

euc

ou-

de

nie:

me

re-

les

e.

les

ita-

en

ice;

,110

'ef-

che

ors:

ton

rê-

qui

ous

you

ou-

ette

fice

que

im-

tel-

le; vn facrifice d'expiation pour nos pechez passez en immolant de grand cœur à la gloire de Dieu ce que nous auons de plus cher au monde. A ce moment que nos yeux ne pourront plus verser de larmes, nostre cœur pourra offrir ses soupirs pour les regretter; le ne peux plus, mon Dieu, doit dire vn agonisant, exercer des Austeritez sur mon corps, mais ie vous prie d'accepter les douleurs de la mort que ie ressens & que ie vous offre, ie les souffre pour l'expiation de mes crimes. Ha! que nous lerions heureux, si à l'exemple du Fils de Dieu nous pouuions dire au Pere Eternel, Pater, in manus tuas commendo spirium meum: Pere Eternel à l'exemple de mon Sauueur ie vous recommande mon esprit, ie vous en fais vn sacrifice comme a fait vostre Fils: mais encore ie le mets entre vos mains comme vn dépost.

2. Quand vous donnez quelque chose en dépostà vn amy, vous le priez de vous la garder, & par cette priere vous témoignez auoir de la confiance en luy, croyant qu'il vous rendra ce que vous luy auez baillé, lors qu'il en sera temps: Voila les deux actions que le Fils de Dieu fait. Il recommande son esprit à son Pere; Voila mon esprit, ie vous prie d'en auoir soin, ie vous fais le dépositaire de ma vie & de ma mort, & i'ay confiance en vous que vous me le rendrez quand il en sera temps. Mais, Chrestiens, il faut que cette mesme disposition de son cœur passe dans les nôtres, il veut que nous mourions commeluy, & que nous ayons les mesmes sentimens qu'il a eus; c'est pour quoy ie vous dis auec l'Apostre, Hos

Bb iij

Ad Phi-sentite in vobis quod in Christo Iesa: Que faut il que lipp. 2. nous fassions? ce que le Fils de Dieu a fait;
Voyez ce qu'il vous inspire, il vous inspire les

Voyez ce qu'il vous inspire, il vous inspire les meimes fentimens qu'il a eus en son Agonie, & que vous rendiez vostre esprit à Dieu comme vn dépost sacré que vous luy confiez ; mais auec deux circonstances : auec celle de la priere & celle de la confiance. Ouy, Chrestiens, ceux qui agonifent, doinent recommander leur esprit à Dieu, le prier d'en auoir soin, aucc cette esperance qu'il le leur rendra vn iour. En quelles mains peut-il estre en plus grande seureté que dans les vostres, mon Dien, qui l'auez crée, vous qui l'auez rachepté & qui luy auez preparé des couronnes de gloire ? Ie vous supplie, mon Dieu, d'en auoir soin, i'ay assez de confiance en vous que vous me les rendrez vn jour ; & ie dis auec l'Apostre, Scio cui credidi , & certus sum; quia potens est deposuum meum sernare in illum diem : Ie sçay à qui ie fie mon esprit, ie suis assuré de la bonté & de la puissance de celuy qui me le garde, & i'espere qu'il me le rendra au iour de ma Resurrection route éclatant de gloire pour faire mon bonheur & ma feli-

3. Enfin le dernier fentiment que le Fils de Dieu a eu en prononçant ces paroles, Pater, in manus tuas commendo spiritum meum; c'est la soumission & l'entiere resignation à la volonté de son Pere & aux loix de sa Prouidence; c'est pourquoy il baisse la teste pour faire voir que ce n'est pas vn effet naturel d'vn corps mourant, mais vn esset d'vne entiere liberté. Mon Pere estes-vous content de mon sacrifice? voila la derniere

cité pendant toute l'eternité.

2. Ad Thim.

de m

e

ED

te

E

la

Fil Ag

No l'a no fui las

no

de Iesus-Christ en la Croix. 391

ue.

It 2

les

38 vn

zus

de

ni-, le

lle

ftre

non pte

loi-

in,

les

CHS

211773 ef-

nce

e le

cla-

feli-

de

2 172

où-

de

eft

e ce

nt,

les-

iere

action de ma vie par laquelle ie fais connoistre à toutes les creatures que ie vous fais volontairement le sacrifice de mon esprit. Mais il faut encore que les Chrestiens imitent IESVS-CHRIST en ce point lorsqu'ils sont à l'agonie; il faut qu'en ce dernier moment de leur vie leur volonté soit soumise aux ordres de la Prouidence, pour dire auec le Fils de Dieu, Pater, in manus tuas commendo spiritum meum: Pere Eternel nous recommandons nostre esprit entre vos mains. Il est vray, Chrestien, que pendant ta vie tu as leuéla teste contre Dieu, tu as esté insolent & rebelle, Erecto collo in Deum affurgis: Maintenant en ce dernier moment de ta vie, il te faudra baisser la teste, & inclinato capite tradidit spiritum; mais Ioan? que cette inclination de teste soit plûtost vn effet 13. de la fidelité & de la conformité de ton cœur auec celuy de Dieu, qu'vn effet de ton impuissance & de ta necessité: Ha que tu seras heureux si tu meurs de la sorte ; tu auras de la consolation mesme dans les combats de la mort: C'est ce que le Fils de Dieu pretend de nous apprendre par son Agonie; en nous donnant des marques de sa resignation à la volonté de son Pere, il nous enseigne que nous deuons de la dernière action de nostre vie faire vn dernier sacrifice à sa volonté: Nous deuons auoir des yeux sur le passé, & sur l'auenir ; sur la mort de IESVS-CHRIST, & sur la nostre ; sur la Croix où le Sauueur agonise, & fur le lict où nous agoniserons vn iour : Mais helas! nous renuersons cet ordre de nos lumieres, nous employons pendant nostre vie nostre prudence pour toutes les affaires de la vie presente, Bb iii

& point pour les affaires de la vie future ; nous fermons les yeux à la mort, & nous les ouurons quand nous y sommes; d'où vient que nous pouuons dire que les Chrestiens meurent comme vn certain animal, qui a ses yeux fermez pendant la vie, & qui les ouure quand il meurt. Ha! Chrêziens, lors que nous nous portons bien, nous fermons les yeux à ce qui nous deuroit faire craindre la mort; & quand nous sommes malades, nous les ouurons à ce qui nous deuroit faire esperer; Timor mortis ad vitam, non ad mortem referendus est. Il faut garder de l'ordre dans nostre crainte: craignons la mort pendant nostre vie, afin que nous ne la craignons point à la mort; & que cette crainte nous soit vn principe pour bien mourir. Le Fils de Dieu ne veut pas que nous craignions la mort au dernier moment de nostre vie, parce que cette crainte peut estre nuisible à nostre salut, & peut nous faire tomber dans vn desespoir; mais il veut que nous craignions le peché qui seul doit nous faire apprehender ce moment. Et cependant, nous faisons tout le contraire; quand on nous dit de la part d'vn Medecin qu'il n'y a plus d'esperance de viure, & qu'il faut se disposer à partir; ha! c'est pour lors que nous commençons à craindre; & nous avons plus de peine à nous soumettre à la Prouidence de Dieu, que si c'estoient des Payens & des Idolattes: Ha ! où est la prudence des Chrestiens qui ne se preparent à la mort, que quand il faut mourir, & qui ne cherchent des armes cotre cette meurtriere que quand il faut la combattre: Si vn soldat estoit au milieu de ses ennemis, & se mocquoit de chercher des

ils

er

11

fer

pe

fer

VO

n'a

Tr

des

lie

eff

fé j

em l'ay

ind

lati

re

ie v

pra

efte

Chi

de Iesus-Christ en la Croix. 393 armes quand il faudroit se défendre, ne l'accuseroit - on pas d'vne grande imprudence ? & ne pourroit-on pas dire qu'il n'auroit pas enuie de remporter la victoire ? On peut dire de mesme des Chrestiens qui attendent à se preparer à la mort quand il faudra luitter auec elle; ne fontils pas bien voir qu'ils ne se mettent pas beaucoup en peine de leur salut? Cependant que leur arriuera-t'il en ce dernier moment? & que dit le Sage ,V enient in cogitatione peccatorum suorum timidi, Sap. 43 & traducent illos ex aduerso iniquitates ipsorum. Ils 20. seront surpris à la mort pour n'auoir pas pensé pendant leur vie au trouble que leur pouvoit causer le ressouvenir de leurs pechez, pour n'auoir voulu craindre la mort pendant leur vie, & pour n'auoir point tremblé par auance à la veuë du Tribunal de la justice de Dicu. Ha! faut-il que des Chrestiens meurent si miserablement au milieu des Sacremens, & au pied de la Croix ? En effet, comment voulez-vous qu'ils vsent bien des Sacremens à la mort, puis qu'ils en ont abusé pendant leur vie ? Comment voulez-vous qu'ils embrassent le Crueisix les larmes aux yeux, ne l'ayant iamais regardé qu'auec mépris ou auec indifference ? croyez-vous que de répandre les larmes dans l'ordre de la grace soit vne chose si facile à ceux qui ne se sont iamais efforcez de le faire pendant qu'ils estoient en vigueur & en santé, ie veux dire pendant qu'ils auoient le temps de pratiquer la vertu de penitence? Ha! qu'ils seront estonnez à la mort quand on leur dira, Proficisee Ritual.

re anima Christiana de hoc mundo. Sortez, ame Rom,

Chrestienne, de ce monde: hé!où voulez-vous

Suc

ons

vn

tla

re-

ous

es,

pe-

in-

que

tte

rir.

ns

la-

oir; eul

ce-

nd

a

0-

n-

e à

est

T-

nd

eu cs 394 Sermon de l'Agonie

qu'elle aille ? elle n'a point fait d'amis dans l'auz tre monde : ah ! pour lors que de remords ! que d'alarmes! Profici cere anima Christiana in nomine Patris omnipotentis qui te creauit; Sortez au nom du Pere Tout-puissant qui vous creée : Helas ie ne l'ay pas reconnu pour mon Pere: In nomine Filij quite redemit ; mais i'ay foule aux pieds son sang & ses merites: In nomine Spiritus sancti qui te sanctificanit; ie luy ay toujours resisté, ie me suis toujours oppole à toutes ses inspirations: Voila le dernier des malheurs qui puisse arriuer à vn homme en cetestat. Preuenons le , Chrê. tiens, preparons-nous à la mort par la priere, mais sur tout joignons nostre agonie auec celle du Fils de Dieu, Ie vous ay dit qu'elle nous offoit les obstacles qui nous empeschent de faire vne bonne mort: Imitons donc cette agonie, elle diminüera les craintes & les frayeurs de la mort, elle les rendra moins rigoureuses, elle appaisera la colere de Dieu, & nous appliquant à la penitence elle affoiblira les efforts des Demons & nous fortifiera pour combattre & surmonter les orages & les tempestes qui s'éleueront en ce moment. Les craintes & les frayeurs de la mort sont au dedans de nous qui nous alarment; les foudres & les carreaux de la justice de Dieu, qui grondent sur nos testes, nous font trembler, & les Demons qui sont à l'entour de nous, qui nous dressent des pieges, & cherchent à nous precipiter dans les abylmes, font cause que nous souffrons d'estranges convultions: Mais qui nous deliurera de tant d'ennemis? ce sera l'agonie du Fils de Dieu, qui nous prepare ce secours par nostre bonne vie.

CI

C

V

di

ar

cl

di

de Tesus-Christ en la Croix. 398

2002

que

sine

om

ene

Fi-

lon

qui

me

ons:

uer

hrê.

ere,

edu

tles

nne iera

les

ere

eaf-

iera les

Les

decles

fue

nons

t des les

ran-

tant

qui

vie.

Prions-le maintenant pour l'heure de nostre mort, où peut-estre aurons-nous perdu l'vsage de la parole ; & disons à Dieu , Cum desecerit vir- Ps. 70? tus mea, ne derelinquas me Domine: Ah! mon Dieu, à l'heure de ma mort peut-estre ie ne vous pourray pas demander cette grace, ie vous la demande aujourd'huy, quand les forces viendront à me manquer ne me delaissez point ; ie vous conjure par l'Agonie de vôtre cher Fils de m'o ctroyer cette grace, & à tous ces Confreres qui l'honorent par profession. le vous en réponds, Chrêtiens, & vous assure que le Fils de Dieu sera reconnoissant de vos hommages, des communnions, des aumosnes, & des bonnes œuures que vous ferez à l'honneur de son Agonie; & ce sera au dernier moment de vostre vie où il vous assistera de ses graces : Il vous donne aujourd'huy son exemple pour bien faire cette action : preparons-nous donc à la mort pour nous en rendre le passage facile, & que nous puissions dire par voye de sacrifice, de dépost & de soûmission , Pater , in manus tuas commendo spiritum meum : Ah! mon Dieu qui m'auez donné l'estre dans la nature & dans la grace, ie vous recommande mon ame dés ce moment auec la mesme ardeur que ie souhaiterois le faire à l'article de la mort; ie vous donne mon esprit comme vne victime qui doit estre sacrifiée pour mes pechez, comme vn dépost que vous me rendrez vn iour: Et enfin ie vous le donne pour témoigner ma soumission & ma relignation aux ordres de vostre diuine Prouidence: le vous laisse done, Seigneur, mon ame entre vos mains, at-

396 Sermon de l'Agonie de Iesus, esc.

tachez-la à vostre Croix, faites couler vostre Sang precieux sur elle; asin qu'ayant correspondu a vostre grace en ce monde, elle reçoiue la gloire dans l'autre: C'est ce que ie vous souhaite, au nom du Pere, & du Fils, & du saint Esprit, &c.



de sua galesco estrocal moltipolar y de cas

SHIP TO STREET ASSESSMENT TO A SHIP I SHAPE

ne felo de l efto

& F Ma Tel Die HATTATATATATATATATA TATATATATATATATATA

fre

on-

e la nai-

## PANEGYRIQVE DE SAINT

## BENOIST

Quæsiuit Dominus sibi virum iuxta cor suum. 1. Reg. 13.

Le Seigneur s'est choise on homme selon son cœure. Au Liure 3. des Roys, chap. 13.

'Es T auec ces trois paroles que l'Escriture sainte fait le Panegyrique de Dauid, quand elle l'appelle vn homme selon le cœur de Dieu, selon trois explications différentes qu'on don-

ne à ce passage. Premierement, c'estoit vn homme selon le cœur de Dieu, parce qu'il estoit l'objet de ses complaisances; secondement, parce qu'il estoit en tout conforme à ses volontez; & troissémement, parce que le cœur de ce saint Prophete se laissoit conduire par le mouuement de la grace, & par les lumieres & les inspirations du S. Esprit. Mais ne pensez pas qu'il n'y ait que l'ancien Testament qui ait vû vn homme selon le cœur de Dieu; le nouueau en a vû vn dans la personne de

S. Benoist, duquel l'on peut dire, aussi bien que de Danid, Quafinit sibi Dominus virum inxta cor suuma le pourrois faire le Panegyrique de ce grand Patriarche selon ces trois explications que i'ay données à ce passage; mais je ne m'arreste qu'a la derniere pour vous le representer dans toute la conduite de sa vie, toûjours conduit, animé & regy par le mouuement du cour de Dieu. Ce que ie fais d'autant plus volontiers, qu'en louant le cœur de Benoist, ie feray le Panegyrique de Benoist tout entiere ; parce que le cœur est la plus noble partie de l'homme, aussi bien dans la morale que dans la nature, de laquelle toutes les autres tiennent leur valeur & leur excellence ; de sorte que c'est faire le panegyrique d'vn homme, que de faire celuy de son cœur. Que les autres donc fassent, s'ils veulent, le panegyrique de ses veux qui ont versé tant de larmes, qu'ils fassent celuy de ses mains qui ont operé tant de miracles, qu'ils fassent celuy de sa bouche qui a prononcé tant d'oracles, qui a donné tant de bons auis, & qui a porté tant de bons reglemens ; pour moy ie m'arreste à son cœur, & à considerer les impressions qu'il a receues du cœur de Dieu, & la fidelité qu'il a apportée à y cooperer ; Mais il faut que le mesme esprit qui est descendu dans le cœur de Benoist, descende sur ma langue; & pour cela implorons le secours de la fainte Vierge qui en a receu la plenitude, quand l'Ange luy dit : Aut Maria.

for

fe !

ext

mo

bea

20

OUI

gra

no

pol

ren

plu

de

me

got

dila

fera

que

me

del

Les Philosophes & les Medecins ont toûjours remarqué que le cœur auoit deux mouue-

de

ma

a\_ ay

u'a

ute

: 86

que

le

Be-

lus

00-

les

de

ne,

res

les

ent

les,

nce

, 80

ie ie

rel-

lité

e le

de

cela

n a

Auc

urs

uc-

mens, l'vn de retrecissement, & l'autre de dilatation: Par le premier, il se retire au dedans de soy-mesme, & se separe de tous les objets estrangers pour ne vacquer qu'à luy seul: Par le second il se développe, il s'ouvre, & pour ainsi dire se jette hors de luy pour se communiquer aux choses exterieures. Le cœur du Fils de Dieu a eu ces deux mouuemens; il a eu celuy de retrecissement à la Croix, quand il rappella toute sa ioye au fond de son ame, & qu'il suspendit l'operation de la vision beatifique, pour rendre son Corps plus sensible aux douleurs; mais il eut par apres le mouuement de dilatation, lors qu'il permit que la lance luy ouurist le cœur pour nous y faire entrer, afin de grauer sur le nostre les caracteres du sien, & de nous partager la haine & l'auerfion qu'il auoit pour le peché. Ce sont aussi ces deux mouuemens differens que Dieu demande aux Saints pour se rendre parfaits; & nous pouuons dire qu'ils no luy sont agreables qu'à proportion qu'ils imitent ces vertus. Mais entre tous ceux qui luy ont esté plus semblables, c'est sans doute S. Benoist qui 2 eu ces deux mouuemens conformes 2 ceux du Fils de Dieu. 1. Il a eu le mounement de retrecissement par les vertus humiliantes, austeres & ri- Dinision goureuses qu'il a pratiquées : 2. Il a eu celuy de course dilatation par les vertus bien failantes & charitables qui l'ont fait sortir hors de luy : c'est ce qui fera les deux parties de mon discours aussi bien que de la gloire.

La premiere operation que fait le cœur du Fils de Dieu sur celuy de S. Benoist, c'est le moune- POINT ment de retrecissement par trois esprits diffe-

rens; par l'esprit de la solitude, par l'esprit de la penitence, & par celuy de l'humilité: Voila les trois vertus qui resserrent ce cœur: 1. La solitude le resserte au monde: 2. La penitence le resserre à son propre corps: 3. L'humilité le resserre à la gloire qui l'enuironne. Voyons ces trois disserens esprits qui ont produit ce premier mouuement de retrecissement du cœur de Benoist.

1. Si la grace est vn renuersement de la natua re, la premiere chose qu'elle trouue à combattre en l'homme, c'est la societé: A consulter la pente naturelle de nos cœurs, nous auons vn mouue. ment de dilatation pour le monde, pour le commerce & la societé; premierement, parce que l'homme de soy est sociable; secondement, parce que c'est l'ordinaire dans la societé que l'on partage la peine & les douleurs de ceux que l'on frequente. Mais la grace renferme dans les Saints cette inclination, & ferme leur cœur pour le monde, pour la societé, & pour les consolations estrangeres. C'est aussi la premiere operation qu'elle a faite sur le cœur de Benoist, elle le ferme aux approches & aux compagnies des hommes; & pour le faire auec plus de pompe, elle le conduit au desert, pour n'auoir que Dieu seul pour témoin de ses actions : Il avoit tous les auantages possibles pour paroistre dans le grand monde; il auoit la noblesse de son extraction, la beauté de son visage, les lumieres de son esprit, & la facilité de son humeur ; neantmoins son cœur se ferme au monde & à la societé pour deux raisons; La premiere, pour éniter les occasions du peché, qui sont aussi dangereuses que communes dans le monde.

da uii loi Cl pa vn Be fol

fac que de mes Bes Die duis

du (

La paro che de l ce o pour pour tent ioût

d'vn lence hom fa ne nes! de la

moin

e la

les

ade

ea

ala

ffe-

UE-

tu-

tre

nte

ue-

m-

que

ar-

on

on

nts

le

ons

ion

me

es:

on-

our

ta-

de;

de

CI-

er-

is;

le

le.

monde. Vn Prophete disoit qu'il n'alloit iamais dans les compagnies des hommes, qu'il n'en reuinst moins homme: Disons-nous, que nous n'y allons iamais, que nous n'en reuenions moins Chrestiens; on laisse dans les compagnies vne partie de la raison, vne partie de l'Euangile, & vne partie du Christianisme. C'est pourquoy S. Benoist considerant ces paroles, se retire dans la solitude pour se garentit du peché, & pour se consacrer tout entier à Dieu. Vn Prophete se plaint que dans les engagemens du monde, il manquoit de cœur, & tomboit en défaillance, Defecit caro Plal.72 mea & cor meum , Aussi c'est ce qui fait que S. Benoist se retire au desert pour se donner tout à Dieu sans reserue. La seconde raison qui le conduit au desert, ce fut pour recueillir les germes du Ciel, & receuoir les influences de la gloire. La solitude, dit S. Chrysostome, est vn Paradis, parce qu'elle met les solitaires à l'abry des pechez & de l'Enfer, & leur donne vn auant-goust de la gloire; parce que fermant le cœur à tout ce qui regarde le monde, elle ne l'ouure que pour le Ciel, & pour en goûter ses delices. C'est pour jouyr de ce bonheur, que Benoist non content d'vne solitude interieure, veut encore y adjoûter l'exterieure, ; il s'enferme dans le creux d'vn rocher & d'vne cauerne consacrée au silence; il y demeure trois ans inconnu à tous les hommes, horfmis à Romain qui auoit soin de fa nourriture. Sacrez rochets! aimables cauernes! grottes venerables! qui auez esté le berceau de la Religion de Benoist, qui auez esté les témoins de ses larmes & de les soûpirs; faites-nous

Cc

por

our

S.

car

ceri

ce,

que

retr

nou

mel

com

ge : le F

trait

vne eftre

reffe

le F

qui

du c

faut

cifixe

Tant

Cruci

lance

mais

men

fion ( la lib

niers

prem

retentir vos échos, pour nous apprendre quels estoient les mouuemens de son cœur! Sans doute s'ils pouuoient parler, ils nous diroient que Be. noist faisoit comme la mere-perle; elle se ferme du costé des eaux salées, pour n'en pas laisser enerer vne goutte, & s'ouure par en haut pour ne receuoir que la rosée & les influences du Ciel: Le cœur de Benoist est tout fermé du costé du monde; pas vne pensée, pas vne parole, pas vne affection, pas vn regard pour le monde; mais du costé du Ciel, il est tout ouvert pour en receuoir les inspirations & les graces, & pour ensauourer les delices. Iob voulant louer la puissance de Dieu dans la nature, dit qu'il enferme les estoilles du Ciel comme sous vn sceau, pour les Iob. 9. empescher de luire quand il luy plaist; Claudie stellas quasi sub signaculo : Mais c'est dans la grotte de Benoist que nous voyons ce pouuoir de Dieu exercer deux explications de ces paroles. Premierement, c'est dans cette grotte que Dieu le cache sous le sceau de la Croix & le cachet de l'Euangile : tant de belles estoilles qui brilloient en Benoist, sa noblesse, sa naissance, ses talens d'esprit & la beauté de son visage. Ou bien disons que ces estoilles ne sont autres que les yeux de Benoist, qui comme des astres viuans, eussent brillé au monde; mais qui sont éclypsez dans ce tombeau, pour donner vne plus libre ouuerture à son esprit pour considerer les beautez du Ciel. Mais si le cœur de Benoist est fermé au monde par la solitude, il ne l'est pas moins à son corps par la penitence.

2. Chacun a de l'inclination naturellement

215

u-

e-

ne

n-

ne

el:

du

25

ais

ce-

a-

ice

les

die

tte

eu

re-

de

ent

ens

di-

ux

ent

ce

iel.

par

ant

pour son corps, à cause de la grande & de l'étroite alliance qu'il a auec l'ame; d'où vient que S. Paul dit que personne ne hait sa chair, Nemo earnem suam odio habet: Nous sentons tous vne certaine dilatation de cœur pour ce qui peut contenter le corps; & nous n'aimons rien tant que ce qui chatouille ses sens. Mais la grace ferme ce que la nature ouure, & met des bornes & des retressissemens à ce mouvement de dilatation que nous auons pour cette partie animale de nousmesmes : Aussi n'auons-nous rien de plus recommandé dans l'Euangile, que ce qui nous oblige à ce détachement pour nostre corps ; tantost le Fils de Dieu dit qu'il faut renoncer à soy-mesme, Abneget semetipsum; c'est à dire qu'il faux traiter vn corps comme son inconnu, & comme vne partie estrangere, dont les interests doiuent estre indifferens : Or qu'y a-t'il qui doiue plus resserrer le cœur que cette abnegation? Tantost le Fils de Dieu dit qu'il se faut hair : Qu'y a-t'il qui doine plus resserrer le cœur pour les plaisirs du corps, que la haine. Tantost il dit qu'il se faut crucifier, Qui Christi sunt, earnem suam crucifixerunt. Tel fut l'esprit de lesvs-Christ mourant à la Croix: Bourreaux, vous ne l'auez point crucifié; cloux, vous ne l'auez point attaché; lance, vous ne luy auez point ouuert le costé; mais c'est plûtost ce mouuement de retrecissement de son cœur; c'est cette haine & cette auerfion qu'il auoit pour son corps, qui vous ont donné la liberté de le martyriser, & de luy donner les derniers coups de la mort, apres auoir receu les premieres atteintes de son amour. C'est cette im-

Cc ij

404 Paneg yrique

pression du cœur du Fils de Dieu, qui passe sur celuy de Benoist, & nous fait dire que c'est vn homme selon le cœur de Dieu, puisque c'est vne veritable copie de ce diuin Original. On auroit assez de peine à sçauoir pourquoy les Saints ont tant hai leurs corps, & quels motifs de colere ils pounoient auoir pour des parties si innocentes, & qui devoient faire l'ornement de l'Eglise par leurs exemples: Cependant à bien confide. rer nous trouuons deux choses dans le corps qui pouuoient faire cette haine; les pechez qu'ils auoient commis par la cooperation de leur corps, & les pechez qu'ils peuvent commettre ; ils ont esté pecheurs dans le passé, & ils le peuuent estre dans l'anenir : Il n'en faut pas dauantage pour resserrer leur cœur à l'endroit de leur corps, c'est assez qu'ils sçachent que leur corps a seruy d'instrument au peché, pour le leur faire regarder auec haine & le traiter auec rigueur, Immolatur in fingulis membris, ut fentiat modum pro qualitate criminis, dit S. Augustin; Ils font autant de victimes qu'ils ont de membres pour expier les pechez passez. De plus, quand ils n'auroient pas commis de grands pechez dans leur vie passée, c'est assez qu'ils connoissent qu'ayant vn corps, ils ont tous les jours à combattre, & qu'ils peuuent enfin succomber : C'est ce qui leur fait se servir de la penitence pour préuenir les pechez qu'ils pourroient commettre; Castigo corpus meum, & in seruitutem; redigo, ne forte reprobus efficiar: Ne me demandez pas, dit ce grand Apostre, pourquoy ie chastie mon corps ; c'est de peur qu'il ne me porte au peché; c'est de peur qu'il ne me supplante quel-

que

pré

ter

Cie

Ah

tes

au p

que

ion

mois

moi

la v

roiff

esté

la pe

chaft

luy (

me ;

exact

des c

les,

uoit

ou p

me q

comb

toute

ferue

de sa

iour

luy e

qu'el

ieune

toit o

Aug

fur

Vn

ne

tion

one

ere

en-

life

de-

qui

rils

rps,

ont

ent

age

ps,

ruy

ar-

mo-

HA-

t de

les

pas

lee.

, ils

ent

t de

ur-

rui-

an-

flie

au

el-

que iour; si ce n'est pas par penitence, c'est par précaution. Mais, grand Apostre, pour quoy traiter de la sorte vn corps rauy iusqu'au troisième Ciel, & consacré par les impressions du martyre? Ah! c'est assez que ie ressente en moy des reuoltes de concupiscence qui me pourroient porter au peché, il en faut chastier le principe. l'auouë que S. Benoist n'auoit pas grand sujet de chastier son corps, parce qu'il estoit innocent, ou au moins n'auoit fait que des fautes legeres; neantmoins il ne laisse pas de le chastier, parce qu'à la veue d'vn Saint, les moindres pechez paroissent abominables : Ce luy est assez d'auoir esté capable d'offenser Dieu, pour l'obliger à la penitence; il n'attend pas qu'il peche pour chastier son corps, la moindre crainte de pecher luy cause des alarmes & l'anime contre luy mesme ; c'est ce qui luy a fait obseruer vn ieune si exact, que sa vie n'estoit qu'yne mort viuante; des cilices si rigoureux & des disciplines si cruelles, qu'a le voir ainsi attenué de force, l'on pouuoit plus facilement le prendre pour vn spectre ou pour vn cadavre mouuant, que pour vn homme qui faisoit penitence : Ah ! c'est qu'il sçait combien le peché déplaist à Dieu, & il exerce toutes les rigueurs sur son corps, afin de le conferuer dans son innocence. Vn exemple fameux de sa penitence pronuera bien cette verité. Vo iour l'idée importune d'vne beauté mondaine luy donna vne si forte & si violente tentation, qu'elle sembloit déja l'ébranler; la vigueur de sa ieunesse, iointe à l'artifice du Demon, le vouloit déja obliger à consensir à quelque chose de Ccin

406 Paneg yrique

des honneste. Ha! Benoift, est-ce là ce que ru dois à la consecration de ton Baptesme & de tant de communions, qui ont messé le Sang de IESVS-CHRIST auec le tien ? Où est l'esperance que tu as au Ciel? où est la crainte des Enfers & des iugemens de Dieu? Ouurons, ouurons ce cœur, pour demander secours aux graces qui y dominent; mais fermons-le à la chair & à tous ses desirs pour l'empescher d'y succomber : Ce sut pour cela que ne trouuant aucune chose pour refister à la tentation qu'vn buisson d'espines, que la nature auoit produit exprés pour seruir aux vsages de la grace; il se veautra tout nud, insques à ce qu'il eût épuisé son sang, & déchiré son corps comme vne victime sanglante immolée à sa pureté. Quel spectacle de voir vn Saint armé contre soy-mesme ! il ne pechoit pas , mais c'estoit assez d'estre en danger de pecher pour l'obliger à ces rigueurs ; il n'auoit pas mesme dessein d'offenser Dieu; mais comme vn homme qui a vne haine irreconciliable contre vn enne my, du plus loin qu'il le void, il le prévient, & court au deuant luy pour le défaire ; c'est assez qu'il scache qu'il est capable d'offenser Dieu, pour l'obliger à prendre toutes les mortifications, afin de se mettre à l'abry de ce malheur. Et il me semble que ie luy pourrois appliquer ce qui est dit de l'Epoule, Lilium inter spinas : L'Epouse sacrée est vn lys entre les épines; auec cette difference pourtant, que les épines ne déchirent point les lys qui croissent parmy elles ; mais les épines de Benoist le déchirent & l'ensanglantent de toutes parts. Ou bien disons que c'est l'image de ce

Cant.'

ge dans lebrichen pure fon auec mis co & q pech Voil:

àlag

natu

pour pelle Ie co dant font le So les he & les receive du ure a pour elle i contri

parv

Saint

qui se passa dans le desert, où Moyse apperceut vn Ange dans le buisson: Benoist qui est vn Ange de chasteté, paroist aujourd'huy à nos yeux dans vn buisson, mais dans vn buisson ardant, qui le brûlant dans les slammes de sa chasteté, empeschent qu'il ne soit brûlé par des slammes de l'impureté. Ou ensin disons que Benoist dans ce buisson, est vne copie de Dieu couronné d'épines; auec cette disserence que ce sont nos pechez commis qui ont fait la Couronne d'épines du Sauueur; & que la seule crainte que S. Benoist a euë du peché qui se presentoit à ses yeux, a fait la sienne. Voilà les essets de sa solitude & de sa penitence, voyons maintenant comme son cœur a esté fermé à la gloire, qui est le troisséme renuersement de la

nature par la grace.

tu

mE

VS-

tu

iu-

ur,

ni-

fes

fut

re-

que

ux

ul-

fon

e à

mé

nais

our

me

me

ne\_

82

Tez

eu.

ns,

me

dit

rée

nce

les

de

tes

CG

3. Chacun de nous a vne inclination naturelle pour la gloire; insques-là que la Prophete appelle l'amour de la gloire, vne dilatation de cœur. Ie compare volontiers la gloire au Soleil; pendant la nuit les fleurs, les plantes & les herbes, font renfermées en elles-mesmes; mais quand le Soleil paroist, toute la nature se déueloppe; les herbes se déployent, les fleurs s'épanouissent, & les plantes venant à se dilater, se preparent à receuoir la lumiere. La gloire ressemble à la lumiere du Soleil; dés qu'elle se presente, ce cœur s'ouure aussi-tost; & il faut qu'il soit bien resserré, pour ne pas faire d'ounerture à la gloire, quand elle se presente par quelque rayon. La grace au contraire, ferme le cœur à toutes ces auenues; & par vn ingenieux artifice qui n'est connu que des Saints, elle change tout son éclat en tenebres, Cc mi

& toute son élevation en abaissement. Voilà les operations de la grace sur le cœur de Benoist; il auoit tout ce qui est capable de donner de la vanité; car sans compter les dons de la nature, comme la beauté du corps & les talens de l'esprit, combien auoit-il de beaux auantages du costé de la grace! il auoit le don de Prophetie auec celuy de sainteté, il auoit en disposition le pouuoir des miracles, & il s'en seruoit en toutes les occasions où sa charité l'appelloit pour visiter les malades: Enfin il estoit enuironné de tant de slambeaux, qu'il pouvoit dire comme ce Prophete, Pl. 55. Ab altitudine diei timebo; l'ay à craindre de me laisser éblouir de ce grand iour qui me suit; on dit que iesuis vn Prophete & le Pere d'vn Ordre, Ab altitudine diei timebo. Benoist cependane ferme les yeux aux moindres rayons de gloire, & il ne conçoit pour sa personne que des sentimens d'aneantissement, rejettant la gloire de toutes ses actions sur la bonté de Dieu : Ce qui me donne sujet de le comparer à l'arche de Noé; elle estoit si bien faite par le bas , qu'il n'y pouuoit entrer vne goutte d'eau; il n'y auoit pour toute ouverture, qu'vne petite fenestre par en haut, par où il pouuoir regarder le Ciel. Voilà l'image du cœur de Benoist fermé pour toute la gloire qui luy pounoit venir de la part du monde, du costé de sa noblesse, de ses belles qualitez & de ses parens; il n'est ouvert que par le haut pour regarder le Ciel, pour y enuoyer ses larmes, pour y énaporer ses soupirs, & pour en faire descendre le motif de son humiliation. Que si vous me demandez pourquoy il fuit la gloire auec rang

bu

du

80

m

hu

lu

Be

ray

rer

Cre

qui

de

des

fior

fit

tuu:

l'et

leli

que

les

fon

aux

fes !

2. I

lum

noi

me

les

; il

va-

re,

Drit.

de de

eluv

des

cca-

ma-

am\_

ete.

me

on Or-

lane

, 80

ens

ites

on-

elle

Joit

ute

uit.

age

oire

du

de

out

our

en-

me

ans

d'empressement ; le dis que deux lumieres contribuent à son humilité; la lumiere du Ciel, & celle du Caluaire; la lumiere des grandeurs d'vn Dieu, & celle des aneantissemens d'vn Dieu. 1. La lumiere des grandeurs d'vn Dieu le dispose à cette humilité. Vn iour Dieu luy fit voir vn rayon de lumiere qui renfermoit tout le Globe du monde. Saint Gregoire le Grand, disciple de saint Benoist, parlant de cette vision merueilleuse, demande comment il se peut faire qu'vn rayon de lumiere contienne tout le monde; & il rend vne raison morale qui est admirable : Videnti Greg. Creatorem angusta est omnis creatura: Ah! à vn Saint lib. 2. qui void dans les lumieres du Ciel, les grandeurs Dialog. de tous les estres créez, ne luy semblent plus que c. 35. des objets de mépris & de rebut. C'est l'impression que sit la grace sur le cœur de Benoist, qui luy fit pratiquer ce conseil de S. Augustin, Iunge cor Aug. tuum eternitati Del : Mon frere vnis ton cœur à l'eternité de Dieu ? Pourquoy estime-t'on tant le luxe, la pompe & les biens de la terre? c'est que le cœur est attaché au temps, & on ne mesure les choses que par ce temps passager, & on ferme son cœur à l'eternité de Dieu: Mais veux-tu fouler aux pieds ce que le monde adore? regarde les choses dans la lumiere, & dans l'eternité de Dieu; cette lumiere & cette eternité te representeront tous les biens de la terre comme des choses de mépris. 2. Il faut encore regarder les objets créez dans la lumiere de la Croix, c'est la seconde source où Benoist puise son esprit d'humilité & d'aneantissemet; il void à la croix du Sauueur vn cœur mourant ouvert à tous les affronts, à tous les opprobres &

Rom.

ignominies, mais fermé a toute forte de gloire; Saint Paul dit que le Fils de Dieu n'a iamais pris de complaisance en luy-mesme, Christus non sibi placuit : Il estoit Dieu, & ainsi il estoit le centre de tous les plaisirs eternels; il estoit l'objet de toutes les complaisances eternelles de son Pere, Hie est filius meus dilectus; Il faisoit le bon-heur des Anges: Et neantmoins il ne prend point de complaisance, & resserte son cœur pour toute sorte de gloire. C'est cette consideration qui fait le mouuement de retrecissement du cœur de Benoist: Magna virtus est te magnum et admirabilem omnibus apparere, & tibi soli latere : C'est vne grande vertu, dit S. Bernard, de paroistre grand aux yeux de tout le monde, & de se mépriser soy-mesme. Ah ! c'est l'esprit de Benoist, il éclate aux yeux de tous les hommes ; on le regarde comme vn homme qui n'auoit de commerce qu'auec Dieu; & cependant il se considere comme vn pecheur & comme vn neant, il s'estime plus vil & plus abjet que les plus grands criminels qui auoient vécu sur la terre; & nous pounons dire que plus Dieu prenoit plaisir à l'éleuer vers le Ciel, plus il prenoit d'attache à s'abaisser vers la terre par la restexion de son neant. Glorieuse attaque de la grandeur d'vn Dieu contre l'humilité d'vn Saint! mais heureuse défense de l'humilité d'vn Saint contre la grandeur d'vn Dieu! Dieu combat contre les pecheurs pour les humilier, & les aneantir; & Dieu combat contre ce Saint pour l'esleuer, & le faire paroistre grand aux yeux des hommes & des Anges. Apres cela ne pouuons-nous pas justement luy appliquer ces paroles du Prophete, Dies

Vi infi la l infi rac CH te i tiff me

Ber uer & C I urin fer fon que ce r

le prome retres; celubier de f

dilai genie enfe à tro S

-

25

le

le

X

22

le

1-

4

82

et

IE

9.

it

n

JE.

1-

la

es

30

le

25

29

diei eructat verbum, & nox nocti indicat scientiam? Vn iour apprend la parole à vn iour, & vne nuit instruit vne nuit. Qui est ce iour instruisant ? c'est la lumiere d'vn Dieu dans la gloire; qui est ce iour instruit ? c'est Benoist dans l'éclat, & dans les miracles : Qui est cette nuit instruisante? c'est IESVS-CHRIST en croix; mais qui est cette nuit instruite? c'est Benoist dans ses mépris & dans ses aneantissemens. Voila les mouvemens de retrecissement que le Fils de Dieu a imprimez au cœur de Benoist par les vertus austeres : Voyons son mouuement de dilatation par les vertus bien-faisantes & charitables. C'est ma seonde Partie.

Le second mouvement du eœur, c'est de s'ouurir & de se dilater, apres s'estre resserré & ren- Point fermé en luy-mesme : C'est ce qui a parû dans le cœur du Fils de Dieu, rien de plus retressy que son cœur pour tout ce qui luy pouuoit apporter quelque satisfaction; mais rien de plus ouvert que ce mesme cœur, quand il s'agit de se répandre sur le prochain. Come le cœur de S Benoist est conforme à celuy du Fils de Dieu, dans le mouuement de retrecissement par les vertus humiliantes & austeres; il ne faut pas s'estonner de le voir semblable en celuy de dilatation par les vertus charitables & bien-faisantes; & de l'entendre dire aux Chrestiens de son temps ces paroles de l'Apostre aux Cozinth. Os nostrum patet ad vos à Corinthii; cor nostrum 1. Cors dilatatum est; Mon cœur se dilate pour vous en- 6.11, gendrer à l'Euangile; mon cœur s'ouure pour vous enseuelir à IESVS-CHRIST. Il adresse ces paroles à trois sujets differents. 1. Il les adresse à son Ordre qu'il fonde. 2. Il les adresse à la Religion en

general qu'il establit en Occident: 3. Il les adrefse a cette Eglise qui comprend l'vn & l'autre, & à laquelle il presente tout le secours dont elle a besoin. Voila les trois dilatations de son cœur.

I. Il ne faut pas prendre les dimensions du cœur des Saints, selon les mesures du cœur des hommes; les cœurs des hommes sont serrez pour les affaires de Dieu, & ouuerts pour les interests du monde; mais il n'en est pas ainsi du cœur des Saints, qui prend ses dimensions de l'Esprit de Dieu qui l'anime, qui n'a d'auenuë que pour les interests de leur Maistre, & d'ouverture que pour le salut du prochain. C'a esté aussi dans ce dessein que Benoist dilata son cœur au dehors pour enfanter son Ordre, & qu'il entra dans les sentimens de l'eternité de Dieu : Il considera Dieu comme Eternel; & pour se conformer à luy, il voudroit bien estre eternel pour respecter l'Eternité de la gloire de Dieu par vne eternité de merites : le suis mortel en moy-mesme, dit Benoist, le moyen de combattre le vice qui demeurera plus que moy? Ah ! j'establiray vn Ordre, & j'auray vne espece d'eternité dans la personne de mes enfans; le mourray en ma personne, mais ie viuray en eux, & ie feray par eux ce que ie ne puis faire par moy-mesme. Apres cela il entre dans le sentiment de l'Immensité de Dieu, il considere Dieu present par tout; & pour s'y conformer il voudroit estre immense pour soustenir les interests de la gloire de Dieu par tout : Mais le moyen d'auoir cette immensité ? le n'ay qu'vn corps naturel, il en faut faire vn mystique qui durera toûjours, & fera toutes les fonctions de la la j'e ple Criter ch po vice mo

for Ber fer fer me tay

la t En Ab prop tuur m'a vos

ľV

fatifera rité auff fem E

-

u

23

le

35

in

1-

i-

eu

il

t d

i-

ł,

ra

35

16

13

10

re

1-

I-

es

le

m

ui

le

la grace, que ie ne peux pas faire de moy seul; la nature ne m'a donné que deux yeux, mais j'emprunteray tous les yeux de mes enfans pour pleurer les pechez des mondains à la veue du Crucifix; Ie n'ay qu'vne langue, mais j'emprunteray toutes les langues de mes enfans pour prefcher & instruire les ames ; le n'ay qu'vn cœur pour immoler à Dieu, mais j'offriray autant de victimes à sa Iustice, que j'auray d'enfans dans mon Ordre: O beau retour d'amour que celuy de Benoist! qui veut pour se conformer à Dieu entrer dans les sentimens de son Eternité & de fon Immensité dans l'establissement de son Ordre; Benoist vostre zele vous porte à me rendre des seruices eternels & immenses; hé bien ie vous feray participant de mon eternité, de mon immensité, ie beniray vostre Ordre, & le perpetueray jusqu'à la fin du monde; Voila la participation de mon Eternité: ie le répandray par tout l'Univers, ie le multiplieray par tous les coins de la terre; voila la participation de mon Immensité, En quoy il luy fit la mesme promesse qu'il fit à Abraham : Quia non pepercifti filio tuo vnigenito Genel. propter me , benedicam tibi , & multiplicabo semen 22. 17. tuum sicut stellas Cœli: Abraham, parce que vous m'auez tellement aimé, que vous auez fermé vostre cœur aux sentimens de la nature, que vous n'auez pas mesme épargné vostre fils pour satisfaire à mon commandement, ie recompenseray vostre fidelité, ie multiplieray vostre posterité comme les estoilles du Ciel, & la rendray aussi nombreuse que le sable de la mer. Il me semble qu'il se fait vn pareil colloque entre Dieu

Panegyrique 414

E7.

& Benoist. O mon Dieu! dit Benoist, mon cœut voudroit bien vous procurer vne gloire conforme à vostre eternité & à vostre immensité; mais ie ne le puis estant vne creature mortelle & bornée : Hé bien , dit Dieu , ie vous donneray vne posterité qui me benira en tout temps & en tous lieux,

Pl. 10. Desiderium pauperum exaudiuit Dominus, praparationem cordis corum audiuit auris tua : le contente. ray tous vos desirs, & ie satisferay entierement aux mouuemens de vostre cœur. En effet nous pouuons enuisager l'Ordre de Benoist comme vn grand arbre planté sur le mont Cassin, arrousé des larmes de son Pere, & qui porte ses branches

Pl. 79. par tout l'vniuers, extendit palmites suos vsque ad mare: Pendant sa vie il n'a vû que douze ou treize Monasteres; mais apres que ce Soleil a esté couché, il a laissé vne infinité de brillantes estoilles qui ont parû par tout le monde ; en telle sorte qu'on a compté jusqu'à trois mille Monasteres de Religieux, & quinze cens de Religieuses : Ha fecondité admirable du cœur de Benoist! voyez combien voila de branches prodigieuses de l'extention de son zele : tous ces Religieux & Religieuses sont autant d'enfans par lesquels il parle, il presche, & instruit; combien de cœurs par lesquels il soupire, & combien voila de mains par lesquelles il immole tous les iours, & s'immolera pendant tous les siecles à la gloire de Dieu? Il me semble que ie pourrois à ce propos appliquer au cœur de Benoist vne parole de Cassiodore, parlant d'vne certaine sphere qui representoit tout le monde, qu'on enuoya à Theodoric; Parua machina toto gravida mundo. Qu'est-ce

du for leg

por mi cun noi qui du

noi

mo

la

ian mo c'e pre em cha

I'E n'a efte née fil

que le cœur de Benoist ? ce n'est en soy qu'vn morceau de chair ; mais par sa charité il est plus estendu que tout !e monde, puisque non seulement il fonde vn Ordre, mais encore il establit la Re-

legion.

E

S

é

C

e

E

3-

Z

5 80

Is

le

le

88

ic

05 de

e-

0-

ce

2. L'ordre de Benoist entre dans les instituts de toutes les autres Religions; il entre dans la solitude des Chartreux, il prend part au zele des Religieux de l'Ordre de S. Dominique, il tient de la pauureté des Enfans de S. François; & ie pourrois luy appliquer la parole de Pierre Da- Petrus miens qui appelle la sainte Vierge arca mundi secundi semina ferens. Il fait allusion à l'Arche de Noé qui portoit ceux qui deuoient produire vn nouueau monde, il compare Marie à vne arche qui portoit celuy qui deuoit reparer la nature perdue par le peché; & moy ie l'applique à S. Benoist, qui porte dans sa Regle dequoy faire vn monde Religieux. Tous les Ordres qui ont esté iamais establis dans l'Eglise, & qui s'establiront jusqu'à la fin des siecles, auront toujours pour modele l'Ordre de S. Benoist : Pourquoy cela? c'est que son cœur estant conforme à celuy de IESVS-CHRIST en la Croix, il en a toutes les impressions. Disons, dis-ie, que ce cœur de Behoist embrasse l'Eglise, comme les trois flêches de sa charité & de son zele : Pendant plusieurs années l'Eglise n'a point eu d'enfans que saint Benoist n'ait pourvûs, elle n'a point eu de troubles qu'il n'ait appailez; pendant plusieurs années ce n'a esté que les enfans de Benoist qui l'ont gouvernée & qui l'ont deffenduë : En effet, Messieurs, si l'Eglisea besoin d'Apostres pour l'estendre, si

elle a besoin de Pasteurs pour la gouverner, des Saints pour l'orner, & de Docteurs pour l'instruire, n'a t'elle pas trouué cela dans l'Ordre de Benoist? n'a-t'on pas vû les Augustins en Angleterre, les Bonitace en Allemage, les Abbatis en Hongrie, les Gerauds en la Pannonie? en vn mot on a vû vn temps qu'il n'y auoit ny Foy ny Euangile qui n'eût esté presché par les enfans de Benoist : L'Eglise a besoin de Pasteurs pour la gouuerner & la conduire; l'Ordre de Benoist luy en donne pour cela jusqua quarante Papes, jusqu'à deux cens Cardinaux, seize cens Archeuesques, quatre mille Euesques, & plus de cinquante Patriarches : L'Eglife outre cela a besoin de Docteurs pour l'instruire & la deffendre contre la pernicieuse doctrine des Heretiques : ou prendra-t'ondes Docteurs? ie sçay maintenant qu'il y en a des sçauans par tout, mais il a esté vn temps d'ignorance & d'obscurité auquel il n'y auoit point d'autre science que celle qui estoit renfermée dans les Cloistres de Benoist; c'estoit les enfans de Benoist qui tenoient les Escolles, qui professoient dans les chaires, & qui esseuoient toute la jeunesse; Apprenez combien grande a esté la fecondité du cœur de Benoist & de ses entrailles, qui ont enfante tant de saintes ames : Et vous, cœur facré de Benoist, qui par vos mouuemens de dilatation auez porté la fainteté sur tant de Religieux, permettez-moy que ie graue cet Epitaphe sur vostre tombeau, vixit juxta cor Dei, c'y gist l'homme qui a vescu selon le cœur de Dieu par ses vertus humiliantes, penitentes, & folitaires qui l'ont resserré luy-mesme; Il a vescu felon

fe

10

ur

10

gl

de

les

€0

L

qu

lei

€0

eu

fo

m

la

ap

m

m

qu

m

no

selon le cœur de Dieu par les vertus bien-faisantes & charitables qui l'ont fait sortir au dehors pour

répandre sa sainteté par tout le monde.

CS.

ni-

e-

T-

en

101

n-

Be-

u-

en

ı'a

es,

nte

de

tre

en-

ly

oit

er-

en-

10-

ute

éla

es,

us,

ens

cet

les,

de

88

Cu

en

ps .

3. Mais la gloire de Benoist n'est pas encore acheuée, & les mouuemens de son cœur ne se sont point arrestez par les bornes de sa vie; il ouure encore aujourd'huy son cœur pour toute l'Eglise; mais il l'adresse principalement à ceux qui sont sortis de son sein par la profession de sa Regle: Mes freres, nous sommes les enfans du cœur de Benoist, faisons donc paroistre en nos cœurs les mesmes mouuemens & les mesmes impressions qui ont animé le sien, & estudions-nous à conformer nos cœurs à celuy qui nous a enfantez. Les Medecins disent, & l'experience le confirme, que les enfans portent les impressions des choses que leurs meres se sont imaginées au temps de leur conception: Sur ce principe ie dis que nos cœurs doiuent auoir les mesmes mouuemens qu'a eus le cœur de Benoist, puisque quand il conceut son Ordre, son cœur estoit agité de deux mouuemens differens ; l'vn de l'errecissemement pour la retraite, la penitence, & l'humilité, pour nous apprendre qu'entre toutes les vertus nous deuons nous adonner principalement à la solitude, à la mortification, & à l'humilité. Le second mounement du cœur qu'a eu Benoist, en conceuant son Ordre, fut vn mouuement de dilatation; parce qu'il se répandit sur le prochain par vn regorgement de son zele & vne plenitude de sa sainteré. Il ne peut y auoir de veritable enfant de S. Benoist, qui ne se sente obligé d'auoir ce mounement de cœur, quand il s'agit de procurer la gloi-Dominic.

re de Dieu, le salut des ames, & l'honneur de l'Eglise : il faut demeurer caché quand il ne veut pas nous appeller au dehors; mais il faut paroistre quand il y a necessité; il faut quelquessois auoit des yeux pour pleurer, & vn cœur pour soupiter; mais aussi quand il s'agit de soustenir les interests de l'Eglise, il faut auoir vne bouche pour parler, & des mains pour trauailler. Ie m'imagine entendre S. Benoist qui dit à tous ses enfans, Fili, prabe mihi cor tuum , Mon fils donne moy ton cœur, afin que i'y imprime les mesmes mouuemens qui ont animé le mien. Grand Saint vous le dites à tous, mais vous n'auez pas toûjours esté écoûté; car on a vû vn temps auquel cet Ordre a esté si sterile, & en vn si grand relaschement, qu'on peut l'appeller la défaillance du cœur de Benoist. Quand on est éuanouy le cœur ne donne aucune marque de vie au dehors, mais il en garde la source au dedans ; aussi en ce temps malheureuz le cœur de Benoist, pour ne pas donner des marques à l'exterieur, ne laissoit pourtant pas de viure au dedans pour reprendre bien tost sa premiere vigueur: Aussi voyons-nous qu'il a receu des forces plus vigoureuses que iamais, que son relaschement n'a seruy qu'à faire admirer dauantagel'ardeur & le zele où il est maintenant; ce que dis d'autant plus volontiers, que i'ay l'honneur de parler deuant d'illustres Religieux, qui font reuiure en eux le cœur de leur glorieux Pere; & font encore reuoir les vertus de tous les Saints qui ont excellé dans l'Ordre de Clugny.

pe

p

m

110

VC

m

éu

CO

VO

Vo

la

da

10

de

uit

tez

de

fai

ma

ho

fu

Conclufices.

Prou-

23 -

Pour ce qui est de vous, Messieurs, ne pensez pas que le cœur de Benoist soit limité par son Or15

e

11

r;

e-

ur

ji-

S

on

e-

le

sté

ea

it,

de

ne

de

uz

ar-

de

re-

ceu

lon

da-

nta

on-

qui

re;

ints

rez

Or-

dre , puispu'il s'est répandu sur l'Eglise ; vous deuez vous ressentir de ses mouuemens de dilata, tions, puisque vous en estes les membres ; il n'y en a pas vn dans la compagnie, à qui S. Benoist ne dise tacitement, Ponice corda vestra super vias vestras; regardez si les mouuemens de vos cœurs sont conformes à ceux du Fils de Dieu. On dépeint S. Augustin auec vn cœur ardent à la main; pour moy si i'auois à dépeindre Benoist, ie luy mettrois en main vn cœur qui s'ouure & qui se ferme pour inciter les nostres à s'ouurir & à se fermer. 1. Imitons S. Benoist dans le mouuement de retrecissement de son cœur pour le monde; on ne vous oblige pas de viure dans des cauernes, mais au moins gardez la solitude du cœur; on ne vous interdit pas toute sorte de compagnies, mais au moins éuitez les mauuaises : Saint Benoist se jette dans vne grotte, & vous ne voudriez pas éniter les dangers : Imitez ce cœur fermé pour le corps par la penitence, on ne vous oblige pas de vous ietter dans des épines, mais pourquoy ne vous violenterez-vous pas pour combattre pour la chasteté ? Benoist sera-t'il dans les épines , pendant que ce libertin marchera & couchera sur les roses? Enfin on ne vous oblige pas à vne si grande humiliation que Benoist, mais pourquoy n'éuiterez-vous pas la superbe & l'ambition? 2, Imitez S. Benoist dans le mouuement de dilatation de son cœur; imitez-le dans ses vertus bien-faifantes & charitables; ouurez vos cœurs & vos mains pour soulager les pauures & les familles honteuses; mais sur tout que vos soins s'arrestens sur la bonne education de vos familles. S. Chry-

Ddij

420 Panegyrique de Saint Benoist.

sostome dit que les premieres familles des Chrêtiens estoient autant de petits Monasteres où l'on prioit Dieu, où l'on le louoit, & où l'on s'entretenoit de luy; pourquoy n'en faites-vous pas autant chez vous? Mais ne renfermez pas encore vostre chaleur dans vos familles seulement, il faut estendre vostre zele au dehors à l'imitation de S. Benoist, qui a dilaté son cœur iusques sur toute l'Eglise. C'est ce que doit faire vn chacun selon son possible; unicuique mandauit de proximo suo; nous deuons nous interresser tous pour le salut de nos freres ; nous deuons détruire par tout le peché, procurer la gloire de Dieu, & édifier le prochain: par ce moyen nous imiterons S. Benoist en cette vie, & participerons à son bonheur eternel en l'autre : Où nous conduise le Pere, &c.

Eccli.



no



on

re-

aut de

lon

de;

ro-

oist er-

## PANEGYRIQUE DE SAINT

## MARTIN

Istisfunt viri Misericordiæ, quorum pietates non defuerunt. Eccli. 44.

Ceux-là sont des hommes de Misericorde, dont la pieté & la compassion n'ont point manqué au denoir du Christianisme.

Ly a cette difference entre les Grands du monde & les Saints, que les Grands de la terre tirent la gloire de leur nom, des Terres & des Seigneuries qu'ils possedent, ou des actions qu'ils ont faites à la destruction des autres; comme les grands Conquerans qui se font appeller du nom des Villes qu'ils ont ruinées, & des Prouinces qu'ils ont dépoüillées: Mais la gloire des Saints a des fondemens plus raisonnables & plus legitimes, parce qu'ils prennent ordinairement leur nom des vertus qu'ils pratiquent, & du bien qu'ils ont fait à leur freres; & ils n'estiment point D d iii

de plus glorieux titre, que celuy d'estre appel. lez du nom d'hommes de Misericorde, Isti sune viri Misericordia. C'est sous cette auguste qualité que ie considere aujourd'huy le glorieux saint Martin, comme vn homme tout de Misericorde, puis qu'il l'a non seulement exercée sur la terre, mais qu'il l'exerce encore dans le Ciel. Souffrez, grand Saint, que ie supprime tous les autres noms qui sont fondez sur la Noblesse de vôtre vie, sur la profession d'vn Soldat, sur la qualité d'Euesque, & enfin sur l'Estat de Religieux; & que ne parlant point de tous ces noms, ie vous donne seulement celuy d'homme de Misericorde, Il faut auouer que c'est vn grand chef-d'œuure de la Grace, d'auoir fait yn homme de Misericorde, auant melme qu'il la connûst, & de l'auoir obligé à remplir tous les deuoirs de la charité Chrêtienne, auant qu'il fust Chrestien : Mais pour parler de la Misericorde d'vn Saint, nous auons besoin du secours de l'Esprit de Dieu, que nous obtiendrons par l'intercession de la Mere de Misericorde, luy disant: Aue Maria.

T

C

al

le

P

de

fo

Comme la misere de l'homme est le but de la Misericorde des Saints, aussi peuvent-ils exercer plusieurs fonctions de misericorde selon la diversité des miseres de ceux qui souffrent; & cela se fait ou par les biens que Dieu donne dans l'ordre de sa Providence, que l'on appelle communément les biens de fortune, qui peuvent escheoir aussi bien aux coupables comme aux innocens; ou par les biens qui proviennent d'ailleurs, comme par l'industrie ou par quelques au-

22

é

1-

) -

a-

X;

us

e.

de

e,

1-

ê-

ur

ns

us

[i-

de

ils

no 80

ns

n-

-1-

nil-

U-

tres voyes legitimes: Parces sortes de biens l'on peut non seulement soulager les infirmitez du corps, mais encore celles de l'esprit. En effet, par la desobeissance du premier homme, il est arriué qu'il s'est trouvé auec toute sa posterité exposé à trois sortes de maux, opposez à trois auantages qu'il auoit : au lieu des biens de fortune, il souffre la pauurete; au lieu de la santé, il endure des maladies; & enfin au lieu des lumieres de la Grace, il est dans les tenebres du peché. Voila les obstacles de la misericorde des Saints, & c'est aussi ce que le grand saint Martin a parfaitement pratiqué en faisant agir sa charité par rapport à ces trois objets : Il s'employe à soulager les pauures, à guerir les malades, & à convertir les pecheurs. 1. Il employe les biens de Dinissen fortune pour soulager les necessitez des pauures: du dis-2. Il employe des miracles pour la guerison des cours. malades: 3. Il se consacre de corps & d'esprit à la conuersion des pecheurs & au salut de leurs ames. Ces trois objets qui le portent à la pieté & à la compassion, luy font meriter le titre d'homme de Misericorde, comme vous allez voir dans les trois parties de ce Discours.

Ce n'est pas sans raison que l'on dit que le premier employ de la Misericorde, est de soula- Point ger l'indigence des pauures, mais que trois choses cooperent à cette vertu, la Nature, la Grace, & la Fortune. La Nature nous en donne le principe & la disposition : La Grace nous en donne les motifs surnaturels : Et la Fortune nous en donne les moyens & les commoditez. Nous fommes hommes, & par consequent sensibles

D d iiij

424 Panegyrique

aux miseres de la vie : nous sommes Chrestiens, & par ainsi nostre Religion nous apprend qu'il faut exercer la Misericorde; c'est pourquoy Notre Seigneur, pour en persuader la pratique, s'est mis luy-mesme dans la personne des pauures; nous disant que le bien que nous leur ferons, il le tiendra fait a luy-melme; Quod fecistis uni ex his meis minimis, mibi fecistis. Enfin si nous auons des richesses, c'est pour suppléer aux à la necessité des pauures, Vt vestra abundantia illorum inopiam suppleat, dit saint Paul. C'est par ces trois principes que la Prouidence a fait saint Martin vn homme de Misericorde; premierement la Natuture l'a formé à ce dessein; secondement la Grace luy en a donné les motifs, & la Fortuneluy en a fourny les moyens, Ab infantia mea creuie mecum miseratio , & ex vtero matris mea egressa est mecum, disoit Iob : La Misericorde est née auec moy & elle a pris son accroissement auec mon âge. Il semble qu'il veuille dire qu'il a eu comme deux meres qui l'ont rendu sensible à la misere des hommes ; la Nature l'a mis au monde auec des sentimens de tendresse, & la Grace l'a produit auec des inclinations d'amour & de bonté. Mais ce que ce Patriarche a dit pour confondre ses ennemis, nous le pouuons dire auec juste raison pour louer la Misericorde de nostre Saint; Ab infantia mea mecum creuit miseratio: puis qu'il auoit des sentimens de tendresse pour soulager les pauures. La Prouidence luy a donné deux fortes de biens : 1. Des biens temporels comme Soldat : 2. Des biens Eeclesiastiques comme Euesque; mais il disposa de ces differens

cf

à

ga

po

m

210

pli

po

110

25.

Tob. 31.

15, 'il

s;

le

his

es

es.

E 7772

11-

vn

u-

a-

14

uit

Ma

ée

ec

eu

la

a

n-

Il-

ee

re

7 :

ur

sé

els

es

13

biens pour meriter justemement le titre d'homme de Misericorde.

1. Estant encore simple Soldat, vn pauure se presenta vn iour à luy reuestu des haillons de sa misere, pour implorer son secours; ce Saint pour lors n'ayant dequoy le soulager, tire son espée, coupe son habit de guerre par la moitié, & le donne à ce pauure pour couurir sa nudité. Action, Chrestiens, que Nostre Seigneur loua grandement; mais pour en auoirvne plus haute idée, examinons-en les circonstances pour en voir le merite & la gloire : Et pour cela il faut presupposer qu'il y a certains estats & certaines conditions parmy les hommes qui sont opposées à la Misericorde; & la plus grande gloire qu'on y puisse receuoir, c'est de vaincre les difficultez & les obstacles qui empeschent son effet: Telle est la qualité de Soldat, & nous pouuons dire que la Misericorde est vne vertu tellement inconnue aux gens de guerre, & particulierement à ceux qui viuent dans l'idolatrie & dans le paganisme, qu'il semble qu'il faille que la Grace renuerse tous les sentimens de la nature & de la politique, pour leur inspirer la pratique de cette vertu. La raison se prend de ce qu'ordinairement il se trouue dans les Soldats trois oppositions formelles à la compassion; l'impieté, la cruauté, & l'avarice; les gens de guerre sont le plus souvent impies à Dieu, cruels aux hommes, & interessez pour eux-mesmes; les armes ne s'accordent pas facilement auec la Foy: ceux qui les portent, sont volontiers cruels; comme ils ne se nourrissent que de sang, ils sont insensibles aux mi-

Tanegyrique 426

feres : Enfin comme ils ont mis bas, pour ainsi dire, tous les sentimens de la Religion & de la Nature, ils emportent facilement ce qui leur est Lucan. propre: Nulla fides pietasque viris, qui castra sequuntur : Ce qui fait qu'ils sont si éloignez de soulager la necessité des pauures ; puis que pour le faire il faudroit vaincre ces trois obstacles, l'impieté, la cruauté, & l'auarice. C'est cependant au milieu de ces obstacles que nous considerons saint Martin, lors qu'il donna les premieres marques de Sa Misericorde, & il fit estant encore Catechumene, ce que les Soldats Chrestiens ne font pas que par vne vertu heroïque : Il coupe la moitié de son habit pour en soulager vn pauure qui estoit tout nud, & par cette action si memorable il égorge ces trois monstres: 1. Pour ce qui est de l'impieté, il est facile de voir que ce Saint n'en a eu aucune atreinte ; veu qu'estant au milieu des autres Soldats il considere IESVS-CHRIST en la perionne de ce pauure ; & lors qu'il luy demanda l'aumosne, il crut voir lesvs-Christ la luy demander par sa bouche. Que si ce pauure se fust adressé, ie ne dis pas à vn Soldat Chrestien, mais au plus Saint de tous les Hermites, auroit-il pû signaler sa Misericorde par vn exemple plus illustre que de quitter son habit pour le vestir? & de quelle façon pouuoit-il plus auantageusement témoigner à lesvs. Christ son amour qu'en Iuy donnant ce dont il auoit besoin? Disons donc qu'il professe la Foy hautement auant que de l'auoir receuë, & qu'il explique par ses trois actions la creance qu'il avoit de ces paroles, In paupere absconditur Deus: Dieu est caché dans le pauure; mais c'est comme vne espece de Sacre-

pa

tre

for

10

2.

qu

ca

po ch

dit

re

eft

en

qu

fre

rec

no fai

fra

de

la

tal

nfi

la

est

Ce-

u-

le

m-

au

int

de

ne-

ue on

gue

ge

le-

eu

u-

-15

da le-

aft

ais -il

us

r?

e-

en

nc

de

115

1/12

le e-

ment; & il faut que la melme foy qui nous le découure sous les voiles de l'Hostie, nous le fasse voir demander l'aumosne en la personne des pauures : Ah! que saint Martin auoit bien penetré ce mystere; puis que n'estant encore que Catechumene, & n'ayant que les premiers rai-Ionnemens de la Foy, il découure les vs-Christ sous les haillons de ce pauure, auquel il donne la moitié de son habit pour cacher sa nudité, 2. De ce principe il n'est pas difficile de prouuer qu'il n'estoit pas taché du second crime des Soldats, qui est la cruauté; & que comme il estoit incapable de manquer de foy pour son Dieu, il ne pouuoit pas manquer de charité pour son prochain: Commota fuerunt viscera super fratres suos, 3. Reg. dit l'Escriture de Ioseph; qu'ayant vû ses fre- 3º res, & particulierement le petit Benjamin qui estoit venu chercher des viures dans l'Egypte à cause que la famine estoit dans leur Pais, ses entrailles en furent esmues. Vne aurre version porte, Incaluerunt viscera eius; Ses entrailles s'échausterent, & ce fut par vne antiperistale qui se fit dans son cœur de chaud & de froid ; de froideur pour la tristesse qu'il auoit de les voir dans l'aduersité, & de chaleur pour la ioye qu'il receut d'auoir le moyen de les soulager. Ah! que nous pouuons iustement appliquer ces paroles à saint Martin; Commota fuerunt eius viscera super fratres sues. Ses entrailles furent elmeues à la veue de la misere de ce pauure, & son cœur deuint tout de chatité pour le soulager; & luy donnant la moitié de sa robe, il fait voir qu'il auoit autant de cruauté pour soy-mesme, qu'il auoit de

bonté pour ce pauure. Ah l'il se sert de l'espée que les autres Soldats destinoient aux meurtres & au sang, pour conseruer la vie aux pauures : En quoy nous pouuons dire qu'il fust plus victorieux que tous les Conquerans, qui n'ont employé leurs armes que pout le sac & le carnarge. Reste donc que nous dissons que bien loin d'auoir de l'auarice, il n'auoit que de la prodigalité pour les pauures; bien loin de prédre le bien de son prochain, il employoit le sien pour soulager ses necessitez. De tous les crimes il semble qu'il n'en est point de plus difficile à dompter que l'auarice; & Iosué qui arresta le Soleil, ne peut pas empescher l'auarice d'vn Soldat, Mais ce monstre qui est indomptable aux autres, deuient soumis à saint Martin; & nous pouvons dire que cette premiere victoire qu'il remporta sur le Demon, fut comme le chef-d'œuure de toutes celles qu'il remporta par apres dans le reste de sa vie. Ce sut aussi pour louer ce triomphe que Nostre Seigneur se presenta la nuit suiuante auec la robe qu'il luy auoit donnée en la personne de ce pauura; & se tournant du costé des Anges, il leur dit : Voila la robe dont Martin m'a reuestu, Hae veste me contexit. Quelle gloire pour ce Saint de voir que Nostre Seigneur est reuestu de cette robe qu'il a donnée à ce pauure pour l'amour de luy! & quelle ioye pour luy, d'entendre de la bouche de IESVS. CHRIST les marques de sa reconnoissance! Disons donc que c'est vn homme de Misericorde, & en qualité de Soldat, & en qualité d'Euesque.

la

ď

E

lit

fo

no

lei

po

ce

fe !

sina

on

dit

for

Th

elle

act

but

de

fun

lite

ce

VOL

né

qui

fain

foû

2. C'est vne obligation particuliere aux Eues-

3

n

X

S

C

1

il

e

e

é

20

1-

ıt

-

10

il

12

i-

e

1-

ır

26

le

)--

le

1-

3-

18

n

[-

ques de distribuer aux pauures le bien de l'Eglise: la raison se prend de la qualité de Prestre & d'Euesque. Il y a dans les Prestres & dans les Euesques certains caracteres, & certaines qualitez qui les obligent de sauuer leurs ouailles ; ils sont leurs Pasteurs, c'est pourquoy ils doiuent nourriemon seulement leurs ames, mais encore leurs corps: & la principale raison de cette verité est que le surplus des biens de l'Eglise est destiné pour le soulagement & les necessitez des pauures: Et la Prouidence diuine qui veille sur le pauure aussi bien que sur le riche, ne les donne que pour cette fin. C'est sur ce principe que saint Ambroise dit tres-bien, Aurum habet Ecclesia, non vt fer- Amb, mat anaritia, sed vt erogetur pauperibus : Ceux qui ont doné des reuenus à l'Eglife, ont mis cette condition, qu'vne partie seroit employée pour le soulagement des pauures: D'où vient qu'il y a des Theologiens qui disent que ces personnes, quand elles soulagent les pauures, ne font pas tant vn acte de charité que de justice : Et saint Bernard voyant l'abus qui se commettoit dans la distribution des biens de l'Eglise, ne peut s'empescher de faire parler les pauures : Nostrum est quod effunditis, & nobis crudeliter substrabitur, quod inutiliter à vobis perditur. C'est à nous qu'appartient ce que vous employez dans vos superfluitez, & vous trompez l'intention de ceux qui ont donné les reuenus, en nous arrachant le morceau qui nous est deu. Mais ce n'est pas contre saint Martin que les pauures poussent ces plaintes, puis qu'il n'a des richesses que pour leur soulagement; il pratique en cela le conseil

42

de saint Ambroise, Necessitates aliorum iuuamus quantum possumus, interdum plusquam possumus, nous assistons les pauures tant que nous pouuons : & quelquefois au delà de ce que nous pouuons, Qu'est-ce à dire cela ? c'est à dire qu'il y a deux voyes pour secourir les indigens, vne voye ordinaire & vne voye extraordinaire, necessitates aliorum inuamus quantum possumus; voila la voye ordinaire; c'est de donner ce que l'on peut; c'est faire l'aumône comme font les riches deuots de nostre temps, qui retranchent vn peu de cette pompe & de ce luxe pour employer au soulagement des necessiteux; sedinterdum plusquam possumus : voila la voye extraordinaire: Quelquefois nous les soulageons au dela de ce que nous pounons. C'est ce qu'ont fait tous les Saints par leur misericorde, & principalement S. Martin, qui prenoit cette vertu pour mobile de toutes ses actions. Ce fut pour cela qu'vn pauure se presentant vn iour à luy comme il alloit dire la Messe, & luy demandant l'aumosne; que fit-il? se sentant pressé d'une sainte impatience, semblable à celle qu'il auoit eue donnant la moitié de la tobbe; estant proche de l'Autel où il deuoit faire son Sacrifice, il laissa couler doucement la Tunique qu'il auoit sous ses habits Sacerdoraux, & dit à ce pauure qu'il l'emportat pour s'en seruir à ses necessitez. Belle disposition pour se preparer au Sacrifice qu'il alloit faire ! Cette action me fait ressouvenir d'vn saint Hermite qui fut rencontré au milieu d'vne forest par vn de ses amis presque tout nud : Hé, mon Pere, dit cet homme, qui vous a mis dans vn fi

m

qu

C'C

c'e

qu

te

qu

10

m: ce

de

die

CO

de

CO

Mİ

53

5 1

15,

UX

1-

100

T-

re

re

38

es

ila

es

Si

14

e-

es

e-

e,

11~

le

fa

re

ll-

lie

à

a-

on

ui

'n

2-

1

trifte estat ? c'ont-ce esté les voleurs ? pour lors ce saint Anachorette tirant le Liure de l'Euangile qu'il auoit dans sa manche, Voila, dit-il, le voleur qui m'a mis en l'estat où vous me voyez, n'en accusez pas d'autre que luy. Ah si vous demandez à S. Martin qui luy a osté sa tunique, & qui l'à dépouillé de ses biens; il vous dira que c'est le liure de l'Euangile qui luy a conseillé de se dépouiller pour reuestir les pauures, & que c'est IESVS. CHRIST qui luy a osté tous les biens qu'il possedoit, en qualité de Soldat & en qualite d'Euesque, pour en soulager les miserables. Mais ce fut aussi pour recompenser sa charité qu'il vid apres la Messe des couronnes de sleurs qui brilloient sur sa teste; & Dieu en suitre de cette action voulut le representer dans la mesme posture qu'estoit cet Ange que S. Iean vid dans son Apocalypse, qui portoit des estoiles en ses mains : Ah ! S. Martin par sa pureté & son innocence est vn Ange; mais ses aumosnes sont des estoiles qui brillent dans ses mains , qui marquent les brillans de sa charité, & l'ardeur de son zele : & ce d'autant plus qu'il n'employe pas seulement les biens de la fortune pour soulager les necessitez des pauures, mais qu'il fait encore des miracles pour la guerison de leurs maladies ; c'est mon second point.

Ne croyez pas que le second employ de la II. Misericorde Chrestienne, qui s'occupe à soula-Point ger les malades dans leurs infirmitez, soit peu considerable; les corps des Chrestiens sont considerables si nous les regardons par rapport à Dieu, comme Createur, comme Redempteur, & com-

il a répandu vne partie de son Image sur leur visage, à mesme temps qu'il en a répandu vne autre partie sur leur estre: Si bien que Tertullien a raison de dire, O limum de manu Dei glorio sum! habes carnem de afflatu Dei gloriofam; ô limon que tu es glorieux d'auoir esté fait des mains de Dieu, & animé de son souffle. Nos corps sont considerables par rapport à Dieu comme Redempteur, parce qu'il a rachepté non seulement les ames, mais encore les corps, c'est pourquoy nous portons la qualité de membres I. Cor. I ES V S-CHRIST. An nefcitis , dit faint Paul, quia corpora vestra membra sunt Christi : Enfin

formez de sa propre main & animez de son souffle,

nos corps sont considerables par rapport à Dieu comme Glorificateur, parce qu'il les a destinez pour la gloire aussi bien que nos ames ; c'est pourquoy lob ne s'estonne pas de se voir couuert d'viceres, il se console sur l'esperance qu'il a de voir vn iour son corps éclatant comme le Soleil; & quandie voids vn pauure dans la misere, ie le considere comme vne personne qui sera peutestre du nombre des predestinez, & dont les reliques peuvent estre vn jour sur nos Autels pour attirer la veneration des fideles. Sur les rapports que vous venez de voir i'establis la gloire du grand S. Martin : le dis que dans les œuures de charité, qu'il a pratiquées non seulement en donpant ses biens en qualité de Soldat & d'Euesque, mais encore pour donner plus d'estenduë à sa misere en guerissant les malades & soulageant leurs infirmitez; il consideroit les pauures par rapport

par d'o nat dro tu

au

ra

pa

ue

m

fo

rec

fai

bit diff qu' poi Cac e

71-

re

li-

es

tu

1,

n-

e-

nt

F-

es

l,

u

Z

ft

II

le

1;

le

-

.

11

15

u

1-

2

E

23

Dominic.

rapport à Dien comme Createur, comme Redempteur , & comme Glorificateur , c'est pour. quoy il fait bastir des Hospitaux pour soulager les pauures malades, & laisse des reuenus pour les nourrir, & va luy-mesme visiter les pauures languissans, les console par ses salutaires instructions, & supplée par ses miracles à tout ce dont ils peuuent manquer d'ailleurs. On demande pourquoy Dieu a donné aux Saints la puissance de faire des miracles? On peut dire que c'est pour trois raisons : 1. Pour authoriser leur ministere : 2. Pour recompenser leurs vertus : 3. Pour suppléer au defaut de leur charité.

1. C'est pour marquer le ministere des Saints que Dieu leur donne le pouuoir de faire des miracles, qui estant les sceaux de sa puissance, authorisent les personnes qui les font: IESVS-CHRIST mesme quoy que Dieu, pour marquer la mission qu'il auoit receuë de son Pere, & pour prouuer qu'il estoit veritablement le Messie, fait des miracles par tous les lieux où il passe, & force la nature d'obeir à ses commandemens pour conuaincre l'incredulité des Iuifs, Virtus de illo exibat, & fa- Mat. 6 nabat omnes; Il ne passoit iamais par augun endroit qu'il ne fist du bien, & il auoit vne telle vertu qu'il guerissoit les malades, ou par le regard de ses yeux, ou par l'attouchement de ses habits: D'où vient que S. Iean ayant enuoyé ses disciples pour luy demander s'il estoit celuy qu'ils attendoient depuis tant de siecles; il n'eut point d'autre réponse à leur faire que de dire; Caci vident, claudi ambulant, leprosi mundantur, les Luc. 73 Aueugles voyent, les Boiteux marchent, & les

la plus asseurée d'vne veritable Mission est le pouuoir de faire des miracles. C'est ce mesme pouuoir que Dieu donna à Moise quand il alla de sa part dire à Pharaon qu'il laissast sortir le peuple d'Israël de sa tyrannie; & c'est ce qu'il a communiqué depuis aux Apostres, & en suitte à plusieurs autres Saints pour aller prescher la Foy aux idolatres, ou pour conuertir les libertins : Si bien que rarement guerissoient-ils les maladies de l'ame, qu'apres auoir guery le corps ; & ils ne refuscitoient les morts que pour les faire sortit de la mort du peché. Nous auons vn exemple de cecy en S. Pierre & en S. Iean qui firent voir leur charité entrant dans le Temple de Ierusalem, & rencontrans vn pauure boiteux à la porte qui leur de-Actor, mandoit l'aumone, S. Pierre luy dit, Argentum o aurum non est mibi; quod autem babeo, boc tibi do : in nomine lesu Christi Nazareni surge, & ambula; le n'ay ny or ny argent, mais ie vous donne ce que i'ay, leuez-vous, & marchez au nom de IESVS- CHRIST. C'estoit bien à la verité pour soulager ce malheureux que Dieu leur permit de faire ce miracle sur sa personne, & pour luy donner la santé de l'ame auec celle du corps; mais c'estoit aussi afin de prouuer la veritable Mission qu'ils auoient receue de IEsvs-Christ pour leur prescher, & afin qu'ils les obligeassent plus facilement à luy demander pardon du crime qu'ils venoient depuis peu de commettre contre sa personne, en le condamnant à la mort. Saint Martin auoit à prescher à des idolatres & à des libertins; c'est vn homme qui dans sa premiere fonction

3.

le

10

de

u-

n= u=

X

en

a-

la

CY

a-

nle-

3779

ibi

u-

ne

de

d-

ai-

per

oit ils

efle-

7C-

n-

tin

ns;

on

auoit esté soldat, il faut donc necessairement que Dieu luy communique le don des miracles, afin qu'on adjoûte plus de foy à ses paroles, & afin qu'il triomphe plus glorieusement de leur insidelité! Ah si au moment qu'il preschoit, on luy auoit demandé si c'estoit vn homme enuoyé de Dieu, & s'il enseignoit la veritable doctrine, ne pouvoit-il pas répondre à proportion comme I es v su Ghrist, Claudi ambulant, mortui resurgunt, les boiteux marchent, & les morts resuscitent? Il a donc eu le pouvoir des miracles pour marquer son ministère; mais encore pour recompenser ses vertus.

2. C'est la seconde raison pour laquelle Dieu fait cette faueur aux Saints, afin qu'ayant tout quitté dans la nature, ils possedent tout par la grace. En effet nous trouvons que les Saints renoncent à trois sortes de biens, à ceux de l'esprit, à ceux du corps, & à ceux de la fortune: 1. Ils méprisent les biens de l'esprit, cachant toûjours les perfections qu'ils ont receues de la nature; ou s'ils sont obligez de les faire paroistre, ce n'est que pour le salut du prochain : Ils s'aneantissent au dedans d'eux-mesmes, & ils s'estiment estre de grands pecheurs lorsqu'ils sont de grands Saints. 2. Ils renoncent aux biens du corps ; c'est à dire ils sacrifient leurs contentemens & leur satisfaction pour ne se reserver que les peines & les Croix. Ha! difent-ils auec S. Paul dans les doux transports de leur amour, Propier te mortificamur tota die; tous les jours de nostre vie ne sont que des iours de mortifications & de souffrances, 3. Enfin ils quittent tous les biens de la fortune pour ne

Ee ij

se reserver que la pauureté & l'indigence: Ecce reliquimus omnia, & sicuti sumus te; Mon Dieu nous abandonnons toutes les richesses presentes & futures de cœur & d'affection pour nous attacher à vous seul. N'est-il pas juste apres cela que faisant tout pour l'amour de Dieu, Dieu fasse quelque chose d'extraordinaire pour l'amour d'eux; & qu'ayant tout abandonné dans la nature, ils pofsedent tout dans la grace? Et c'est pour cela que S. Paul dit qu'il n'a rien, & que cependant il a tout; nil habenies, & omnia possidentes: Ils ont vne authozité absolue sur toutes les choses ; & ce qui est impossible aux autres hommes, leur deuient tres-facile; Dien force en leur faueur les loix de la nature, il renuerse les saisons, il les auance ou les retarde selon leur volonté. Ha, S. Martin, que vostre vie est vne preuue authentique de cette verité; que vous faisiez bien connoistre vostre pouvoir sur toute la nature; & que nous pouvons auec juste raison vous attribuer ce que Tertullien dit de Iosué, obediente Deo voci hominis, qu'il semble que Dieu prenoit plaisir à obeir à vostre voix tant il estoit facile à acquiescer à vos demandes!

3. Mais la raison principale pour laquelle Dien luy communique ce pouvoir, se prend de sa grande misericorde pour le soulagement des pauvres malades; l'ardeur de sa chaleur est si grande qu'elle passe au delà du tombeau, c'est pourquoy Dieu luy donne la vertu de faire des miracles pour remplir tous ses desseins, & donner lieu d'exercer sa chaleur. Ne m'obligez pas à rapporter tous les miracles qu'il a faits, il suffit de dire qu'vn sçauant Personnage en a composé quatre volumes, tant

1-

à

nt

10

[-

10

t;

)-

de ceux qu'il a faits durant la vie qu'apres sa mort: & pour en donner quelque idée legere, vous scaurez qu'il n'y aucune maladie qu'il n'aye soulagée ; il a retluicite des morts, a quoy il faut vne grande vertu, car il y a plus de peinea rendre la vie que la fanté: pour rendre la vie il faut forcer les loix des sepulchres; c'est pourtant ce qu'a fait S. Martin. Nous trouuons qu'il a ressuscité trois morts, & donné la santé à plusieurs malades : La maladie est l'image de la mort; issons donc qu'autant de malades qu'il a gueris, sont autant de morts qu'il a ressuscitez. S. Bernard dit qu'il y a des Saints qui ont vne vertu si generale qu'ils guerissent toutes sortes de maladies, les aueugles, les fourds, les boiteux; mais sans aller plus loin , pour auoir des preuues de ce que nous disons; ie parle en vne Eglise où il y a vne Chappe le dédiée à S. Martin, dans laquelle il se void que ce Saint a fait le plus grand de tous les miracles; c'est qu'vniour il guerit vn Lepreux par vn baiser de sa bouche : Estrange maniere de guerir la lepre! On dit que la lapre, quand elle penetre tout le corps, est vne playe mortelie ; est morisferum vulnus ; il n'y a pas moyen d'en échapper; & cependant S. Martin la guerit par vn bailer de sa bouche, & c'est le plus grand miracle qui se puisse voir : Principalement à raison de la grande infirmité dans laquelle vn lepreux de cette sorte se trouve : Secondemeut, à raison du pouuoir qu'il faut pour le guerir, ce qui fait que ie finis ce point par ces paroles des Cantiques, labia eins lilia distillantia myrrham, les léures de l'Espoux sont comme des lys qui distillent la myrthe; c'est la louange que nous pouuons don-Ee iij

ner a S. Martin, labia eius lilia distillantia myrcham, les léures de S. Martin appliquées à la chair pourrie & infectée de ce pauure lepreux sont comme la myrrhe: Quelle est la vertu de la myrrhe? c'est de preseruer de corruption ? quel mélange des léures & de la myrrhe auec la lepre? c'est vne preuue de son pouuoir, vn argument de son ministere, & vn suppleément de sa charité enuers ce malheureux; mais c'est aussi vne marque asseurée de ses vertus, & des graces particulieres dont Dieu le recompensoit. Il reste à vous faire voir comme S. Martin s'est consacré à la conversion des pecheurs, & c'est le dernier employ de sa mifericorde.

III.

C'est sans doute le troisième, mais le plus noble & le plus parfait objet de la misericorde Chrê-POINT tienne que la conuersion des pecheurs, en ce qu'elle s'occupe à soulager les miseres des ames, qui sont dans le peché. Nostre Seigneur, qui est Dieu & Homme tout ensemble, ce Dieu de misericorde n'a pas jugé que la nature humaine fust vne chose indigne de son trauail; & il n'a voulu s'incarner que pour operer plus facilement le salut des hommes : Aussi est-ce vne chose tres-glorieuse aux Chrestiens de cooperer au salut de leur frere; & ils ne la doiuent pas refuser, puisque Dieu mesme en a fait vn si grand estat. Si vous demandez la raison de l'importance de cette miseriricorde; l'en trouue trois, la premiere se prend de la dignité de nos ames, la seconde se tire de l'interest de nostre salut ; & la troisième est prise de la grande misere dans laquelle nos ames se trouuent. Cette misericorde est d'au720

ne

R

es

10

i-

rs

1-

38

ir

-

8

tant plus considerable, que nos ames sont excellentes, & que l'interest de Nostre Seigneur s'y trouue mesté. Vne chose est d'autant plus digne de commiseration, & merite d'autant plus estre foulagée, que sa misere est grande; & où la mifere est plus grande, il y a plus de merite à la soulager, & par consequent plus de gloire. Qu'ya-t'il de plus déplorable que de voir vne ame décheuë de la grace, de tous les droits qu'elle a fur la gloire, & de tous les auantages que luy auoit acquis IESVS-CHRIST au prix de son Sang ? Ha! qui veut confiderer vne ame en cet estat malheureux, fans fe laisser toucher le cœur ? & ce d'autant plus qu'il y a de l'interest de lesvs-Christ. Sauueur du monde, vous auez dit que vous estes en la personne des pauures, mais vous estes d'vne maniere plus excellente dans les ames des Chrestiens: Les pauures touchent la gloire de lesvs CHRIST, n'estant pas secourus dans leurs miseres ; mais dans la perte des Chrestiens, il fait vne plus grande perte, parce que pour lors il perd tous les merites de ses actions; le prix de son sang, de ses fouffrances & de sa mort. Quand les pauures sont sans secours, & qu'ils sont abandonnez à leur malheur, ils ont cette consolation que leur mifere ne durera qu'vn temps ; mais la misere des ames est pour vne eternité, & pendant que Dieu fera Dieu , vne ame malheureuse sera toujours malheureuse. Ah !il n'en faut pas davantage pour obliger le cœur de Dieu à trauailler au salut des hommes; & il n'en faut pas dauantage pour obliger les Saints à trauailler pour le salut des ames Le in

mondaines, Mandauir vniquique de proximo suo? Quoy que tous les Chrestiens en general soient obligez de remplir ce ministere, il faut pourtant auouer qu'il y a certaines conditions dans l'Eglise qui obligent dauantage au salut des ames; & ceux qui ont cette obligation, ce sont les Pasteurs, les Prelats, & les Euesques; ceux-là doiuent plus particulierement trauailler au salut des ames, dautant que leur profession tend principalement à les soulager dans les miseres spirituelles ; & Dieu se repose sur eux , dit saint Paul écrivant à Timothée, Bonum depositum custodi: per sanctum Spiritum qui habitat in nobis non est distinctio: Ce n'est pas pour paroistre auec éclar dans le public que ie vous ay fait Euesque, c'est pour garder le sacré depost que Dieu vous a mis entre les mains. Quel est ce depost ? ce sont les Chrestiens que Dieu a confiez à leur soin & à leur vigilance; & c'est pour la consideration de cette dignité & de cette excellence, qu'ils ont les merites & le sang du Fils de Dieu en leur disposition, & que c'est, pour ainsi dire d'eux, que dépend la predestination des ames : D'où vient que tous les Docteurs disent que Dieu demandera compte de celles qui se seront perdues par leur negligence, Sanguinem eorum de manu tua requiram. Saint Martin auoit bien compris cetre verité lors qu'estant fait Euesque, & voyant le peuple que Dieu auoit confié à sa conduite, il se consacra entierement pour son salut; il entra dans le semiment de saint Paul, lequel écriuant aux premiers Chrestiens, leur parle en ces ter-

Tim.

mes pour faire voir le zele qu'il a pour le salut de leurs ames ; Ego autem libenissime impendam & superimpendar ipse pro animabus vestris. le m'employeray & me sur-employeray pour le salut de vos ames. Que veut dire cet Apostre ? C'est qu'il fait voir qu'il s'employe entierement pour le salut des ames : le m'employeray comme Apôtre ; mais ie me sur-employeray comme Martyr: comme Apostre par mes voyages, par mes fueurs, par mes trauaux; & comme Martyr par mes douleurs, par mes souffrances, & par mon sang. Voilà la consommation de la charité d'yn Apôtre, mais dont nous trouuons vne expression miraculeuse en saint Martin, il semble qu'il entre dans son Episcopat auec le mesme zele que saint Paul, & il entreprend de confirmer par ses actions les sentimens de cet Apostre; Impendam & Superimpendar pro animabus vestris : Ie me confacreray entierement pour vostre salut par mes secours, par mes souffrances, par mes trauaux, & mesme par mon sang. Pour entendre cecy, il faut remarquer ce que dit vn grand Abbé de Clugny, qui est l'ornement de cet Ordre illustre S. de Benoist; Il compare saint Martin aux Apostres; quand ils jettoient les premiers fondemens de l'Eglise, ils n'épargnoient ny leur sang ny leur vie pour combattre les ennemis de Dieu, de la Foy, de la Religion; ils combattoeint les Demons par les souffrances, les hommes par les persecutions, & fléchissoient Dieu par leurs veilles & par leurs prieres. Voila ce que fait saint Martin; comme Apostre, il s'adresse au Ciel, à l'Enfer &

2. Cori

442 Panegyrique

à la Terre:s'il parle au Ciel, c'elt d'vne voix forte; quand il parle à la Terre, c'est d'une voix douces & quand il parle à l'Enfer , c'est d'une voix de commandement & d'authorité, Saint Martin tend les mains au Ciel pour fléchir la Iustice, & il en obtient ses demandes; mais quand il parle aux Demons qui tourmentent les ames de ses Diocesains, c'est comme Maistre qui fait descendre les foudres & les carreaux du Ciel pour les chasser des temples, des cœurs, & des corps des hommes : Faut il convertir les idolatres & les pecheurs? il ne parle pas en Prelat; mais auec vne voix éclatante, il presche non seulement dans les Eglises, mais dans les Rues, dans les Carrefours ; & dans les Villages ; il renonce, pour ainsi dire, à son bon-heur, tant il a de zele & de charité pour le salut des ses ouailles : Domine si adbuc populo tuo sum necessarius, non recuso laborem : Terre ne faites naistre pour moy que des espines tandis que ie voids le Paradis parseme de rozes; Vous élemens, creatures, bandez vous contre moy pour me faire souffrir toutes les douleurs imaginables, tandis que les Anges me presentent des couronnes de gloire. Ah ! grand Dieu, faites-moy cette grace que ie souffre encore , s'il en est besoin , pour le falut de mes freres.

from.

conclus C'est dans ces sentimens de charité qu'il remet son ame entre les mains de Dieu pour estre recompensée de ses trauaux, & receuoir les couronnes deues à ses combats; tandis que nous auons dans les Eglises son corps comme vne pre[-

K

S

5

31

e

que

S

0

19

d

200

cieuse Relique, & particulierement dans cette Eglise où il y a vne Relique tres-precieuse de son corps, & qui compose le thresor de ce saint lieu: C'est, mes Reuerends Peres, le sacré depost de ce grand Saint que vous auez pour exemple de vostre pieté; afin que vous scachiez que vous estes les membres de ce chef qui paroist icy pour faire couler en vous les graces qu'il obtient pour vous auprés de Dieu; ce qui me fait vous dire auec S. Paul , Induite ficut vos electi Dei viscera mi- ad Cofericordia: Vous deuez imiter la misericorde de ce loss. 3. grand Saint dans toutes les fonctions où il l'a fait paroistre: Vous auez quitté tout pour entrer en Religion, & par ainfi vous vous estes oftez les biens de fortune pour soulager les necessitez corporelles des pauures; mais vous pouuez leur faire des aumosnes spirituelles bien plus considerables par vos prieres & par vos faintes instructions. Ha! quelle gloire à vne ame d'auoir cooperé au salut de son prochain, & d'entendre de la bouche d'vn predestiné dans le Ciel des actions de grace & de reconnoissance, pour l'auoir soulagé dans ces extremitez! Mais nous auons tous le mesme interest dans les necessitez de nostre prochain; & de là vient que nous sommes Chrestiens, nous sommes obligez chacun selon son estat de remplir ce ministere : Et quand nous n'aurions point d'autre motif de cette misericorde, que de sçauoir que Dieu est caché dans les pauures, pour receuoir par leurs mains les aumosnes que nous leur faisons; quelle consolation pour vne ame Chrêtienne, de faire l'aumoine à vn Dieu, & quel

Marc.

plus grand moyen pour obtenir de luy misericor. de ? In qua mensura mensi fueritis remetierur vobis; de la metme mesure que nous mesurerons les autres, nous serons mesurez ? Ce n'est pas à dire pour cela qu'il faille quitter & donner le necessaire de la vie: Helas! il y a tant de choses superflues, tant de dépenses inutiles; Les restes malheureux de nos passions, est-ce trop de les donner à Dieu en la personne des pauures ? il ne demande pas que nous fassions des miracles pour assister les pauures ; quoy donc ? ce que vous auez de reste, ne pounez vous pas l'apporter aux Hofpiraux ? que si vous ne le faites pas par vn motif de pure charité, faites les aumosnes dans ce sentiment, que ce soit pour expier les mauuais vsages de vos mains : Dieu ne demande pas que vous alliez prescher l'Euangile, mais trauaillez à la correction de vos Freres par vos bons conseils & par vos bons exemples: Chaque maison n'est-elle pas vn Diocese pour les peres de famille, & ne doiuent ils pas imiter saint Martin par le soin de ceux qui sont sous leur conduite? Mais où sont ceux qui font l'anmoine? En verité ce ne sont que les gens de mediocre condition; & l'experience nous fait voir tous les iours qu'vne pauure personne, & qu'vn pauure artisan retranche vne partie de son necessire pour soulager les necessitez des pauures indigens; mais pour les grands du monde, où est, ce qu'ils font pour les pauvres? si ie regarde dans leurs liures de dépense, ie trouueray tant pour l'entretien de la famille, cela est necessaire; tant pour les gages des domestiques,

cela est iuste ; tant pour la bonne chere , passe; tant pour le jeu, passe; mais tant pour les debauches, tant pour les crimes, & pour les pauures ou est l'arricle ? il n'y en a point ; quelle confession ! n'est ce pas vne chose indigne de celebrer la Feste des Saints, & particulierement de ceux qui ont esté charitables & hommes de misericorde dans vn Christianisme, où il n'y a que des hommes de cruauté, que des hommes de sang & de carnage, des voleries, des concussions ; où sont les charitez spirituelles qu'on leur fait ? si ceux qui ont la conduite des ames, ces peres, ces meres ne s'employent que pour les immoler au Demon par leur scandale; Immolauerunt filios suos & filias suas Da- Ps. 2052 moniis ; au lieu de trauailler à les sauuer, ils trauaillent à les perdre : Ha! malheureux, contentetoy d'estre coupable tout seul, sans faire tes enfans complices de tes crimes; damne-toy tant que su voudras, mais espargne le salut de ces pauures ames innocentes; bien loin de faire misericorde, tu ne fais que des actions de cruauté; & ie dis en finissant que tu n'obtiendras iamais misericorde, si tu ne l'exerces à l'endroit des autres : Iudicium absque misericordia bis, qui sunt sine miserisordia: Grand Saint, vostre charité ne demeure point dans le Ciel, puisque vous l'exercez continuellement sur nous : Nous sommes dans cette vallée de larmes & de miseres, où nous auons besoin de vostre secours, versez en sur nous les influences; ceux qui font dans cette Eglise sont vos ouailles, aussi bien que ceux de vostre Diocese; donneznous grand Saint vne benediction temporelle

446 Panegyrique de S. Martin.

pour soulager les miseres du corps, vne benediction spirituelle pour soulager les necessitez de l'ame, asin que par vostre moyen nous puissions obtenir la grace en ce monde, & la gloire en l'autre, &c.



