## PARTE SECONDA DELLA FILOSOFIA NATVRALE

DI M. ALESSANDRO
PICCOLOMINI.

DI NVOVO CON QVELLA PIV accurata diligentia, che s'è potuto, ricorretta, & ristampata.



IN VENETIA,

Appresso Francesco de' Franceschi Senese. M D L X X X V.

## PARTE SECONDA DELLA FILOSOFIA

NATVRALE

DI M. ALESSAND RO PICCOLOMINI.

DI NVOVO CON QVELLA PIV accurata diligentia, che s'è potuto, ricorretta, Gristampata.



IN VENETIA,

Appresso Francesco de Franceschi Senese. M D L X X X V.

# ALL'ILLVSTRISSIMO

ET REVERENDISS. SIG.

IL SIG. HIPPOLITO DAESTE,

### CAR DINALE & MPLISSIMO

Di Ferrara, Sig. suo osseruandissimo.

ALESSANDRO PICCOLOMINI.



VANDO io posi principio à scri uere, tre anni sono in lingua nostra la Filosofia Naturale (Sig. Ec cellentiss. & Reuerendissimo, ciò feci con animo d'hauer non solo à por sine à quella, ma alla Mora-

sta

le parimente; per cagione della quale mi posi à scriuere l'altra prima; come ch' aiuto sosse per dar assai all'intelligentia di questa, che i costumi, & l'attioni humane riguardando, viene ad esser propria dell'huomo. Ben'è vero, che veggendo io di essere il primo c'habbia fatto questo (percioche quantunque sia stato chi d'vna, & chi d'vn'altra materia filosofica habbia con volgar lingua in qualche opera sua accidentalmente ragionato, secondo, che à proposito gli è venuto; tuttauia nessumo è stato, ch'io sappia, che con ordine cotinuato habbia preso à intessere da i suoi principii la Filosofia, come ho satto io) considerando per tal cagione che que-

sta è impresa di grande ardire; pensai che sosse ben fatto, mandata fuora la Prima Parte, soprasedere alquanto, & lasciar qualche spatio di tempo à vedere con che animo fossero queste satighe mie riceuute dalle persone dotte, & di buon giudicio. Et à questo effetto mi elessi alcuni veri amici miei, i quali in diuersi luoghi, secondo l'occasioni che venissero loro, à guisa di sentinelle honorate, porgessero l'orecchie alle censure che sossero fatte, & sedelmente me n'auuisassero; acciò ch'io potessi per cotal via, correggere i falli miei, & con più saldo occhio porre auuertentia nell'altre Parti, che ancora ne restano; & annullare tutta l'impresa ancora, se bisognasse. Et accioche questo megliosi potesse fare, io in quella Epistola dedicatoria, che in luogo di Proemio vniuerfale di tutta l'Opera, posinel Cap. I. della Prima Parte m'ingegnai d'opporre contra me medesmo tutte quelle calunnie, & difficultà, ch'io giudicauo hauere qualche colore di verisomiglianza, & quelle per non parermi indissolubili, andai disciogliendo ad vna ad vna. Et mostrai quiui che cosa à cotal'Opera m'inducesse, & per qual cagione la lingua Italiana à questo m'hauessi eletta, & qual fusse l'vtile che ne seguiria, & quai sorti di persone hauessero ad essere partecipi del giouamento. Parimente dichiarai quiui, qual'ordine di dottrina io fussi per seguire, & perche tra l'altre sette de Filosofi; la Peripatetica m'hauessi eletta per certa guida. Lequai cose volsi io sar come ho detto, in quel Proemio, accioche più largo campo s'aprisse à i dotti di sarne ʻilgiuil giudicio che lor paresse. Percioche si come io sono solito di far poca stima di coloro; che poco sapendo, & pensando di saper molto, & non hauendo altra via d'innalzar se stessi, che con l'abbassar altruis'ingegnan di mordere, & pungere l'opere d'altri, & di voler trouar in esse errori, ò vi sieno, ò non vi sieno; la qual sorte d'huomini io soglio chiamar plebe de'letterati; cosi per il contrario in grandissimo pregio terrò io sempre le censure, & l'ammonitioni, che più per zelo della verità, che per inuidia, ò per natura maligna, con cariteuol modestia, mi sieno poste dai dotti dinanzi à gli occhi. Con quest'animo adunque, mandata in luce la Prima Parte, ho sostenute l'altre Parti per sino ad hora. Laqual interpositione così volontaria, come ho detto, su fatta in parte, quasi violentata da vna lunga infermità, che con rari, & deboli interualli m'ha molestato per sino à oggi. Ma comin ciando io già per gratia di Dio, à solleuarmi alquanto di questa infermità ch'io dico, mi rallegro, che insiememente non m'è venuto all'orecchie fin qui da nessuna banda, che cosa da persona di buo giudicio sia stata detta contra di quato ho scritto, che puto mi por ga spauento, ò mi faccia ritirare il passo in dietro. Anzi per fedelissimi ragguagli, & priui d'adulatione, son fat to certo, che persone sono state di grafama tra i lettera ti, lequali in più occasioni che si son porte loro, han rin tuzzato le parole, & ripresa la mordace malignità d'alcuni che in cose di niun momento han hauuto ardire di riprender gli scritti miei, senza pur intendere molte volte

volte i termini, & i principii di quel che parlino. Libero adunque veggendomi in parte dalle mie infermità, & quasi in tutto dal timore di giuste reprensioni; non ho voluto tardar più à mandare innanzi quelle Parti che restano della mia Filosofia. Et hauendo dedicato la Prima Parte à Giulio III. Sommo Pontefice, giudico cosa ragioneuole il far dono hora della Seconda à V. S.Illustris. & Reuerendis. Percioche se si cosidera bene, non veggio qual persona in Italia per chiara, & spledida in nobiltà di sangue, per gradezza di cose satte da i maggior suoi, per proprio valore & virtù legittima, che tutto il giorno si dimostra ne i gran maneggi, & quel che importa più per cariteuol zelo di vera re ligione, à V.S. Illustriss. superiore stimar si possa. A que sto s'aggiugne poi per honorato fregio de l'altre virtù, benignità marauigliosa, e somma liberalità, e altri così fatti ornamenti che l'adornano la mente. Di maniera che se l'effetto ceder deue à la causa, si può credere che la dignità che le tien la persona ornata di porpora, sia di gran lunga inferiore à tante altre dignità eccellenti, che le tengano adorno l'animo. La onde si come doue sia fra più torchii minori, vn torchio molto maggiore acceso, par che l'occhio di chi sia presente, se ben altra cagione à ciò non lo tiri, tuttauia per se stesso, à pena accorgendosene, à quel maggior lume si riuolga; cosi ancora non dee recar merauiglia, se alla fiamma eccessi ua del ualor suo, può V.S.lllustriss. tirar uerso di se gli occhi dell'altrui menti; si come à me al presente auuiene: ilquale quantunque altra cagione non mi mouesse à farle

à farleil presente dono, nodimeno dalla luce della sua virtù, à far questo sarei tirato. Et à sarmi più saldo in questo, concorre poi doppio obligo che à ciò m'inuita. Il primo ho io comune con gli altri Cittadini della mia Patria, si come comune è il beneficio che si riceue. Conciosia che hauendo la buona fortuna della nostra Città nelle sue maggiori afflittioni ritrouato à scapo suo la sapientia primieramente, & somma bontà del Christianissimo Rèlontana, & la prudentia poi, & gran benignità di V. S. Illustriss. presente: non si può se non sperare, che mentre che il dispor di lui & l'esseguir di lei, saran congiunti a beneficio della liberasalute nostra, grandissimo giouamento n'habbia da risultare; come sin qui s'è prouato, & più si spera di giorno in giorno. L'altro obligo è proprio mio: percioche non m'ènascosto, che senza che io habbia seruito V. S. Illustriss. in occasione alcuna, & senza conoscere io merito in me che tanto vaglia, vien'ad esser nato sol dalla benigna natura di lei, quel fauore, che più volte occorrendo, con dimostrar buona opinion dime, m'ha fatto di me parlando. Il quale obligo vien parimente à tarsi maggiore, per la grata accoglienza, & ben disposta volontà, che ogni volta che accada, suole apertamente demostrare verso di M. Giouanbattista Piccolomini mio fratello. Queste cagioni adunque tutte congiunte insieme, m'han spinto à mostrarle questo segno di gratitudine d'animo, che per me si puote, col farle dono di quelta Seconda Parte della mia Filosofia Naturale. Supplicole con tutto il core, che

che guardando ella più la volontà di chi dona, che il dono stesso, segua di tenermi nella sua gratia. Et con questo so sine, pregando Dio grandissimo, che la conserui per lungo tempo selice.

Della Villa di Lucignano ad Asso.

Alli 8. di Decembre. MDLXIII.



### PARTE SECONDA DELLA FILOSOFIA

NATVRALE DIM. ALESSANDRO PICCOLOMINI.



LIBRO PRIMO.



O MI stimo, che à coloro, che questa nostratilosofia leggeranno, non sarà forse inutile, ch' io sate cia nel principio di questa seconda parte, alquan to di presatione: poi che per esser non maco nel filosofiare stesso, che in tutte l'altre attioni humane, suori che in quelle della virtù, dissicile il non eccedere nel poco, en nel molto; non picciol giouamento si dee stimare, ch' io sia per portare altrui; se quale sia quella via di mezo che seguir

fi debba filosofando, per modo di perfettione ingegnerommi in questo luogo di dimostrare. Percioche se bene il cercar di sapere, & il procurar d'operar virtuosamente son le due strade, che drittissime guidar possono l'huomo alla sua perfettione: tuttauia si come per esse la virtù propria dell'huomo, non può riceuer eccesso, che sia souerchio; poi che quello che propriamente conmiene ad alcuna cosa, non ha parte in lui, che non conuenga: il simile pex

Parte II.

il con-

El contrario non essendo proprio dell'huomo lo speculare, e'l contemplare li marauiglio sissimi effetti delle cose che sono nell'uniuerso, e le verissime lor cagioni; ma conuenendo ancor questo à gli intelletti celesti, in tanto che molto meglio contemplano, e intendano, che non facciam noi: di qui nasce che se uerchio eccesso potrà riceuere il contemplar nostro ogni volta che fuori di quei confini, che d'intorno à la cognition nostra son stati posti, presuntuosamente con l'ingordo nostro intelletto farem forza di trapassare. Sta collocato l'huomo nel confine, e quasi nell'Horizonte tra la bassezza de le cose terrene, e l'eccellentia delle celesti: mentre che colsenso poco di sopra i bruti animali, e con l'intelletto non molto disotto à i divini spirti essendo posto; viene in vn certo modo à congiugnere in se queste diverse nature; dell'vna, e dell'altra partecipe si dimostra. La onde essendo egli lasciato in cotal luogo di mezo al libero gouerno di se medesmo, con gran difficultà sa star quieto in quel termine, che è proprio suo, anzi mentre che ò da una banda à baso per viltà sdrucciolando precipitar si lascia, ò dall'altra à troppo erta per arrogantia aspirando, s'assanna in vano; inquietissima, suor di quei confini che gli conuengano, va menando la vita sua. Noi veggiamo, intorno alla potentia appetitiua nostra discorrendo primieramente, che gli affetti e le passioni, che quiui riseggano, se la ragione col freno suo, e con gli sproni suoi, hor ritraendole, e hor pungendole non le riduce à quel mezo che si conuiene, spesse volte nell'eccesso, à del poco, à del molto traboccando; à diverse sorti di fiere si fanno simili ; e quasi in quelle si trasfigurano , e si tranformano. Chi non giudicherà più ad aspidi, e à tigri, che ad huomo assomigliarsi molti, li quali per l'odio che portino à chi che sia, crudelissimi, e pieni di rabbia, se gli mostran contra? Chi non stimerà più ò toro instigato, ò leone irritato, che huomo colui che bollendo nell'ira, e dentro e fuore, cosi cieco diviene, che infuriato in questa e in quella parte scorrendo, mai non posa per far vendetta? Altri saranno poi che vilissimi d'animo, d'ogni minimo pericolo di niun momento, e quasi della propria lor ombra temendo, e tremando, à lepri, & à conigli si fanno simili. Altri per il contrario di nessun pericolo, ancora che certissimo, & grandissimo sia, timore hauendo, stoltissimamente senz'alcuna occasione, ò bisogno gli vanno incontra. Molti si veggano, che d'ogni breue ri so, che in cosa di niun valore, la fortuna faccia loro, di tanta allegrezza s'em piano, che per ismania non trouan luogo. Emolti dall'altra parte per qual si poglia honorato, prospero, e gran successo, che adiuenza loro, senza alcun gusto di diletto hauerne, per tutto'l tempo della lor vita in mestissima accidia involti, non raßerenan la fronte mai. Nel dolor parimente alcuni si veggono spesse volte, che come qual si voglia cosa punto, punto non accade loro secondo l'imaginatione che n'hanno fatta: quantunque di pochissimo momento sia; subito nel cor s'attristano, e prosondamente affligere e conturbar si sentano.

fentano. Onde nasce che per esser la vita humana sottoposta da infinite bande che le danno offese, in maniera che nissuno si può trouare i che almen piccole, senon grandi, non gli occorrino tutto'l giorno: è forza che questi tali che per ogni minima torbidezza s'affanni tanto, infelicissimi menino gli anni loro. Hor cosi discorrendo per ogni affetto, che nell'appetitiva potentia legga, si pud conoscere, che mentre che ò nel più, ò nel manco, l'huomo più oltratrascorre, che far non deue, si viene à prinare quasi della propria forma sua, e in quella di qualche bruto animale precipita, e si trasforma. Mà la diritta ragione è quella poi, che restringendo, e allargando cotali effetti secondo che nel souerchio del troppo, è del poco van traboccando, à quelle mediocrità gli riduce al fine, che proprie son dell huomo, e virtù morali si dimandano. Nellequali non è pericolo che ò nel più, ò nel manco di quel che conviene, si troui eccesso; poscia che essendo esse del solo stesso huomo proprie barti in lero non si può trouare, che comodamente non gli conuenga. Quanto alla nostra conoscitiua potentia poi, non manco lubrica, cosi dalla banda del diffetto, come da quella dell'eccesso ancora, sta l'oscita, e la caduta da quel luogo di mezo che si conuiene. Peroche quanto al diffetto prima, alcuni sono che poco penetrando con l'intelletto, ad ogni debole, e manco che perisimil ragione, che si assegni loro di quanto si voglia marauiglioso effetto: come se fortissima dimostratione si fosse lor posta innanzi, s'acquetan subito. e assolutissima notitia par loro hauerne, di maniera che non meno ne i profondi, & oscuri segreti della natura, che ne i piani, e aperti campi de i Matematici, debolmente e quasi tentoni caminando, par loro di securi, e quieti andare, senza che più sorte ragione in questi che in quelli cerchino, per concedere l'affenso loro. Altri saran poi, liquali, se ben per natura asai ben disposti à speculare l'intelletto harebbono, tuttauia datisi in preda per fin da primi anni al diletto de i sensi loro; d'ogni desiderio d'intendere, e di sapere spogliatisi sono in modo, che à cosa la mente non volgan mai, che à quel fensual diletto, che per loro Idolo s'hanno tolto, aiuto portar non possa. Standogli innanzi d gli occhi per ogni parte effetti marauigliosissimi della natua ra, che inuitan continuamente altrui à speculare le cagioni loro; mentre che d'ogni intorno pietre, metalli, e piante si veggono di varij colori, e di varie figure con arte stupenda fatte: e quel che importa più di diuer. se proprietà, & di marauigliose virtù dotate : & nondimeno non altrimenti; nè con altro gusto di mente son da coloro, di cui ragiono, riguarda. te,e senz'alcuna consideratione lasciate, che se animali senza intelletto sosse to. Che dirò io di tante e sì varie spetie d'animali, che dalle artificiosissime, e prouidentissime mani della natura fabricati, e diversamente dotati e arricchiti di cosi sagaci, e ben guidate industrie; che si può stupidissimo, e insensatamente domadar colui che di stupore non si riempie,e di marauiglia. Etnon

Et nondimeno si trouan molti, che ne queste cose auuertiscano, ne auuert tendole punto le curano, ò merauiglia n'hanno. Verso il Cielo parimente, doue cost bel lume, & cost regolatimoumenti si trouano, che non senza ragion dal comun consenso de gli huomini saggi, è stato sempre assegnato quel luogo per seggio del grande Dio, molti sono, che ò gli occhi non alzano à pe namai; ò pur alzandogli alcuna volta, quei nobilissimi corpi, come cosariguardan di niun momento. Onde in vano di quella eleuation di volto essendo dotati, che non senza causa è stata fra tutti gli animali, sol data a l'huomo; col tenerlo sempre riuolto à guardar cose vili e terrene abbasso, à bruti animali si fanno simili. Da l'altre parte, quanto à l'eccesso, alcuni per il contrario si trouano tanto nel cercar di sapere arroganti, & di troppo sapere ingordi, che quella aperta certezza, che ne i saldi discorsi trouano delle cose matematicali, lequali per la gran domestichezza ch'elle tengono col sen. so nostro, della scorza fuora ci mostrano la virtu, & la forza loro; quella medesma certezza dico indarno s'affannan per ritrouare, non solo in quelle com se della natura, lequali entro la lor medolla profondissimamente racchiusa I hanno: mà ancora in quelle, che sopra la natura stando, risplendono con la luce della lor verità, di sorte, che'l nostro intelletto à quella non proportio. nato, non altrimenti guardar le può, che lo spiritello far possa i raggi del sole il giorno. Etant'oltra spesse volte procedono questi tali con la curiosissi. ma arrogantia loro, che di dubbio in dubbio trappassando, e di causa in causa prosontuosamente cercando diporre il piede, à nissun termine vengan mai doue l'ingordo loro intelletto quietar si possa. Cecrcheranno (per essempio) perche la Lunas'ecclisse: e trouando che ciò per la interposition della terra accade; perche ella s'interponga cercheran poi, & saputo che per esser ella nel mezo posta dell'oniuerso, cotale interpositione nell'opporsi à punto per diametro la Luna al Sole, è forza che ciò n'anuenga: per qual cagione sia la terra in tal sito posta domandaranno. Et veduto per la sua grauezza, è necessario che cost sia; per qual cagione ella sia graue, non si vergognan di domandare, laqual domanda altro non importa, che se perche la terra sia terra si domandasse: domanda impertinentissima, com'ognun vede. Parimen. te ricercando questi tali perche l'huomo sia atto à ridert, e trouando che ciò per esser'egli animal ragioneuole, & discorsiuo auuiene; in questo non quietando, perche l'huomo sia tal non han vergogna di ricercare: ilche tanto imporna à punto, quanto se perche luomo sia huomo si ricercasse. In cost fatta guisa adunque coloro di cui ragiono arrogantemente cercando le cagion delle cose della natura, ne manco dubitabili stimando quelle propositioni che immediatamente, & senz'altra cagione ritengano la loro perità; che si facciano quell'altre, che mezi, e cause tengan de l'esser loro; indarno tutto il giorno affannano i loro intelletti, mentre che quelle cose cercano;

State of the state

the trouar non possano. Et quel che peggio è con tanto ardire alcuna poltafanno impeto di passar col debol discorso loro, doue lor non conniene, che dalle naturali speculationi, à le divine, e sopra naturali trappassando, dal centro della divina providentia, quali intimi segreti, che in quella Stanno, s'affaticano per cauar fuora: mentre che de la presentia di Dio grandissimo, de la predestinatione di questi, e non di quelli, e d'altre cosi fatte speculationi di cui l'huomo non è capace per sua natura, le vere immediate cagioni cercan direndersi maniseste. Perche Dio grandissimo non producesse il Mondo prima che lo produsse, non restano quasi latrando di domandare: che egli prima facesse, voglian sapere, tome senza precedente soggetto, e materia lo fabricasse, cercando vanno. E d'intorno à i divini articoli, che ad altro nostro assenso, che d'opinione, è di scientia son posti innanzi; eglino in modo s' affannano per fargli quadrare à i lor sensi propy, che non trouando mai quello che cercano, inuiluppatissimi in cotal'ingorde dubitationi, menan tutta la vita loro. Ein somma, cosa alcuna quanto si voglia profonda, che essi non sperino, & tentino di trarnela fuori, & porsela manifesta dinanzi a gli occhi, come quelli che distinguer non sanno gli assensi humani, secondo la d.-Hintion delle cose, che gli ricercano: mentre che non solo le cose, che opinion richiedono, e scientia restringer vogliamo; mà quelle ancora, che altro assenso, che pura e sincera fede non comportano in alcun modo. Hauiamo fin què veduto, che non solo nel'attioni humane, che da gli affetti pendano, nel souerchio del poco, e del molto fogliano trascorrer gli huomini, mà ancora ne le speculationi stesse, e nel cercar di sapere, agenolmente ne l'eccesso del molto, e del poco trabocca l'huomo. Fa di mestieri adunque che si come quiui la ragione con la virtù restringe l'huomo à quel luogo di mezo che gli conuiene, cosi qui parimente, vn vero raggio di sapientia, riduca e guidi l'intelletto nostro à tal modestia, che proportionando le forze sue, con la profondezza de le cose, che va cercando, non s'affatighi indarno in cercare quello, che trouar non è dato a l'huomo, ma dentro à i termini che gli conuengano, tanto, ò più, ò manco con la vista sua guardando vada, quanto comporta la maggiore, ò minor chiarezza de le cose ch'ei cerca, acciò che nel voler'egli por fissi gli o cchi in quella luce, che come sproportionata non gli conuiene, non venga à restar offeso e cieco in tutta la vista sua. Da questa filosofica modestia do niam pensare, che nascesse in quei dottissimi filosofi Academici, quella temenza che essi haueuano di dare à cosa alcuna come à certissima l'assenso loro. quantunque in vero in questo s'ingannauano cosi, credendo, che per non voler dare à l'intelletto, più che non si gli appartenga, il senso defraudauano di quello che gli conuiene: poscia che l'human senso non impedito, cost fatta certezza porta seco, che da quella ogni altro human sapere, prende origine, & depender deue. La modestia si des credere, che mouesse Socrate à cono-[cere

scere in tanto la difficultà, & la oscurezza delle cose della natura, che do. po l'essersi per lunghissimo tempo affatigato d'intorno à quelle, al fin come disperatosene confessando di saper nulla; alla moral filosofia diedesi in tutto. Nèco'l dir questo, voglio io già porger cotal diffidentia & desperatione all'huomo, che lo speculare, & il cercar di sapere, habbiamo in tutto da disprezzare, percioche poco frutto non s'ha da stimar quello che speculando st acquisti nel conoscer che veramente non si sappia nulla; anzi Socrate stesso per il quadagno, che con lungo studio di questa saggia ignorantia sece, à tal grado dell'eccellentia venne , che per diuina testimonianza, tra tutti i Gre ci sapientissimo fu giudicato. La onde si come colui , che guardando attorno l termine del suo Orizonte & per senso della lontananza ingannato, giudicando che le montagne, che quiui sono si congiunghino col Cielo stesso, la oltra corresse con speranza di palpar con le mani il Cielo; quantunque quini arriuato altretanto vedesse con nuovo Orizonte farsi lontani i corpi Celesti; & nel termin di quello poi, la medesma lontananza ritrouasse, per fin che di Orizonte in Orizonte passando, al luogo di prima ritornato, ingannato, & quasi bestato della sua vista si ritrouasse: tuttauia inutile non deueria simarsi votal fatica, & cotal camino; poi che se ben non ha palpato con mano il Cielo come speraua, ha nondimeno perduto l'inganno, & l'ignorantia, nel laqual'era da prima inuolto: così ancora veggendo noi d'ogni intorno tanti, & sì stupendi effetti della natura, & per non conoscer la profondezza delle cause loro sperando con poco oltra caminar per li campi di filosofia trouare e toccar quelle cause con l'intelletto nostro; quantunque di campo in campo col nostro discorso discorrendo più sempre nascondere ce le reggiamo, e più sempre la lor profondezza discoprendoci, ci faccin conoscere al fine che in darno sia stato ogni fatiga nostra : nondimeno poco acquisto per cosi fatto Studio noi douiam pensare d'hauer fatto al fine; poscia che di quella stolta ignorantia restando spogliati, d'un' altra ignorantia saggia, & di somma pregio ci siam vestiti : laquale & l'altezza delle cose della natura, & labasez. za del nostro intelletto mostrandoci, ci dona la notitia di noi medesm; notitia in vero eccellentissima fra tutte l'altre che può l'huomo hauere. Hora se tra le speculationi naturali alcuna ve n'è che principalmente ricerchi quella filosofia modesta, di cui habbiam disopra ragionato, la speculatione de i Corpi Celesti è quella. Percioche non solo la perfettion loro, ò la loro eccellentia, che dissimilissimi da questi corpi inferiori gli rende; ma quello che importa più, la loro lontananza non tanto da noi per sito, quanto dalla domestichezza de i sensi nostri; fa che disficile sia all'intelletto nostro la notitia del la loro sostantia. Per laqual cosa hauendo io già nella prima parte di questa natural filosofia trattato de primi principi, & specialmente intrinseci delke cose naturali, de'quali elleno si compongano; & douendo de i corpi com-

posti trattar hormai, da i più semplici incominciando di mano in mano: & per consequentia in questa seconda parte, de i cinque elementi, deiquali lo minerlo è composto, come corpi più puri, & simplici di tutti gli altri; & specialmente del supremo elemento Celeste, & delle parti sue trattar douendo:mi è paru to ben fatto dimostrar innanzi per via di Prefatione, come io desidero, tanta parte à punto dalla sopradetta modestia filosofica in coloro, che leggeranno, che se fortissime demostrationi in ogni conclusione, ch'io sia per fare in questa seconda parte non troueranno, non solo di ciò non si doglino, ne mi simin degno di reprensione;ma conoscendo chiaramente che cotal modo di dottrina, à vosi fatta materia non si conuenga, mi scusino, & di quelle verisomiglianze di ragione, che io reco loro in questi libri, si contentino.

> Della perfettione de i corpi naturali. Cap. I.



V E sono le nature & sostanze, materia, & forma; dallequali come da lor principii intrinseci resultano i corpi, ouero le sostantie naturali, che composte sonos secondo che nella prima parte della nostra natural filosofia habbiamo dimostrato. Hora per proceder

più oltre, do uiam sapere, che si come le cose della natura, non in gradi vguali di perfettione si ritrouano nelle spetie loro, ma à guisa di numeri, l'ona più che l'altra d'eccellentia abondate; così ancora le forme, che dan loro l'essere & la perfettione, non vgual dispositione ricercano per introdursi nelle materie loro:nelle materie ancor vgualmente per quelle riceuere, si preparano, & si dispogano. Ben'èvero che tra i corpi naturali cosi composti, com'habbiam detto, in questo differenti son poi gli eterni & diuini da quelli, che più à basso collocati, caduchi sono; che doue in quelli dalla maggior simplicità di materia e di forma si può far argomento di maggior perfettione; in questi per il contrario, quanto più perfetta sarà la spetie d'alcuna sostantia, tanto più preparata, orvanizata (per dir così) e disposta bisogna che sia la materia, accioche la forma si degni di collocaruisi. Corpi naturali son come à dire, il Sole, la Luna, le Stelle, il fuoco, la terra, l'oro, l'argento, le pietre, gli arbori, i fiori, i frutti, gli animali, & le parti loro, e tutti finalmente i corpi c'han principio intrinseco di mouimento, iquai corpi, tutti di vera forma, & di vera materia come di vere nature, essendo composti, per cotal composition da gli altri corpi, che non son naturali, differiscano, come sono i corpi artificiosi, & li matematici. Conciosia che,se ben ne gli artificiosi si troua compositione di materia, & di forma, nodimeno le forme loro non sono sostantie, ma accidenti: le materie loro, quantunque sien spogliate di quelle forme che dall'arte introdur vi si debbano, & icerto modo i potetia driceuerlestuttauia cotal potetia no è intrinseca e nati na di tai materie, ma forestiera, e tutta di fuori, cioè da l'Artesice depede solo.

Nella Statua d'oro (per essempio) che uno scultore habbia fatta del Reden tor nostro, ancora che sia composta di quella figura estrinseca ch'ella tiene, 💇 de l'oro, che come materia e soggetto, quella figura sostenta; nondimene cotal figura non è natura & sostantia di tale Statua, ma sol accidente, non radicato nella potentia di quel soggetto, manato totalmente di fuora, per beneficio dell'arte che l'ha prodotto. L'oro ancora, che tal figura riceue, non vera materia potentiale; ma più tosto un corpo naturale composto di materia & di forma si dee stimare perfetto & formato nella spetie sua. Parimente se de i corpi matematici vogliam parlare, douiam dire, che quantunque essi ancora si possin chiamar composti di quella materia & di quella forma che à lor conviene, esendo la loro proportionata materia la continua interminata quantità, & la forma loro il termine, che quella quantità determina, comprende, & fa perfetta; tuttania tanto l'una, quanto l'altra di queste parti loro, non (ostantia, ma mero accidente stimar si deue: essendo la lor materia quantità, & la forma qualità, come ad ogni mediocre matematico è manifesto. Per laqual cosa appare esser vero quello che già disopra s'è detto della compositione de i corpi naturali, cioè che questi soli tra tutti i corpi di vera materia & di vera forma, come di due nature, & di sostantie composti sono, poi che non possan le sostantie comporsi di parti, che parimente non sien sostantie. Ben'e vero, che per non potersi trouar corpo naturale, che non inchiuda in se corpo ancora matematico, cioè quantitativos percioche la continua quantità senza limitatione di termine sta sempre congiunta con la materia de i corpi naturali, & il termine di essa quantità segue la forma loro; ne segue che non ben potremo distintamente conoscere la disfinitione e la esfentia del corpo naturale, se in parte ancora il corpo matematico non conosciamo. Per la cognition dunque di questa quantità corporale, basta per il proposito nostro a noi di sapere, che essendo tre le dimensioni o misure, o distantie che rogliam dire de la quantità, le quali sono la lunghezza, la larghezza, el'altezza, ò profondità, ò grossezza che la pogliam chiamare; e non potendo alcuna di quelle distantie tronarsi infinite; secondo che nel Terzo Libro de la Prima parte de la nostra filosofia, habbiam dichiarato: ne seque che qual si voglia cosa quanta, secondo le sue distantie habbia termine. Et perche quella cosa che termina, in quanto termina, ha da esser distinta dal la cosa, che è terminata, non potendo alcuna cosa terminar se medesma; di qui che le distantie de la quantità in questo modo saran disposte, che nissuna essendo bastante à terminar se stessa, è forza che l'ona terminando l'altra, in profondezza da cofa non profonda, ma larga, e la larghezza da cofa non lar ga,ma lunga,e la lunghezza da cofa prina d'ogni dimensione, e d'ogni distantia sia terminata. Tre spetie si ritruouano, linea, superficie, corpo. La linea con la sua lunghezza, per esser non larga, termina il largo della superficie.

Laqual

Laqual poi per esser non profonda, può alla profondezza del corpo por termine. Il corpo dunque, contenendo in se ogni sorte di misura, e distantia, con sequentemente per ogni verso, in largo, in lungo, e in prosondo si stende, ne infinita si truoua questa capacità sua, peroche dalle superficie è compreso, la quale è priua di profondezza. Conciosiacosa che se la superficie, che termina il corpo, hauesse ancora ella tutte tre le distantie, non superficie, ma corpo sarebbe: e non potendo esser infinito, harebbe bisogno ancora egli d'alcuna cosa che lo terminasse. Laqualse non superficie prina di profondezza, ma corpo profondo ancor ella fosse, di nuouo per non poter esser infinita, haria dimestieri d'altra cosa, che desse termine. Onde ò saria forza di procedere cosi in infinito, aggiugnendo sempre corpo à corpo senza trouar mai il vero termin di quello; e questo è cosa impossibile, oueramente bisogna concedere, che la quantità che termina il corpo, sia priua di profondezza; e cotal quantità, superficie si domanda, larga, lunga, e non profonda. Parimente la superficie non potendo con la sua larghezza trouarsi infinita, e per questo hauendo bisogno di termine; diremo per la medesma ragione, che da cosa sia terminata che larga non sia, perochese quella quantità, che deue comprender la superficie foße non solo lunga, ma larga ancora, verrebbe in vece, di terminare la larghezza della superficie, à farla più tosto maggiore, e non potendo eßer infinita, & interminata, harà bisogno di nuouo termine: ilquale se con larghezza si trouerà, d'altro termine harà mestieri sin' à tanto che à tal quantità si peruenga, che larghezza non habbia parimente. E questa cotal quantitàne larga, ne profonda, ma solamente lunga linea si domanda. La linea ancora, per non potere con la sua lunghezza trouarsi infinita, e senza termine, harà bisogno di cosa che sia priua di lunghezza, accioche terminar la possa. Conciosia che se quello che ha a troncare e terminar la lunghezza fosse lun go verrebbe à far più tosto maggiore quella prima lunghezza, che à darle termine. Eforza dunque per non procedere in infinito, di venire alla fine à cofa, che essendo priua d'ogni lunghezza, quella terminar possa: e cotal cosa è chiamata punto da i matematici. Per quello che si è detto si può vedere, che la quantità che termina, ha sempre vna dimensione, ouero vna distantia manco, che quella che è terminata: in quisa che hauendo il corpo tre distantie,in largo,in lungo, & in profondo; la superficie mancandole la profondezzasper poter terminar quella, resta con la larghezza, e con la lunghezza solo. E quindi la linea, non potendo effer larga come quella, che ha da por termine alla larghezza della superficie, vien restando con la sola lunghezza sua, laqual prendendo termine dal punto, viene à priuarlo di lunghezza in modo, che spogliato d'ogni sorte di dimensione, e di misura, indivisibile, e senza parti si resta in tutto. Tre sono adunque (come si è dichiarato) le prime spetie della quantità continua, linea, superficie, e corpo, si come medesmamente tre sono le dile dimensioni di quella. Per laqual cosa il corpo solo tra l'altre quantità si può stimare quantità tutta, ouer totale, intiera, compiuta, e perfetta, come quello che contenendo in se tre misure, ò spatij, ò distantie che vogliam dire, tutte conseguentemente le contiene; non potendosi pure imaginare nelle quantità, oltra li tre spatij detti, altro spatio, d distantia, che quanta sia. Et che questo sia vero, cioè che tre sole e non più le distantie sieno, che trouar si posano nelle quantità; oltra che in molti modi dimostrar si potrebbe, à questo per hora si può conoscere, che douendo sempre quella cosa che ha da esser misura di qual si voglia spatio, considerarsi secondo la minima distantia di detto spatio, laquale solamente con quella linea si può determinare, che con angoli retti attrauersando lo spatio, quello misura: ne segue, che si come tre e non più rette linee segar si possono in uno stesso punto, con angoli che ret ti sieno cosi parimente tre sorti e non più di distantie totalmente tra di lor distinte trouar si possano. Et accioche meglio questa cosa intendiamo, se noi ci imaginaremo una linea retta, e dall'una parte fuori della lunghezza di quella prenderemo vn punto, la cui distantia dalla linea misurare, e sapere vogliamo, haremo da considerare, che se ben da quel punto alla detta linea per lo spatio che sta tra loro potremo molte rette lince condurre l'una sempre maggior dell'altra: tuttania sola quella ha da determinare e misurare la distantia tra'l punto e la presa linea , che breuissima sarà di tutte . Laquale tratutte sarà sol quella, che angoli retti farà con essa, come meglio in questa figura si può vedere: doue sia il punto. C. preso fuori della lunghezza della linea, A B. dal qual punto, se ben molte linee alla linea. AB. conducendosi segarla possano l'una maggior dell'altra, come sa-

C G E D B

rieno. CDM. CEN. CFO.

& CGH. & altre molte:
nondimeno non per quafivoglis di quelle determil
neremo, o misureremo la distantia dal punto C. alla linea AB. quella sola che
tra tutte sarà breue e atta per cotal misura, nè altro esser può di tutte bre-

sissima, se non quella che vi peruenga con angoli retti. Come nel caso posto della nostra sigura veggiamo la linea. C G. laquale facendo nel punto.G. angoli retti con AG. & con EG. viene ad esser più breue che la linea. F C. ò che CE. ò che. CD. ò qual si voglia altra, che dal punto.G. ad AB. peruenisse come per la vigesima proportione del primo di Euclide dedur si potrebbe, douendo sempre in ogni triangolo rettilineo, l'angolo maggiore, maggiore ancora

ancora linea riguardare. Nè maggior'angolo ne i triangoli trouar si può che quello che sia retto. Se la lunghezza dunque della linea. AB. ha da trauersarsi da altra linea, che denoti larghezza, solamente da quella potrà ciò farsi, che con angoli retti la seghi, come nella figura nostra la linea. CGH. far veggiamo di maniera, che per la linea. AB. la distantia della lunghezza, e per la linea. CGH. quella della lunghezza si può stimare. Allequali duc distantie, se attrauersandole ambedue nel punto. G. vogliamo aggiugner la terza che è la profondezza, quella sol linea saràtutta à ciò, laquale d'alto cadendo sopradi AB. e di CH. con ambedue nel punto. G. lor comune, angoli retti potrà produrre: poi che già prouato habbiamo che solamente quelle linee che con angoli retti si segano, possano le distantie de gli spatu misurati determinare. Se imaginaremo adunque, che vna linea da alto cadendo sopra di AB. di CH. quelle segando nel punto. G. penetrando passi dall'altra parte (che in carta non si può con figura piana dimostrare, mà imaginiamo ci che cotal linea cada sopra della terra, e per il punto. G. penetrando la carta passi dall'altra parte)in cotal caso potremo dire, che quelle sieno le tre di-Stantie della quantità, che trouar si possino nel detto segamento; oltra lequali altra quiui imaginar non si può: conciosia che nel punto, G. ò in qual si vo glia altro punto: più che tre linee con angoliretti attrauersar non si potran mai: anzi qual si voglia altra linea che oltra le dette tre per il punto. G. distendessimo, saria forza che non potendo far con quelle, angolo retto, venisse à inchinare da quella parte, verso laquale l'angolo facesse acuto; conseguentemente non apportarebbe nuoua distantia, mà participarebbe di quella, allaquale con l'acuto suo angolo s'inchinasse. Dobbiam dunque vniuersalmente conchiudere, che in qual si voglia punto che imaginar si possa, più che tre linee con gli angoli retti attrauersar non potendosi; parimente più che tre distinte non potranno hauer luogo nella quantità: e per conseguentia tutte le comprenderà qualunque quantità tre ne comprende, si come del corpo habbiam detto auenire:ilquale per contenere tutte le distantie non senzaragione, & tutta ancor'egli, & intiera, & compiuta ouer perfetta quantità può chiamarsi, come disopra habbiam detto. Et da questa medesma ragion nasce, che sei sole e non più sono le diversità, e le differentie del sito di qual si voglia cosa: lequali sono, la parte disopra, quella di sotto, la parte destra, la si nistra, la parte dinanzi, e quella di dietro finalmente. Conciosia che per ciascheduna distantia due differentie di sito cagionandosi; come sarchbe à dire per la distantia della lunghezza il sito della parte disopra, e di quella di sotto;e per quella della larghezza,il destro, è'l sinistro è per la profondezza finalmente, il sito dinanzi, e quello che di dietro è posto: ne segue che tre sole essendo le pere distantie di qual si voglia spatio, sei conseguentemente, saran sole le diuersità, e le differentie del sito, e positione, secondo laquale, qualsi

sia cosa possa situarsi. Et quantunque nelle quantità matematiche non si poss sa trouar parte, che à destra, à sinistra, à superiore, à simile veramente dir si deggia, per esser la quantità pura, da ogni naturale differentia, astratta, eseparata: tuttania secondo il rispetto di colui che la imagina, può in vn certo modo in quella ancora cotal division di sito, e di positione assegnarsi. Tornando dunque à proposito conchiuderemo, che tra tutte l'altra quantità solo il corpo contenendo le tre misure, e distantie (come habbiam prouato) per questa razione, tutte le contenga parimente. E che sia il vero, che questo numero ternario, portando seco una certa totalità, e compimento nelle cose doue si trouaua, sia il primo numero, che queste tai cose faccia denominar tutte, à questo si può vedere che noi non sogliamo alcune cose chiamar tutte, se tre nonsaranno almeno, come (per essempio) se in Roma hauendo io vna ò due cale e non più, quelle donassi, non ben propriamente potrei dire d'hauer donato tutte le case mie, mà ò vna, ò ambedue : doue che se tre ve n'hauessi, all'hora donandole, potrò dire proprissimamente d'hauerle donate tutte. Onde non senza ragione forse si mosser coloro, i quali si stimarono che il ternario fosse il primo numero, non ponendo la vnità e il binario tra i nu meri, per le ragioni che non appartiene à noi al presente di raccontare. A quello che si è detto della totalità à compimento del numero ternario, si può per confermatione aggiugnere ancora l'opinione de'Pitagorici, i quali col numero di tre denominauano le cose, e tutte intiere ouer compiute: percioche all'hora si può e deue una cosa in suo genere chiamar tutta, e perfetta; quando il principio, e il fine, e'l mezo contiene. La onde per la dignità, & ec cellentia di questo numero portando egli totalità, perfettione, e compimento doue si troua, si può pensare che nel colto diuino sia stato introdotto da i gentili; peggendo noi che ne i sacrificy e cerimonie loro, in ogni antica religio ne è stato in grande vso, e pregio, »n cost fatto numero. Per laqual cosa es. sendo tra le spetie della quantità solo il corpo, che tre misure e distantie contenga,e per conseguenza contenendole tutte; non senza gran verisimiglianza di ragione e quantità piena, tutta, ouer totale, compiuta, finita, e perfetta potrà chiamarsi. Saputo adunque che cosa sia corpo, considerato in se quantità, ageuolmente che cosa si a natural corpo conosceremo; se con la detta perfetta quantità congiungeremo la natura, laquale altro nonè (come si è dichiarato )che vn principio intrinseco di mutatione e di mouimento. Hanno adunque i corpi naturali più perfettioni: l'ona è quella che per le tre misure e di Stantie della quantità convien loro. L'altra poi è lor data da quel principio che hanno intrinseco di movimento più nobile, ò manco, seconda che al grado dell'esser loro appartiene. Allequali persettioni se in qualche corpo si aggiugnera, ch'egli ogni altro natural corpo contenga e chiuda in se stesso; quello allhora tra tutti i corpi perfettissimo e compiutissimo stimar potrassi. Et cost fatto

fatto e l'oniuerso stesso, dentro al cui termine ogni altra sensibil sostanza. con marauiglioso ordine è collocata, e fuori del quale alcuna cosa, ò piccola à grande non è restata. Hor di questi corpi naturali hauendo noi da trattare in questo che resta della nostra filosofia, quel medesmo ordine di dottrina che nella dichiaratione della materia, e della forma hautam feguito ( delle quai due parti come parti essentiali, e principii intrinsechi si compongano i detti corpi) parimente in questo che resta seguiteremo. Percioche douendo il natural filosofo per la distinta cognitione delle cose della natura, cercar di far cono scendo, quel che quella fa con l'operatione: e procedendo ella nell'attion sue, non solo dalle parti al tutto, mà dalle più imperfette parti alle più perfette di mano in mano; cosi parimente il detto filosofo dalle cose più semplici e menperfette, alle più composte è più compiute procedere deue. La onde è da sapere che se ben le corporali sostantie tutte, lequali dentro si contengono del-L'uniuerso, son composte di materia, e di forma, nondimeno non di veuale simplicità le lor proprie materie, e le lor proprie forme stimar si deuano; anzi più, ò manco limitate e determinate secondo che più, ò manco perfetti sono quei corpi che se n'han da comporre. Di maniera che non ogni formanatura le potrà immediatamente nella prima materia hauer luogo: mà sarà di mestieri nella produttione di molte cose, che per più gradi di materie disposte, e di forme disponenti si vada procedendo, innanzi che le forme che deuan dar compimento alle dette cose possino in proprie lor materie hauer luogo. Come (per essempio) nella prodottione e compositione di Cornelio diremo che la forma dell'huomo non prima si vedrà in lui, che la materia sua per più gradi di disposition passando, à quella limitatione sarà venuto, che all'anima di scorsiua, ch'èla forma dell'huomo, si ricerca: di maniera che non la materia prima potrà esser soggetto bastante à questo, mà quel soggetto cosi figurato corganizato (per dir cosi) secondo che all'essere e all'operare dell'humana forma appartiene. Non harà luogo adunque in Cornelio l'anima discorsiua, se prima lamateria sua dall'anima sensitiua, non è disposta. Nè questa pavimente potrà dargli il senso; se quel soggetto prima, per la forma del viuere e del nodrirsi, nel ventre della madre, non si dispone. Ilche parimente non potrà farsi, se i quattro elementi con le forme loro non occupan quella materia: laqual cosa far non potranno se la prima materia finalmente dalle quattro qualità principali, delle quali diremo al luogo suo, non riceuerà dispositione secondo che le conuiene. Per laqual cosa apertamente veder potiamo, che non qual si voglia forma può immediatamente hauer luogo nella primamateria; mà fa dibisogno che quella da più gradi di forme limitata, e disposta, si venga à far proprio soggetto della forma, che vitimamente s'ha da introdurre: in guisa che fuor della materia prima, e della forma che immediatamente quella informa, tutte l'altre forme, e materie, per limitationi che si ricercan in loro, possan materie, e forme, e non in tutto semplici, mà in vn certo modo composte chiamarsi. Ne già per questo parimente habbiamo da pensare: che in qual si voglla corpo naturale, trouino più forme che vna sola, quella cioè che gli dona l'essere : perche net paßar che fa la materia in disporsi per più gradi di forme, sempre la forma che riceue poi, contiene in virtà quella che la precede, quantunque corrotta fia. Si come nel detto essempio di Cornelio diremo che disposta che è 'a materia alla forma del senso, se ben perde ella quello che il nurrimento le dana, cuttauia dalla forma che il senso porge si riceue il nodrirsi ancora : si come la forma che finalmente lo fa discorrere, e esser huomo, parimente e sentire eviuere farallo ancora. Trouandosi adunque le materie, e le forme non d'oguale simplicità; mà alcune più disposte : limitate, e vicine alle cose che si accompagnano; e altre per il contrario più simplici, e più remote; e remotissima finalmente essendo la prima materia, e le forme che prima di tutte han luo go in lei : douendo noi de corpi naturali ragionare, di quelli, per seguire il già detto ordine di dottrina, trattarem prima, che più semplice composition ritengano. Nel qual ordine, se ben non poca difficoltà si troua procedendosi da quel che è più noto alla natura, e non à noi, cioè dalle parti al tutto, e da i principii alle cose principiate: tuttauia poi che egli è necessario di cosi fare, per non potersi conoscer le cose principiate, se non si conoscano i principi , e le parti loro; à questa difficoltà rimediaremo in parte con quel secondo ordine di dottrina, per ilquale dalle cose più vniuersali cioè più continenti, alle più particolari, e men continenti si procede, secondo che nel principio della prima parte di questa naturale Filosofia lungamente habbiamo dichiarato. Seguendo dunque cosi fatti ordini, e non trouandosi composition dicorpi naturali, più semplice, e pura, che di quelliche immediatamente di potentiale materia, e di forma à quella proportionata son compostische per questo corpi semplici si domandano di questa prima à tutti gli altriragioneremo; dichiarando, e cercando quanti sieno, e di qual natura, e proprietà si ritrouino.

Di quante sorti sieno li mouimenti di suogo à suogo che semplici chiarmar si possino. Et quati per coseguentia sieno nella natu ra delle cose, li corpi semplici naturali Cap. II.



Esiderando noi di speculare, e trouare quali, e quanti nella natura delle case sieno li primi corpi semplici, de i quali, come di parti sue principali l'uniuerso è composto: & essendo cosaragioneuole, che si come li corpi naturali non per altro si chiama

Cali, se non per la natura intrinseca, cioè per quel principio di mutatione o

che si truoua in loro; così ancora quelli tra di loro si doucuano stimar più semplici, e priui di mistione, i cui mouimenti parimente più puri, e più semplici ritrouaransi: ne segue che per nessun'altro miglior mezo potremo noi andar cotai corpi cercando nel discorso nostro, che con la distintione de i mo uimenti, e con hauer l'occhio alla semplicità di quelli. Ben è vero, che no i ogni principio d'ogni sorte di mutatione, come à dire di augumento, di matrimonio, ò d'altra alteration cosi fatta, conviene à i corpi naturali in quanto naturali si domandano (conciosia, che quando questo sosse , ogni natural cos possiaugumenterebbe, si nutrirebbe, e si altererebbe, ilche non reggiamo) ma solamente il mouimento di luogo à luogo è quello, il cui principio principalmente natura domandandosi, fa che i corpi doue si truoua, veramente naturali si dimandino: e in quanto tali convien loro, che nessun corpo nella natura delle cose si truoui, che tal principio non habbia in se, per il quale, almeno secondo le parti sue muouer si possa da luogo à luogo. Questo mouimento, come proprio e domestico della natura, à qual si voglia altra so e di mutatione è necessario che si presupponga; non potendosi alcuna cosa u nutrire, ò di qual si sia alteratione trasmutarsi, che prima non sia atta di muouersi di luogo à luogo. Et questo mouimento le conuiene come à cosa naturale ; doue che il nutrirsi, l'augumentare, l'alterarsi, e simili altre mutationi conuenga no à i loro soggetti: non in quanto simplicemente naturali, ma in quanto son misti di più limitate nature, e vary generi determinate. Noi adunque volendo per seguir il vero ordine della dottrina, prima di quei corpi naturali considerare, che di semplici nature dotati, semplici e non misti d'altri corpi si deuono dire, e quindi à i misti, e più limitati, e composti venire di mano in mano; non ad ogni sorte di mutatione, ma i soli mouimentt di luogo à luogo hauendo l'occhio, con la semplicità loro, la semplicità parimente de i corpi che gli riceuano, ci ingegnaremo di ritrouare. Percioche si come la moltiplicatione, e compositione de i mouimenti sa argumento, che quel corpo doue si truouano sia meschiato, e composto di più corpi e di più nature : come (per essempio) reggiamo in vn'animale, nella composition del quale la materia per più gradi di nature, com' à dire di elementi, e di piante passa, prima che alla forma dell'animale si determini : così ancora per il contrario la semplicità e purità del mouimento potrà far segno apertissimo, che semplice sia quel corponel quale si ritruoua. La onde se conosceremo di quante sorti sieno i mouimenti semplici di luogo à luogo, potremo medesmamente conoscere che d'altrettante sorti sieno i corpi che semp ici dir si possino: non comportando la semplicità d'un corpo naturale, alcuna varietà d'intrinseci principi di monimento; anzi vn solo, e non più conuenendosi à ciascheduno. Hor se noi à tuttili mouimenti che far si possan di luogo aluogo riguarderemo; trouare mo chiaramente, che due tra tutti e non più, semplici e puri chiamar si de-

nono. Conciosiacosa che non potendosi far movimento di luogo à luogo, che non si faccia per il distendimento di qualche spatio: per la cui lunghezza pna linea imaginar si possa che si distenda: ne seque che si come due sole linee, la circolare e la retta son semplici linee tra tutte l'altre; così parimen. te due soli saranno li semplici mouimenti, quelli cioè che ò per linea retta, ò per circolare si distendino. Et perche meglio questa semplicità così delle linee, come de li mouimenti potiam conoscere, douiam sapere, che secondo l'opinion d'alcuni, quella linea semplice Stimar conviene, laquale ha in modo similitutie le partisue, che qual si voglia parte che se ne prenda, con ognialtra parte che si applichi, senza punto alterare, ò diuersificare la detta linea, quella conserua nell esser suo, come (per essempio) veder potremo, non solo nella linea retta (come ciò si vede chiaramente) ma ancora nella circonferentia del circolo; di cui se si prende qual si voglia parte, quella con qual altrasi sia congiugnendosi, non altera ò diuersifica punto la detta circonferentia; ma per la simile e regolare incoruatura delle linee circolari, e loro parti, lascia quella tal circonferentia per il medesmo circolo ch'ella era prima, laqual cosa, in altra corua linea, che non sia circolare, si come è la cucurbitale, la vguale, e simili, non adviene. Peroche se d'una vgual figura (ver essempio) prenderemo quella parte, che perso la sommità della lunghez-Za si truoua, mai non la potremo congiungere, ò accomodare con le parti verso il largo d'essa figura, per la diuersa incornatura, che nelle parti di tal figura si ritruoua. Et per questa cagione la linea circolar sola tra tutte le linee corue, semplice si può dire : si come medesmamente delle linee rette tutte aduiene, come può ciascheduno considerare per se medesmo. Cotali adunque se condo l'opinion d'alcuni son le linee semplici, com'habbiam detto . Laqual opinione ha bisogno d'alquanto di limitatione, conciosia che se la somiglianza delle parti sosse bastante alla semplicità delle linee, ne seguiria, che non solo la retta, e la circolare foßer semplici, ma la Elica parimente ; come quella le cui parti eßendo regolari , e simili nelle coruità loro,possano l'una parte all'altra, senza corrompere la Elica linea, da qual si voglia banda applicarsi . E necessario dunque che la linea semplice non solo habbia la conditione detta della somiglianza, e regolarità delle parti sue: ma ancora sistale, the pervisolo monimento, e non più, possa prodursi nell'esser suo: laqual cosa nella linea Elica non aduiene, poi che allhora si ha da dire che si produca, quando nel medesmo tempo che pna retta linea, tutta insieme per lo lungo intorno ad un corpo colonnata si riuolge, ella parimente d'un'altro mouimento per la lunghezza del colonnar corpo essendo mossa, fa che per cotali due mouimenti qual si voglia punto che in essa si prenda, la sci vna certa linea nel suo viaggio, simile à quella: che linea fatta à vite nel volgo si dimanda. Due mouimenti adunque son necessari per la prodottione della

linea . Elica; come si può confermare nel viaggio che fa il Sole, ilquale menare che si muoue per suo proprio vigore sotto dell' Eolitica , per esser nel medesmo tempo portato dal Primo Mobile, viene in tutto l'anno à produr col centro suo ona linea assai simile à l'Elica, quantunque non Elica in tutto, come ne i libri miei della Sfera del mondo ho già dichiarato manifestamente. Quella linea dunque quasi Elica, che fa il sole, non da yn sol monimento suo è fatta tale, ma da due. Et questo medesmo d'ogn'altra cotal linea auenendo, si può per questa cagione giudicare, che se bene ha ella simili le parti sue, non per questo semplice linea si deue dire, doue che la linea retta, & la circolare, hauendo la loro simplicità non solo per la regolarità & somiglian zadelle parti loro, ma ancora perche da vn solmatrimonio produr si posano:non senza ragione sole queste linee tra tutte l'altre, semplici, e pure chiamar conviene. Hor se ben queste due linee, cioè la retta & la circolare senza altra materia che la pura quantità loro con astrattion matematica considerate, à nissuna natural mutatione, è sito determinato si sottopongano; & per questo ogni movimento imaginario, che in esse, in qual si voglia sito, che le immaginiamo, si comprendesse con l'intelletto, semplice chiamar si potrebbe:nondimeno se noi, si come le quantità tutte hanno in materia naturale il vero esser loro attuale, così ancora nella natura delle cose le consideraremo; troueremo che in tal sito si dispongano, & si determinano la vera retta " linea, & la circolare; che ad vn sol punto, ( & questo è il centro dell'universo) han sol rispetto quei naturali mouimenti, che in lor si fanno, di maniera, che nessuna cosa si muoue al mondo per sua semplice natura, che ò dal detto punto per il più dritto & più breue camin che può non s'allontani, ò à quello più drittamente che può non s'accosti, ò d'intorno finalmente non se gli volga. La onde se ad ogni altro mouimento riguardaremo, che per dritta linea si faccia, laquale per il dritto suo distendendosi, al centro del mondo non peruenisse; trouaremo che non per natura, ma violentemente & forzatamente si mouerà quella cosa che cosi si moue, si come parimente ò scagliando, ò trahendo, ò portando, ò in altra cosi fatta guisa alcuna cosa mouendo auuerrebbe. Et parimente qual si voglia cosa che circolarmente intorno ad altro punto si volga; che à quello ch'è centro dell'universo, violentemente si mouerà: si come accader reggiamo in molte sorti di ruote, che in molini, & in molt'altri artificiosi edifici si trouino; liquali rotamenti & circolationießendo composti dispingimento, & di trahimento, non puri movimenti, composti; non naturali, ma violenti stimar conuiene. Sola dunque vera circolatione naturale veramente semplice sarà quella, che intorno al centro dell'vniuerso facendosi , d'alcuna violentia non hard parte. Et soli quelli rettimouimenti con verità naturali domandar si doueranno, iquai, ò verso il gentro appressandosi, ò da quello remouendosi per camin dritto farannosi. Parte 11. Hor

Hor cotali essendo i semplici mouimenti della natura, quali habbiam detto. in questo è poi differente il retto dal circolare, che per esser la linea retta, tale che quel mouimento, che dall'ono estremo di quella procede, venendo per dritto sentiero à ricontrarsi con quello, che dall'altro estremo si faccia, vengan per questo, come contrary à nemicarsi tra di loro; ne segue che due maniere si truouano di retti mouimenti semplici in natura loro : deiquali Pono per la salita, & parità dal centro del mondo verso la circonferentia di quello; & l'altro per la discesa al medesmo centro, perpetua nemicitia tenghino tra di loro. Doue che al circolar mouimento questo non auuiene, come quello à cui altro mouimento non è contrario, secondo che maniscistamente più di sotto nel Cap. IIII dimostraremo. Hora quanto all'applicatione de i detti semplici mouimenti à proportionati corpi, & soggetti loro appartiene; noi primieramente intorno à quei mouimenti, che in lor natura per linea retta si fanno, colsenso stesso apertamente veggiamo, che li corpi secondo la maggiore, ò la minor grauezza che si truoui in essi, vanno più ò manco per dritto sentiero, ò salendo in alto, ò scendendo à basso:non da violentia alcuna estrinseca à cio sforzati, ma per propria e vera natura. Onde quei quattro semplici corpi, il leggiero, il leggierissimo, il graue, e'l grauissimo ne refultano primamente nell'universo, che noi elementi dimandiamo. il fuoco, l'aere, l'acqua, & la terra: iquali come quattro esser debbino, e non più, essendo nondimeno due li estremi mouimenti per linea retta, più disotto al suo luogo, chiaramente diremo. Quanto al circolar mouimento poi, essendo cosamanifesta che li corpi Celesti di cotal mouimento si muouano, si come, & col senso stesso si vede aperto, & io parimente ne i miei libri della Sfera del mondo, ho con più ragioni dimostrato, più disotto ancora nel terzo libro di questa 11. parte son per dichiarare: è necessario che tal circolatio. ne, che si truoua in Cielo, ò sia per propria natura di quello, ouero per violentia e contra natura . Violenta in vero non si può dire ; perche se'l Cielo ha ueße questo contra la natura sua, non essendo la natura altro che principio intrinseco di mouimento, bisognaria che in lui si trouasse oltra questa mutation violenta, vn'altro mouimento dependente dalla sua natura, accioche contra di quello il violento potesse stare. Et perche altri non si truouano semplici mouimenti che il retto e'l circolare, com'habbiam dichiarato; sarà forza che se'l circolare è contranatura in Cielo, il retto vi sia per natura; in modo che ò salire in alto, ò à basso descendere possa naturalmente. Se noi diremo che l'uno de i emplici mouimenti retti sia nel Cielo naturale, come à dire ( per essempio ) il discendimento : allora perche contrario del discendimento è il salire, in modo che qualunque cosa per sua natura descenda, se forza le si facesse, contra natura salirebbe poi; verrà per questa cagione il discender, che noi naturalmente poniamo in Cielo, ad bauere il salire contra la sua

la sua natura. Onde hauendo noi già detto che al discendimento suo, sta com traria quella circolation che violenta, & contra natura si suppone in esso : ne leguirà che al mouimento del descendere, due mouimenti contrary si trouino, cioè la circolatione e' l salimento, cosa al tutto non conueneuole; poi che advna cosa non può propriamente come contraria opporsi, e contrastare oil che vna. Conciosia cosa che essendo i contrary quelli, che sotto d'un genere in pltima distantia e diuersità si ritrouauano, ne segue, che più di due esser ueramente non possino : come (per essempio ) diciamo che la bianchezza, & lanegrezza son due contrary, per esser sotto del colore ch'èloro genere, i più distanti, & estremi colori che si trouino: in guisa che se ben tra di loro più altri colori di mezo sono, nondimeno essendo tutti quasi meschiati delli due estrenei, in tanto l'ono all'altro si può dir contrario, inquanto de gli estremi,cioè della bianchezzza e della negrezza hanno parte. Non potendo. dunque le pltime estremità da più bande in qual si voglia cosa distendersi, che da due, due ancora per tal cagioni saranno sotto qual si voglia genere li veri contrarij: & conseguentemente ad vna cosa qual si voglia che sia più che pna, non sarà mai contraria. Laqual cosa si può con questo confirmare ancora, percioche la giustissima, & proportionata agguaglianza della naturanon consente che contra d'una cosa possin più cose con la loro contrarietà contrastare; accioche non rimanesse destrutta quella che sola essendo, da più. nemici assalita fosse : si come auuerrebbe se (per essempio ) la caldezza oltra. la freddezza che gli è nemica, hauesse qualche altra qualità contraria: alle quali oppugnationi insieme giunte, non potendo resistere la caldezza sola, saria forza che vinta e destrutta rimanendo non potesse concorrere alla produttione delle cose. Et conseguentemente rotta questa agguaglianza; verrebbe manco l'ornamento & la bellezza dell'oniuerso. Diremo dunque tornando à proposito, che se il mouimento circolare, che si vede in Cielo, si soppone quiui, non naturale, ma vioiento e contra natura, ne seguirà che ricercando si in esso alcun monimento naturale, contra la cui natura sia quell'altro:. qual si voglia de i detti mouimenti che cotale per natura si ponga in lui, sarànecessario (come habbiamo dedotto) che due mouimenti sieno à quello con trarij, che sono l'altro retto che ne resta, è l circolare che violento sito si suppone. Onde per hauer noi mostrato, più che vn contrario non poter nemicare l'altro, si può concludere che la suppositione sia falsa, per laquale il mouimento circolare che si vede in Cielo, violento e contra natura si pone in lui, Restadunque che circolatione sia non violenta, ma naturale nel Corpo Celeste, doue noi veggiamo. Per laqual cosa si come da distinti principij e natura vengan il retto e'l circolar mouimento; cosi bisognarà confessare che diuersa essentia e sostantia sia quello del corpo Celeste, da quella di qual si voglia de i quattro elementi, che si muouan per linea retta, di maniera che ne

#### FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

di fuoco, nè di aere, nè di terra,nè d'acqua può esser la sostantia del Cielo 🖟 ma essentie da queste diuerse assai. Conciosia che se noi volessimo dire che'l Cielo fosse della sostantia d'alcuno de i detti quattro corpi, come à dire di terra bisognarebbe ancor affermare ch'oltre il natural suo mouimento circolare, hauesse per sua natura quello ancora di discendimento: in maniera che non corpo semplice sarà il Cielo, tenendo egli in se più nature, cioè più principii intrinseci di semplici movimenti che composto di più essentie, e nature lo renderebbono, doue che per un sol principio interno di mouimento: femplice,non corpo si dee chiamare . Il Cielo aduuque quando di terra fosse 💥 ritenendo in se (com habbiam detto) due diuersi semplici mouimenti s'uno: retto, ch'è il discendimento, & l'altro circolare; & per questo venendo ad esser corpo non semplice mà composto da più nature corporali; bisognarà dire almeno per non andare in infinito nella compositione delle sostantie, che l'una delle corporali sostantie, che lo compongano sia tale, che'l circolar mo. uimento habbia per sua natura. Et cosi fatta essentia e natura sarà quella, come diuersa da i quattro elementi andiam noi cercando. Essendo necessario che si troui nella natara delle cose alcuna corporal sostantia semplice, che circolarmente mouendosi per sua natura, diuersa siada ogni corpo che naturalmente si moua per retta linea: à nissun'altro corpo più regioneuolmen te si può questa addattar nell'oniuerso, che al Cielo Stesso, il cui circolar monimento veggiam, senza che discendimento, o salimento si veggia in lui. Et cosi per il sutto discorso habbiam già trouato di tre sorti essere i corpi semplici il Celeste, il graue, e'l leggiero: e in due dividendosi cosi il graue come'l leggiero, secondo che al suo luogo dichiararemo; cinque resultano li corpi semplici, deiquali come di parti principali il mondo tutto è composto. E que-Sti sono la terra, l'acqua, l'aere, il fuoco, e'l Cielo stesso, come quinto corpo di ner/o molto da gli altri quattro:& della natura, & essentia, & sostantia del qua'e, & delle sue proprietà prima con diligentia tratteremo; & quindi alle sostantie de i quattro elementi trappassaremo di mano in mano.

Come i corpi Celesti considerati senza le anime, ouero intelligentie loro, sono corpi composti di materia, & di forma. Cap. I I L



Corpi Celesti esser animati, non solo è opinione peripatetica; mà ancora co assai buone ragioni (secodo che diremo al luogo suo) si può dimostrare: lasciando dunque per hora di parlare dell'anime de i Cieli, dallequali essi son mossi; & solamete per separati da quelle cossiderando i corpi loro, douia sapere ch' al

cuni sono stati peripatetici, c'ha creduto che i Corpi Celesti, separati dall'ui-

telligentia che lo muoue, non sia composto di due nature, cioè di materia, & di forma, mà che pna sola natura sia attuata & figurata, che almouimento a a gli altri accidenti che vi son si sottoponga: e soggetto e non materia la nominarono. La principal ragione, che à ciò gli indusse, prende forza dalla corrottion ch'essi si pensano che segua la prima materia douunque si troua: in maniera che per hauer la materia in natura sua la priuatione di tutte le forme con la potentia e attezza à quelle ; acciò che tal potentia non sia in essain vano è necessario secondo loro, ch'ella non possa perpetuamente star sotto alcuna di queae, & dell' vna spogliandosi, & dea altra vestendosi continuamente venga à portar seco per forza la corrottione delle cose doue si trona. Per laqual coso essendo la materia, secondo che par à questi tali la radice e'l fondamento della corrottione; & essendo il Cielo incorrottibile, come tutti li peripatetici confessano, & prouano, e noi disotto prouaremo; concludendo che la materia non possa hauer luogo in Cielo. Questa loro opinione confermano ancora per esser la materia, secondo che Aristotele diceil soggetto delli contrarij, & della transmutatione sostantiale. Onde non trouandosi nel Cielo alcuna vera contrarietà, come dichiararemo qui di sotto, ne alcuna sostantial mutatione, per esser corpo immortale: ne segue che materia in esso ritrouar per modo alcuno non si possa. Oltra che tutte le cose che son composte, bisogna c'habbiano nouità, cioè ch'alcuna volta sien composte di nuovo dalle parti loro, in maniera che per non essere il Cielo nuouamente composto ma eterno, come vedremo; pare che da se ogni compositio ne, & conseguentemente ogni materia discacciar debbia. Altre ragioni adducano ancor questi che cosi pensano; lequali per esser mia intentione in que Stimiei libri più il dichiarar e mostrar le cose pianamente, che'l quistionare,lasciarò in dietro : & massime perche il fondamento di tutte le lor ragioni consiste in pensar che la materia sia la vera causa, & radice della corrottione delle cose, in cui si ritroua. Ilche se noi mostraremo esser falso, parimente faremo la lor sententia cadere à terra. Per la dichiaration dunque di questa cosa, laqual'è assai importante nella filosofia, douiam primieramente cerca re tra questi corpi inferiori generabili,& corrottibili,dode proceda,come da vera causa sua, la loro corottione. Ilche trouato, facilissimo adito al proposito nostro ci darà poi. Sono questi corpi inferiori e caduchi in molti e molti gradi tra di loro distinti:mà in tre gradi per hora ci basta di considerargli, semplici,misti, & animati; in quest' ordine tra di lor disposti, che gli animati pre suppongano i misti, de i quali son composti, & li misti per la vnione, & compositione de i corpi semplici, che sono li quattro elementi, diuengan tali. Hor se ben tutti li detti corpi in qual si voglia delli detti gradison sottopo-Sti alla corrottione; nondimeno i corpi animati; come son piante, & animali, non inquanto hanno l'anima son serui della corrottione. Percioche quando

FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI la corrottion fosse proprio loro, nissuna cosa si comporrebbe, che animale non fosse; & per il contrario, qualunque corpo fosse animato participarebbe di corrottione: laqual cosa è falsissima, poi che molti corpi si corrompano. che non hanno anima; & altri corpi hanno anima, & non si corrompanosse come sono li corpi Celesti. Medesmamente i corpi misti ancora che non habbino anima, come sono li metalli, le pietre, e tutti finalmente i misti similari. cioè c'hanno le parti non instrumentarie, mà simili in natura al tutto, non han la corrottione come proprio loro, & in quanto misti sono. Conciessa che quando questo foße, corpo, non si trouerrebbe corottibile che non fosse mi-Sto. Ilche è falsissimo, poi che corrottibili son gli elementi, liquali, se ben composti fono di parti essentiali, cioè di materia, & di forma, tuttauia misti chiamor non si possano. Se dunque l'animatione, & la mistione non son proprie immediate, & assolute cause che si corrompin le cose; resta che i corpi semplici, cioè li quattro elementi sien quelli primi corpi che si sottopongano d - corrottione, & rendan corrottibili tutte le cose, nellequal si ritrouano: md da qual causa per Dio vogliam dir noi, che nasca la corrottione ne gli elementi, come à dire (per essempio) nell'acqua? certa cosa è che la sua forma non può far questo . Percioche essendo proprio officio delle forme dar perfettione alle cose doue si trouano, & conseruarle nell'esser loro, non si può dire che insiememente portino à quelle la corrottione, cioè il non essere; specialmente con danno espresso di loro stesse, come quelle che con la destruttio. ne de i lor composti, vengano anch' esse à mancar parimente. La materia che Sta sotto la forma dell'acqua, non può in alcun modo con principal sua intentione esser la immediata causa che l'acqua sia corrottibile: conciosia ch'è officio proprio della prima materia sostener le forme materiali; some quelle che per l'imperfettion loro non posson in se stesse reggersi, si come posson l'intelligentie;ma han bisogno di sostentamento. Di maniera che tanto la for ma,quanto la materia che son parti d'alcun composto, con principal loro intentione concorrano, non al non essere, mà alla conservatione, & all'essere di quei tutti di cui son parti; l'vna portando, e l'altra sostenendo la persettion di quelli . Donde ha principio , & origine questa correttione certamente non d'altronde, che dalla gran nemistà, & contrarietà che si troua tra li quattro grandemente tra di lor nemici nell'oniuerfo, il caldo, il freddo, l'humido, & · il secco, che son le forme de gli elementi, lequali non mancan mai di pigliar ogni occasione che stalor data di nemicarsi, oppugnarsi, & abbattersi l'on -l'altro:dalla cui continua, & perpetua guerra ne risulta per la nuoua generatione e corruttione che tutto il giorno si sa nelle cose particolari, la conservatione eterna delle spetie che l'mondo adornano. La prima materia che fostien la forma di questa ò di quell'acqua, non è quella che cagioni la corcrottion d'essa acqua, mà la caldezza, et la siccità, son quelle che oppugnandola

anandola fan forza di corromperla. E sempre verrà ciò lor fatto, che superiori le saranno in modo, ch'ella resister non possaloro. Gli è ben vero che la materia che ne l'acqua si truoua, ha potentia e attezza di riceuer la forma del fuoco, e de la terra, e qual si voglia altra, per non esser ella con forma sua. propria, maatta vgualmente a tutte. Di maniera che quantunque se dal fuoco sarà corrotta la forma dell'acqua, la materia che nell'acqua stana, subito lasciata la forma di prima; prenderà quella del fuoco; nondimeno non per questo' si ha da dire che ella sia causa principale, che l'acqua si corronpa, poi che solo il contrario dell'acqua è causa di questo. La onde douiam per questo sommamente commendare la prouidentia della Natura, laqual hauendo posto tra le cose ch'ella produce quei quattro grandi aduersari, c'haujamo disopra detto, per il cui contrasto si generan sempre nuoue cose al mon do, reggendo ella che le forme di queste cose a basso come impersette ch'elle sono, han bisogno disostegno; diede loro una materia eterna comune. E accioche potesse tal materia seruire le forme, la fece ignuda di forma propria, e le diede potentia e attezza a riceuer tutte, con appetito non più a questa che a quella appropriato. La materia adunque che sta al presente sotto la forma dell'acqua, vero è che tien possanza e desiderio a la forma del fuoco: non perche ella principalmente appetisca la destruttione dell'acqua, ma hauendo la forma de l'acqua, che al presente sostiene, atta a mancare, è necessario per poter poi prender quella del fuoco, che gli è contraria, che a prenderla tenga attezza; accioche occorrendo la mancanza di quella de l'acqua, claquale per hauer contrario può mancar, com'ho detto) non habbia la materia da restare ignuda, ma possa in vece de la forma l'acqua riceuer quella del fuoco, e cosi de l'altre di mano in mano. Gli elementi, mediante le forme loro, son cosi tra dilor nemici, che in ogni luogo, e in ogni tempo che acco-Stare e toccar si possano in qualche parte, si danno causa di corrottione. Et bo io detto che nel toccar si fanno questo; però che già hauiam noi prouato nella prima parte di questa nostra filosofia, che nessuna attionò mitation reale può farsi mai, se quella cosa, che propinquamente & immediatamente fa; ouero opera, non tocca quella cosa che propinquamente puote, come ancora nella terza parte s'ha da trattare. Et da questo nasce che la guerrache si fan l'un l'altro gli elementi, solo secondo le parti loro, nellequai si toccano, & non secondo la loro totalità fanno questo. Conciosia che non potendo vna quantità corporale penetrar l'altre talmente, che due cor pistieno in vn medesmo luogo proprio; & conseguentemente non potendo. un corpo toccar l'altro per ogni parte della lor profondità, ma solo nelle superficie loro che gli terminano; ne segue che un'elemento tutto insieme non possa insiememente oppugnare, & distruggere on altro tutto, come à dire Laer tutto, il fuoco tutto; ma sol nelle parti loro, che nel confine con l'estremità

mità si toccano. Et da questo si può confermar che la materia non sia la prima, & principal cagione della corrottione delle cose; ma solo l'oppositione de' contrary, percioche tutto vn'elemento insieme, com'è dire il suoco, è composto di tutta quella materia che sostien la forma sua; & nondimeno non è: egli corrottibile secondo la totalità sua insiememente; per non potere il suo: nemico, insieme per tutte le parti sue penetrarlo. Di maniera che sol nelle parti, che di mano in mano vengano ne i confini à scoprirsi à i lor nemici, stasoggetto alla corrottione. Ne voglio io già che si pensi alcuno che per que-Sto sien libere & sicure le parti de gli elementi; che sono nel prosondo dentro lontane da i lor contrarij : come ( per essempio) le parti del fuoco che son ricine al Cielo della luna, ò le parti della terra prossime al centro poste : per cioche con la lunga succession continua del tempo nissuna parte sarà del fuoco, che alcuna volta, ò per dissipatione causata per li mouimenti de i Cieli, ò per qual si voglia altra cagione, non le accada venir più à baso alli confini dell aere, doue le possa da quella esser mossa guerra. Et nessuna parte parimente della terra cosi profonda trouar si può, che col tempo ò per la continua attrattione dell'efalationi, ò per terremoti, ò per altre cause dellequali diremo al luogo suo; non venga à discoprir si & à combattere con l'aria, & con l'acqua. El simile de gli altri elementi si deue dire. Tornando à proposito dico, che il non potersi pn'elemento totalmente corrompere insieme tutto, ancor che tutt'habbia non manco in se materia, che s'habbin le partisue: è segno euidentissimo che la materia con la sua potentia non sia la vera causa della corrottion delle cose; ma solo la nemicitia & la contrarietà che si troua tra le forme de gli elementi. Di quinasce che per non hauere gli elementi, come à dire il fuoco, altre parti in se che la materia, & la forma sua, lequai non si nemicano, anzi concorrano pnitamente all'esser di quello: si vede ch'egli non ha in se principio intrinseco di corrottione; ma ogni suo dan no glivien dalle parti di fuora, cioè da gli altri elementi che gli son contra ry. Et in questo son differenti gli elementi da i corpi misti: percioche doue quelli non han causa intrinseca di corrottione; i misti per la contrarietà che si troua tra li quattro elementi, de quali son composti, vengano ad hauer se ditione & guerra intestina. per laqual cagione, ancor che di fuora nemico alcuno non venisse lor incontra, in ogni modo si corromperebbono. Gli ele. menti, se ben dalla natura è stato dato lor impeto intrinseco di muouersi ò salendo, ò scendendo, per fuggir più che possino da i loro contrarij: tuttauia per esser senza nemici intestini, non hanno alcuno interno principio, per cui: da per se possino corrompersi, ò di altra dannosa alteratione parimente transmutarsi. La onde ancora che, se per caso un corpo misto, come d dire, vnapianta, ò vn metallo, si ritrouasse sopra il Cielo della Luna, hauendo seco i nemici, ch'è li quattro elementi de iquali si compone; verrebbe

col tempo à corrompersi: tuttauia, se una parte di pura terra, ò d'altro sincero elemento vi si trouasse, non hauendo di fuori alcun corpo che lo nemicasse, nè seco bauendo intrinseci aduersari de i quali sia composto; rimarrebbe non offesa, e secura di corrottione. Habbiam dunque da quel che si è detto trouato la vera radice e causa della corrottione di queste cose inferiori; laquale non è la materia, come vogliano alcuni, ma solo nell'hauer nemico: contrario è riposta, e conseguentemente potiam vedere, che punto non vale la ragion di quelli, che per veder che l'Cielo non sia corrottibile, vogliano ch'egli non habbia materia. Laqual ragione (com'ho detto) è debolissima: conciosia che non esendo la materia la vera causa della corrottione, ma l'ha uer contrario, viene il Cielo à poter hauer materia, ancora che sia non corrottibile, poi che la forma sua altra forma non ha che le sia contraria, si come poco disorto chiaramente dimostraremo. E quantunque Aristotele (secondo che adducan questi per confermar l'opinion loro, che nel Cielo non sia matcria) dica in alcuni luoghi effer la prima materia come base de li contrarij, e soggetto della trasmutatione sostantiale; tal che doue ella si truoua, per. forza sia mutation di sostantia, cioè successione di forma in forma, e consequentemente corrottione: tuttauia hauiamo d auertire che questo dice Aristotile solo in quei luoghi doue della prima materia ragiona, non nella larghissima comunità di quella, ma solo in quanto à queste cose inferiori generabili e corrottibili ha ella da ritronarsi. E in cotal guisa considerandola, è cosa chiara, ch'ouunque ella sia, parimente è forza che sia correttione; non perche ella con principal sua intentione la cagioni, e la portiseco; ma perche essendo queste cose più basse possedute da i quattro elementi, ò per se divisi, Smisti tra di loro, le cui forme come contrarie che le sono: si nemicano e si destruggano l'una l'altra: è stata forza che la materia ancora, che cotai forme ha da riceuere, habbia potentia e prontezza à tutte queste forme; accioche ogni volta che l'una per vigore del suo contrario rimanga spenta, non re-Sti la materia ignuda; ma dell'altra che vittoriosa succede, vestir si possa. Di maniera che se fosse possibile che alcuna di queste forme da basso, scampasse dal contrasto che'l suo contrario le potesse fare; verria la materia che la sostenesse à starsi sempre con essa per conservation del composto di cui ella con, la forma son parti. La materia dunque se bene in queste cose basse e caduche non può trouarsi in cosa che non sia corrottibile; nondimeno di questo non cella la principal causa, ma l'hauer cotai forme i lor contrary che la nemi; cano. Et che questa sia opinione legittima Aristotelica, noi veggiamo che quando Aristotele nella divina sua filosofia tratta della materia, non restringendosi più à questa forma che à quella; espone, & esprime la natura di quel la e la diffinisce, non con la sola priuatione delle forme sostantiali, intorno allequali consiste la generatione e la corrottione; nè con la sola attezza e potentia

### FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

potentia à quelle, ma insiememente con la privatione e potentia rispetto alla qualità, alla quantità, e in somma à tutti li predicamenti. Conciosia che la primamateria, non solamente è soggetto priuato di tutte le forme sostantiali inferiori , è possente à quelle , ma ancora prinato d'ogni altra forma accidentale, è possente ad essa, nè in altro tra queste forme è differente cotal potentia , e cotal materia , je non che rispetto alle sostantiali è ella immediatamente prinata d'ese, possente àricenerle, done che le accidentali mediante le forme delle sostantie riceue. Può hauer luogo dunque nella materia prima, la prinatione e la potentia, non solo rispetto alle forme del predicamento della fostantia, ma à quelle del luogo ancora, e d'ogni altro accidente; essendo ella il soggetto de gli accidenti, e non delle forme sostantiali solamente, quan tunque ciò sia mediante queste. Di maniera che quelle forme, che non han bisogno di materia , si come sono le intelligentie , non son sottoposte ad accidente alcuno. Et per questa e non per altra cagione si son mossi li Peripatetici à tenere che le forme astratte, e immortali, sono atti, e intelletti ignudi d'ogni accidente. Hor applicando le cose dette al proposito nostro, potiam conoscere che essendo il corpo celeste sottoposto à più accidenti e specialmente al mouimento di luogo à luogo, è forza che habbia materia in se: laquale è quella che ò immediatamente, ò mediatamente è soggetto de gli accidenti: & è materia per la potentia che tiene à quelli, quantunque ad altra forma sostantiale, che à quella celeste che ella tiene, non siaposente: in guisa che la incorrottibilità de i corpi celesti, non impedisce punto che materia non habbia feco. Et quando dice Aristotile (come adducano gli auuersarij in lor fauore ) che ogni potentia passiua, ouero recettiua, si come è quella della materiaè atta e possente all'esser'e al non essere delle cose che riceuer deue, cioè al riceuerle prima, espogliarsene poi, douiamo auuertire che questo sarà vero ogni volta che la potentia che si prende, solamente verso di quell'atto si confideri, di cui ella è potentia. Di maniera che se la potentia sarà verso la forma sostantiale, verso della medesma sarà la contradittione del poter rice. uerla prima, e lasciarla poi. Si come in queste cose inferiori aduiene : nelle: quali la potentia della materia, non manco risguarda il riceuer le forme del le sostantie che il lasciarle, poi che ella è potente non solo di vestinsi (per essempio ) della forma di Cornelio che già dall'essere, ma ancora di spogliarsene poco doppo. Ma se la potentia si prenderà rispetto ad'un atto, ouer forma accidentale, rispetto à quello stesso sarà possente di contradittione, cioè di riceuerlo prima, e senzarestarne poi. La onde quantunque nella materia del Cielo non sia potentia di contradittione rispetto alla forma celeste che ne dall'essere, rispetto alla quale, come quella che non ha contrario, non si ha da considerar quiui la potentia della materia, tuttauia rispetto poi à nuous enuouo acquisto di luogo si potrà dire la potentia d'essa materia denotare

reontradittione, come quella che nissun luogo à se determina in modo; che tosto per nuouo luogo non se ne spogli. Come ( per essempio) veggiamo che l corpo Solare, che nel segno del leone poco fa si trouaua, poco doppo da quello partendosi, alla vergine è peryenuto ; e quindi alla libra peruerrà, e così di mano in mano. In modo che la potentia che ha la materia del Sole à questa e à quella accidental forma di luogo, si può stimare potentia di contradittione,cioè di riceuerlo prima, e lasciarlo poi. E questo basta à saluare la sententia d'Aristotele; quando dice, che le potentie passiue, ouero ricettiue sieno di contradittione, cioè che riguardino, vgualmente l'essere, e'l non essere del le forme che riceuer deuono. Et cosi si vede apertamente esser opinione peripatetica il tenere che la incorrottibilità de i Cieli non impedisca ne recusi, che in quelli non siamateria, come angomentauano gli auuersary, anzi è forza ch'ella vi sia. Et questo si può confermare con nuoua ragione : percioche ritrouandosi ne i corpi celesti più qualità, si come sono il lume, la rarità, la densità, la transparentia, e simili, non potendosi trouare le quantità in cosa che sia mera potentia priuata d'atto, ma essendo forza che in cosa già attuata si trouino: ne segue che'l corpo celeste, sia atto per se senza materia, ouero habbia in se atto, ò forma che vogliam dire. atto per se separato da materia non può egli essere; conciosia che ogni cotal atto che da materia sia separato, intelletto si dee stimare : il che del Cielo non si può dire . resta adunque ch'egli habbia in atto non Jeparato da materia, mà in essa fondato; accioche le dette qualità possa riceuer: le quali ouunque si trouino, danno inditio di materia com'ogni buon peripatetico può conoscere per se medesmo. A questo si può aggiugnere la ragione che per questa medesma conclusione pone Alessandro Afrodiseo nelle questioni sue naturali; doue dice, che per depender ogni corpo naturale da quei principi e da quelle cause pniuersalissime, che ha ritrouato Aristotele nel libro suo de i Principi, che son la forma, la materia, il fine, ò l'agente ouer causa effettiua; liquali principi e cause ha egliritrouate non per questo, ò per quel corpo naturale, ma per tutti parimente: ne segue, che essendo il Cielo corpo naturale (si come dal non esser eglicorpo matematico, per il passiuo principio ch' egli ha di muouersi, si conosce) harà egli ancora tra gli altri suoi principi da quali depende, la materia parimente, che alla forma si sottopone . E se alcuno dicesse, che l corpo celeste stando sempre attuato, non si può veramente domandar materia la Jua, mà più tosto vn soggetto in atto, ouero attuato chiamar si deue: io dimandarei da chi questo dicesse, che cosa intende per soggetto attuato. Percioche se intende che atto si truoui quiui; non potendo tal'atto esser separato e conseguentemente intelletto, bisognerà dire che ci sia cosa che attuandosi riceua quell'atto: & tal cosa altro non sarà che materia. S'egli intende per Soggetto attuato quella materia, nella cui essentia e natura sia quell'atto; ne Seguirà

seguirà che due nature diuerse, che sono atto e potentia, conuenghino in vna effentia e natura medesma : cosa al tutto impossibile. Ha dunque il Cielo la sua materia, laquale in questo è dinersa da questa inferiore, che la potentia di questa ha rispetto alle forme sostan iali, così in vestirsene, come in dispogliarsene poi, per la contrarietà che tra cotai forme, e lor qualità si ritroua, doue che la materia del Cielo, per hauer forma che non depende da contrario che la nemichi, viene à star perpetuamente sotto di quella; essercitando, la potentia sua, solamente rispetto de i nuoui e nuoui luoghi, che li Cieli mouendosi acquistano successivamente. La onde ben vale questa consequentia: questa cosa ha potentia di acquistar nuouo luogo; adunque ha materia, peroche alla natura della materia in quanto materia, ogni potentia passiva ouer recettiua, tanto d'accidenti, come di sostanze, appartiene. Ma non val già quest'altra conseguentia: questa cosa non ha potentia alla forma sostantiale; adunque non ha materia. Peroche può hauer ella potentia ad altro ac cidente, si come è l'acquisto del luogo; e cosi per necessità barà materia. Il Cielo adunque, se ben non ha in se potentia à nuoua forma sostantiale, tuttania ha egli in se potentia à nuono, e nuono luogo sempre e conseguentemente ha in se materia. Mà tempo è hormai di por fine à questo discorso che si è fatto per dichiarare che nel Cielo si ritroui materia, e qual sorte sia la potentia e natura di quella. Intorno à che veggo bene d'hauer troppo lungamente diste e le mie parole : mà non per altro l'ho io fatto, se non perche alcuni sono che peripateticamente con pertinacia vogliam tenere, che materia in Cielo non sia: laqual cosa hauendo io à pieno mostrato esser falsa, à questo capitolo farò fine.

Come il corpo Celeste sia incorrottibile, e ingenerabile, e come il suo mouimento non habbia contrario. Cap. IIII.

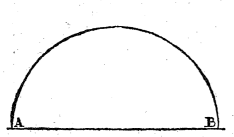
Auend'io nel precedente capitolo dimostrato, non solo che'l Cielo considerato separatamente dell'anima che lo muoue, sia composto di sorme, e di materia:mà ancora come diuersa, e come simile sia quella materia à questa delle cose quà giù dabasso, ri-

cerca l'ordine nostro, che alla incorrottibilità possiamo, de i Celesti corpi. D'intorno alla qual cosa, se ci rimanderemo à memoria quello che si è detto della vera e propria causa della corrottione di queste cose più basse; agenolmente poi, con sol dichiarare che ne i Cieli cotal causanon habbia luogo, parimente la corrottione da quelli si torràvia. Hauendo noi dunque dispradetto e conragione manifestato, che la radice della corrottione di questi corpi inferiori non sia altro che la nemista e contrarietà, che trouandosi tra le forme de i quattro elementi, parimente in ogni corpo inferiore si ritrouaua, ne segue

ne fegue che se noi dimostraremo che la forma del Corpo Celeste non ha forma alcuna che le sia sia contraria, onde possa venir danno e pericolo di distruggimento: chiaramente sarà palese, il Cielo esser corpo incorrottibile, e perche tale egli sia. Per meglio intendere adunque che'l corpo Celeste non habbia altro corpo che gli sia contrario, douiamo primieramente auuertire quanto sagace e provida sia la natura: laquale hauendo posta tra questi corpiinferiori la nimicitia e l'odio che tra li quattro elementi si troua: accioche mediante questo si potesse per la continua generatione & corrottione delle cose particolari conseruare l'eternità delle spetie: assegnò ancora à que sti elementi graui, e leggieri i lor luoghi appropriati, doue la conseruatione. e salute loro ritrouassero. Liquali luoghi si come li corpi che collocar si dewono sono contrary, così ancora bisognaua che fosser tra di loro opposti, l'vno nella parte disoprase l'altro di sotto come veggiamo, verso liquali luoghi. accioche per saluarsi; per scampare in parte da i lor nemici potessero i corpi ritrarsi ne i lor bisogni, fu data loro la grauezza, e la leggerezza, come impeti contrarij da poter mouersi à i luoghi loro, talmente che contrarij mouimenti, cioè il salire e lo scendere, dalli detti impeti conseguiscano. Di mamera che ciaschedun corpo inferiore, è elemento, è misto che sia, necessaria mente ò per se stesso, ò per virtù del elemento c'ha in lui dominio, ha la sua propria, ò grauezza, è leggerezza, mediante laquale può salendo, ò scendendo muouersi verso quella parte, doue la salute sua si troua. Adunque la natura con la contrarietà delle forme donde la alteration corrottiua depende, congiunta in modo la contrarietà delli mouimenti, che nissuna cosa del-Ina di queste contrarietà participa, che dell'altra non habbia parte. Ter laqual cosa se mostraremo con ragione che'l mouimento del Cielo non ha mouimento che gli sia contrario, harem dato inditio manifestissimo, che la sua forma non habbia contrario ancora, come quella che douendo esser libera da corrottione fu dalla natura fatta libera da contrario nemico, che oppugnandola cercasse di distruggerla, e discacciarla. Resta dunque per poter con cludere la incorrottibilità del corpo Celeste, il demostrare che'l mouimento suo non habbia movimento contrario . Percioche seguendo à questo di nesessità che la forma ancora di quello non habbia contrario alcuno, ne seguira medesmamente che corrompersi non possa, poi che non può d'altronde. nascer la corrottione, se non dalla contrariet à de corpi che si nemichino. Per conoscer dunque che'l mouimento Celeste non ha opposto alcun mouimento, primieramente egli è cosa certa, che se alla circolatione s'oppone alcun mouimento, ò quello sarà per linea retta, ouero per circolare, poi che non si trouan altri mouimenti semplici che questi, com'habbiamo dichiarato disopra. E di questi due più par da pensare che il retto si opponga al circolare, che il circolare stesso, come più dinerso da quello. Percioche niuna linea si può trouare

#### FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

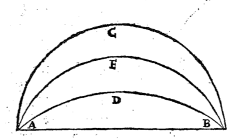
trouare più diuersa della retta che la circolare, laquale con il conuerso dalla parte difuora, & col concauo di dentro par che s'opponga a quella. Onde non opponendosi al mouimento circolare il retto, & come prouaremo molto-manco doueremo stimare, che'l circolar mouimento se gli opponga. R che la circolatione non sia opposto mouimento retto, à questo si può conoscere, peroche non si trouando altro semplice monimento retto, che il salire, e lo scendere, i quali due tra di loro opposti sono; se diremo che all'uno di que-Sti, come à dire, al salire s'oppongala circolatione, verrà il salire ad hauer due contrarij, cioè il descendere, e la circolatione: cosa al tutto impossibile, poi che trouar non si possano contra vna cosa, più contrarij che vno, si come nel capitolo secondo fu disopra dichiarato. Non può dunque il mouimento retto al circolare esser contrario. Medesmamente se alcuno volesse dire che si come tra due puntiseparatamente posti si possin produrre due mouimenti per linea retta al contrario l'un dall'altro; com'à dire l'un dal punto A. verso il punto B. el'altro per il contrario da B. A. così ancora possino per linea circolare due mouimenti tra li detti punti ritrouarsi; com'à dire che l'una dal punto. A. per linea circolare venga verso. B. e l'altro da. B. pure per circolar linea verso. A. risponderei à chi cosi stimasse, che tale opinione non è secura. Percioche douendosi ogni distantia che sia tra due estremità,



misurare per la più breue linea che stender si può tra quelle, la qual per sorza sarà la linea ret ta,e non è marauiglia se li moui menti retti che per quella incontra l'un dell'altro si fanno, son contrary, poi che per non hauer altro viaggio che una stef sa linea, doue mantenendosi ret

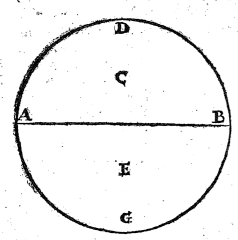
ti si possin fare: l'un con l'altro si rincontrano di necessità. Mà nella linea non retta non può questo auuenire: conciosia che se vorremo noi la distantia tra due estremità, com' à dire tra. A. & B. misurare con linea corua, non vna, ma molte, e per di meglio infinite potranno imaginarsi cotai misure: poiche noi dal punto. A. al punto. B. non solo potiamo con la corua linea. ACB peruenire, ma con la. AEB. e con la. ADB. & infinite vitre, che da. A. à B. per mouimento non retto produr si possano. Come vorrem dunque noi che à quel mouimento, che da. A. à B. si facese per vna delle dette linee corue, com'à dire per . ACB. sia contrario per necessità il mouimento dircolare che da. B. da. A. sia per farsi? poiche si può dal. B. peruenire al. A. senza passar per la linea BCA. per laquale habbiam sotposto che si faccia quell'altro; mà per altre circonferentie, come. BEA. BDA. & altre infinite.

Di maniera che cotali mouimenti, se ben da diuerse, e contraposte estremità



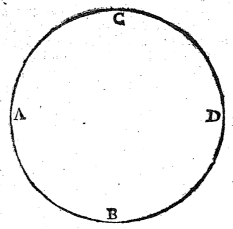
prendan principio tuttania non procedendo necessariamente per li medesmi camini, ma per separazi von dall'altro, non si può veramente stimare che sien contrary. Ma dirà sorse alcuno, che se non saran contrary quei mouimenti, che per diuerse circonferentie si faranno incontra l'un

dell'altro; allhora nondimeno saran contrary, quando per la medesma circonferentia si ricontrasseno. Come se per essempio, nella già posta figura, l'uno dal punto. A. al. B. per la circonferentia ACB. si facesse, e l'altro dal punto. B. ad. A. non per diversa, ma per la medesma circonferentia, BC.A. e massimamente questo auerrebbe quando la detta circonferentia fosse semicircolare, per esser allhora il punto. A. distante da. B. per distantia diametrale, che e la maggiore che nel circolo trouar si possa. A tutto questo rispondo che quantunque la contrarietà di mouimenti si habbia da considerare per la distantia de i termini donde si fanno: in guisa che quanto più sarà tal distantia, maggior sarà la contrarietà delli mouenti che tra quei termini si faranno, tuttauia questo non basta per la contrarietà de i mouimenti. ma bisogna che si faccino per quello spatio che misura quella distantia, e cosal distantia sempre si misura per linea retta come breuissima tra tutte l'alre che distender vi si potessero. Ancora che dunque nel circolo le estremità del diametro sieno due punti li più distanti che sieno nel circolo: nondimeno perche questa distantia non per linea circolare, ma per il diametro misurar si deue: di qui è che li mouimenti che si fanno tra i detti punti, allhora solamente saran contrary, quando dirittamente per il diametro si faranno: non già facendosi per la circonferentia, laquale non è legittima misura di quello spatio, e di quella distantia, poi che determinare, e misurar si deue ogni distantia per la breuissima linea che più si può, e conseguentemente per la linea retta. Et se pur sosse ancora chi dicesse, che se non in vn medesmosemicircolo considerandosi li movimenti, che han da esser contrary: ma due semicircoli distinti si prenderano: i quali giunti insieme, vn'intiero circolo componghino, come (per essempio) li semicircoli. C. & E. de i quali si produca il circolo. ADBG. allhora si potrà forse dire che'l mouimento che da l'una estremità all'altra del diametro, com'à dire dal punto. A. al punto. B. si faccia per il semicircolo. ADB sarà contrario al mouimento, che dall'altra estremità



estremità del diametro, cioè dal punto B. al punto. A. si faccia per il semicircolo. BGA. A chiunque così dicesse risponderei primieramente che il medesmo inconueniente ne segue, che in vn solo semicircolo ne seguirà: peroche la distantia che è tra A. & B. non per l'uno semicircolo ADB. ne per l'altro BGA. si misura, ma per il diametro. AB. ilquale è linea retta. Dimaniera che douendosi li mouimenti contrary far sopra di quella linea che misura la

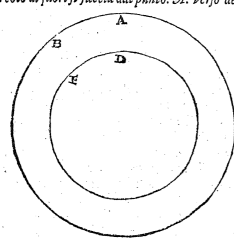
distantia delli termini donde si fanno: ne seguirà che cotali mouimenti fatti per li due semicircoli detti, non sien contrari. Appresso à questo, quando pur noi volessimo concedere alcuna somiglianza di contrarietà tra i due mouimenti semicircolari detti: non per questo hauiamo che'l mouimento circolare possa hauer monimento contrario. Peroche se i monimenti semicircolari già detti, compiranno la circolation loro, e diuerranno circolari compitamente, come à dire che'l mouimento. ADB. seguendo per G. ritorni in. A e'l mouimento per. BGA. seguendo per D. faccia ritorno in. B. allhora chiaramente veder potremo, che cotali presi mouimenti solo esser non possano fra di lor contrary, ma vn medesmo mouimento diverranno, cioè per vn medesmo verso l'uno e l'altro si produrranno. Conciosia che come il mouimento che si fa per la circonferentia. BGA. sarà venuto in. A. nella medesma guisa à punto, cioè per il medesmo perso si farà poi, che habbiam detto farsi l'altre mouimento per. ADB. come ciascheduno per se stesso può considerare. Restasolo per far tutte le imaginationi, che per tal cosa si possan fare, che noi ci imaginiamo in vn circolo due mouimenti, che verso diuerse parti si faccine l'un dell'altro: come (per essempio)nel circolar ACDB. l'un mouimento dal punto. A. si faccia verso. C. e quindi passando al. D. & al. B. per tornare in. A. e l'altro dal punto. A. non verso. C. ma per diuersa parte verso. B. e quindi al. D. & al. C. tornando finalmente in. A. Cotali movimenti adunque potrà forse pensar'alcuno che contrary stimar si debbino. Ilche parimente non è da dire, conciosiacosa che douendosi li mouimenti che son contrarij, per questo stimarsi, perche à contrarij termini si facciano, poi che si deue specificare ogni mouimento, e qualificarsi per il termine à cui si fa:si come auuiene del discendere, e del salire, i quali per questo son contrary, perche



perche il luogo disopra, & quel di sotto contrari sono:come vor remo noi che nel circolo ACDB il mouimeto che si faccia. A.per B. & per. D. ritornando in A. sia contrario à quello che dal puto. A. si faccia & per. C. & per. D. ad. A. ritorni ? poi che sol vn ter mine stesso è quello, dalquale am bedue li mouimenti si fanno; & vno stesso quello à cui peruenga no, come à dire il punto. A certamete innessum modo può dirsi questo. Oltre di questo se la vera causa, & intentione delli moui-

mentisono i termini à cui si peruiene; perche vorremo noi multiplicare le sorti de i mouimenti, che ad vno stesso termine si deggin fare? certamente il far questo è tutto vano, & indarno saria l'ono de i detti mouimenti, se per Laltro al medesmo termine si peruenisse: nel modo à punto che vano saria il voler porre nella natura due sorti di descendimenti, che verso il medesmo centro del mondo si facessero: delliquali certo l'uno sarebbe vano: ilche non suol far la natura nemicissima di far cosa indarno. Et quando pur tali que scendimenti perso del centro si dessero, certo è che contrary non si pogrian dire, poi che verso d'un medesmo termine sarebbon fatti. A questo si aggiugne che se noi volessimo che due mouimenti, che in vn circolo si faces. sero, come nella precedente figura nel circolo. ABDC. il mouimento. ABD CA. & ilmouimento. ACDBA. fosser contrarij; ne seguiria che douendo i mouimenti contrarij, & potendosi ogni punto che nel circolo si prenda chia mar termine, poi che l'ono più dell'altro terminato non è; saria necessario che tutti quei puntifoßer contrary, & quel che peggio è, qual si voglia punto, contrario sarebbe di se medesmo: cosa al tutto impossibile, come ogn'un vede. Et oltre di questo saria forza che in ogni parte del detto sircolo s'oppugnassero i monimenti, se contrarii fossero, & s'impedissero Pono l'altro. Di maniera che è essendo ambedue d'ogual forza, en non preualendo più questo, che quello, ne nasceria quiete, & vani sarebbono gli impeti in ambedue: ouero se l'on più dell'altro potesse, quello ilquale minor forza hauesse, parimente restarebbe vano: & conseguentemente verrebbe ad essere perpetuamente vano quello impeto, & medesmamente vana quella potentia, che riguardasse quel mouimento, che mai con potesse ridursi ad atto. Laqual cosa si dee stimar fuora d'ogni conuene. uolezza, Parte II.

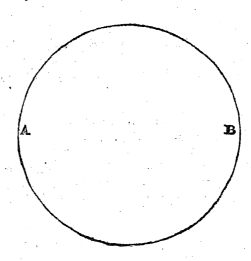
molezza, per la proprietà che ha la natura di non far cosa indarno; & massimamente quando quella cosa che fosse vana, in perpetuo cotale durar douesse, come auuerrebbe nel caso nostro. Ma dirà forse alcuno, che ciò saria vero quando i mouimenti contrary hauessero à farsi in vn medesmo corpo sferico, oueramente nella medesma circonferentia d'vno stesso circolo, come nel caso posto, & nella figura assegnata disopra supposto habbiamo. Ma quando noi supponessimo che in due diuerse sfere, ouero diuersi circoli si facessero l'vno, nell'altro incluso, si come i corpi Celesti collocati si trouano: allora nessuna cosa impedir potrebbe che contrary mouimenti per li detti due circoli potesser farsi. Si come in questa figura il mouimento, che nel circolo di fuori si faccia dal punto. A. verso del punto. B. potrà dirsi con-



trario à quel che si faceia nel circolo di dentro dal punto E. verso del punto. D. A questo rispondo, che essendo questi due mouimenti fatti per viaggi dinersi in tanto, che mai l'vn contra il ter mine dell'altro non sia per gire, come potrà contrarietà chiamarsi la loro se nessun termine, à punto dell'un circolo si può stimar contrario à qual si voglia punto che nell'altro sia ? Bisogna

dunque che li mouimenti, c'han da esser contrary, si faccino in guisa che al medesmo termine, da cui partendo si fa l'vno, cerchi di peruenire l'altro: come nel descendere, & nel salire auuiene, de'qualil'vno si fa verso il centro del mondo, donde l'altro si fa partendo. Doue che nel caso posto, ciò che si faccia per l'vn de'circoli, facendosi per diuersa strada in tutto dall'altro, non potrà rincontrare, nè oppugnare, ò impedire, ciò che per l'altro mouimento si faccia mai: si come auuenir dourebbe se veramente mouimenti contrary sossero. Et s'alcun pur replicando dicesse, che noi veggiamo li pianeti, come à dir il Sole nel medesmo orbe suo hauer due mouimenti, l'vno verso Leuante, & l'altro verso Ponente due punti opposti tra diloro, risponde rei che cotai mouimenti son fatti sopra diuersi Poli, & non sopra i medesmi, si come si ricercaria quando hauessero ad esser contrary, & fare incontro. Di maniera che l'vn de i mouimenti del Sole facendosi per il circolo equinottiale,

nottiale; d'suo paralello, ouero equidistante, e l'altro per l'Ecclitica, hon pof sano in modo alcuno dirsi i contrary, ne può nascer incontro, ouero intoppo per cotal modo; si come ogni mediocre Astrologo può de mostrare. Più altre cose, s'io non temessi di porger tedio à chi sia per leggere, potrei dire intorno à questa materia, dimostrando, nissun mouimento esser contrario al circolare che sia naturale dico naturale, perche secondo la consideratione matematica si potria forse dire, che un circolo stesso si potesse considerare per virtà della fantasia, muouersi sopra i medesmi poli à due parti contrarie come nel la si gura che qui è posta, dal punto. A verso di B. & da B. verso di A. ma tal cosa naturalmente, secondo che silososiamo al presente, non può hauer



luogo, come troppo forse lungamente haabiamo dichiarato.Raccogliendo du que la intentio mia in que Sto capitolo, dico che non trouandosi mouimeto,che sia contrario al circolare. quale è quello del Cielo, conseguentemente non se può trouare forma che sia veramete contraria à quel la del corpo Celeste, nè cor po alcuno che se gli oppon ga. Onde nasce che essendo la vera radice della corrottione la vera contrarie tà che ò trali corpi, ò tra

lor forme si troua: si come delli quattro elementi in queste parti à basso aduiene: verrà per questo il corpo Celeste à rimanere incorrottibile. La cui materia per la potentia, e prontezza che tiene à nuouo e nuouo luogo, salua la natura sua potentiale, laqual non manco per il vestirsi e spogliarsi ogni hora di nuouo luogo successiuamente, si ha da poter saluare, che per il vestirsi e spogliarsi di forma sostantiale si faccia qua giù à basso. Di maniera che per la materia che tenga il Cielo, non ha egli corrottione; mà resta incorrottibile in tutto, con piena sodisfattione di essa sua materia, della forma che tiene, senza appetito ad altra forma perpetuamente. Per le medesme ragioni anco ra si dee stimar che'l medesmo Celeste corpo sia priuo di generatione, cioè ingenito, e non fatto per alcun tempo. Conciosia che hauendo ogni vera generatione necessità de i contrari, poiche ciò che si genera, si genera del suo contrario, si come à lungo su da noi dichiarato nella prima parte di questa nostra filosofia

filosofia:ne segue che si come li Cieli son privi di contrarietà, cosi ancora sien liberi da ogni generatione sostantiale, e non generati ne fatti mai. Et à que sto si aggiugne che quando li corpi Celesti fosser di nuovo generati, bisogneria che innanzi la loro generatione, la materia loro hauesse haunto potentia, e prontezza passiua, ouero ricettiua, rispetto della forma loro: e consegue. temente per esser ogni passina e recettina potentia, potentia di contradittione,cioè non manco atta al riceuimento che al perdimento di quell'atto ouer forma, di cui ella è potentia : saria forza che quella materia che si troua in Cielo,si come haueua in se potentia di riceuere la forma Celeste per generatione; così hauesse potentia di spogliarsene e restarne priua. Onde hauendo dichiarato eßer impossibile che'l Cielo si corrompa, parimente ne segue che generar non si potesse mai. Non ha dunque la materia de i cieli potentia al. cuna rispetto alla forma sostantiale, di cui ella è vestita, ma in perpetuo con sua piena sodisfattione si sta con quella. E per questo si può concludere, che non solo li Cieli non sono corrottibili, mane generabili ouer geniti sono.

Come i corpi Celesti non possano riceuere augumento, ò diminutione alcuna, Cap. V.



ER conoscere che li Corpi Celesti non son soggetti ad alcuna sorrottibilispercioche qual si voglia sorte di augumento, è diminutio veduto per le già dette ragioni, che sieno ingenerabili, & incor-

mente

ne supponendo generatione, e corrottione; si può tener per certo, che non hanendo luogo in essi queste transmutationi, parimente quelli hauere non lo potranno. Trouast l'augumento de i corpi di tre maniere. L'ona è quando co sem plice aggiugnimento d'un corpo à l'altro senza alteratione sostantiale, dinien maggiore quel tutto che ne risulta. Si come (per essempio) aggiunte più pietre I pna all'altra, chiamaremo augumento quel crescimento, onde il cumulo vien maggiore;e per il contrario diminutione ogni volta che per torne via rminor quel cumulo ne rimanga. In vn secondo modo s'vsa di chiamarsi augumento quel crescer di tumore, ò di ampiezza, che può faren corpo diuenedo più raro: si come dell'acqua, dell'aria, e dell'altre cose, che rare si fanno, auuenire si vede tutto'l giorno, al cuimodo di augumetare si oppone qua diminutione, che per la consideratione de corpi si può fare, ond essi di minor ampiezza rimaghi no. Resta vn terzo modo di augumeto più vero, e più proprio de gli altri due , et è quando un corpo per la generatione d'un' altro corpo, che si transmuzi in sostaz a sua si fa maggiore, e gsto solamete appartiene à cose animate, si come nelle piate, e ne gli animali: i cui il Cielo che fuori entra, trasmutato sostatialmente nella natura della coja che s'augumenta, quella rende maggiore. Hor perche i Cieli sono animati, com'al suo luogo dimostraremo, parrà forse douere, che ad essi questa sorte d'augumento più che l'altre appartenga: dimaniera che quando questa si mostri in essi impossibile, tanto più si possa concedere per dimostrato dell'altra ancora. Certa cosa dunque è, ch'essendo questo augumento oftimo c'habbiam detto, ha bisogno di generatione, come meglio si dichiarera nella terza parte di questa nostra filosofia: & non trouandosi generatione in corpo Celeste alcuno: l'augumento parimente non phaurd luogo. Onde sagacissima e providentissima si dee stimar la natura, poi che reggendo ella i corpi Celesti priui di cotale accrescimento, tolse da essi ogni sorte d'instrumento necessario per l'ugumento, si come per il contrario à gli animali, & alle piante, che augumentar si deueuano, fece le parti loro di dissimil sito, figura, e temperamento: secondo che ciascheduna à proprio officio determinato doueua sernire come instrumento. Han eli animali la bocca, lo stomaco, il ventre, il fegato, il core; hanno le piante, le radici, i tronchi, le cortecce, la medolla; accioche con questi instrumenti. l'appropriato cibo che riceuano, possano in lor propria sostanza transmutare:onde ne diuenghin maggiori, & maggior quantità, fin che alla perfettion loro peruenghino, acquistino di mano in mano . Mà li corpi Celesti, doue co . tal augumento non s'haueua da ritrouare, con le parti lor simili fabricati furon dalla natura, priui d'ogni instrumento, & raccolti nella loro rotondità, se condo che vederemo al luogo suo. Diminutione ancora che sia contraria al detto augumento non ha luogo in loro: peroche nascendo questa dalla corrottione, & dal perdimento d'alcuna parte, diminuire in tal guisa non potran mai quei corpi, che di corrompersi non han possanza. Hora essendo, come s'èveduto, lontano da i Celesti corpi, cotal modo d'augumento, che nel terzo luogo fu danoi posto, & più de gli altrimodi, pareua da creder che loro, come animati che sono conuenisse: molto meno ogn'altra sorte di crescimento conuerrà loro. Ilche ancora da questo si può confirmare : che crescer per rarefattione, à discrescer per condensamento non potrà quel corpo, che ne caldezza tiene, ne freddezza, ne altra simil corrottiua, proprio di questi elementi qua giù da basso; senza lequali qualità, rarefarsi, ò conden-Jarsi, cosa non puote alcuna. Medesmamente non potrà corpo Celeste alcuno, per aggiugnimento d'altro corpo che se gli vnisca, ò per separation di corpo che da lui si divida, ricevere ò crescimento, ò diminutione, in modo, che quel corpo che ne resulta ò ne resta, Celeste sia. Percioche quei corpi, che pnir si possano, medesmamente partire, & separarsi potranno ancora : ilche con la incorrottibilità de i Cieli non può stare, poi ch'ogni pera diuisione inditio porge di potentia di corrottione. Et s'alcun dicesse che elsend'il Cielo corpo, e conseguentemente quantità, da cui proprio è poter riceuere Parte II.

uere partimento, & divisione, secondo, che nella prima parte di questa no. Stra filosofia habbiam dimostrato; par da dire ch' egli à cotal divisione sia sotto posto, risponderei che ciò, inquanto corpo non naturale, mamatematico si consideri il Cielo, gli conuerrà. Percioche separandosi con l'intelletto nostro la quantità dalla materia che la sostenta, molte proprietà le s'attribuisco. no, si come la divisione in infinito, l'infinito aggiugnimento, & altri accidenti simili, che per vigor della fantasia, & dell'intelletto nostro potiam considerare di lei. Liquai s'applicaremo la medesma quantità alle materie naturali, che la sostentano, attribuirsele non potranno: poi che le cose naturali,secondo che dichiarato habbiamo, à minima, & suprema quantità sono determinate, di cui nè in maggiore, nè in minore trouar si possano. Li Cieli adunque, quantunque come corpi matematici, per l'imagination nostra separatamente presi, sieno ad aggiugnimento & à diminutione sottoposti: tut. tauia in quanto Celesti sono, ne augumento, ne diminutione riceuer possano, secondo che disopra s'è dichiarato. Il nodrimento medesmamente di Celesti corpi non conuiene come à quelli, iquali essendo privi d'ogni contra rietà di vera qualità alterativa; non hanno in se domestico combattimento. onde venga à consumarsi à distruggersi qualche parte loro, & conseguente. mente ad hauer bisogno di restauratione per il nodrimento : si come nelle piante, & ne gli animali auuiene. Oltre che non potendosi alcuna cosa animata nodrire, senza che dentro generatione, & corrottione auuenga, secondo che diremo al luogo suo; come vogliam noi che il Cielo, che non ha luogo à generatione, ò corrottione alcuna, à nodrimento si sottoponga? Medesmamente vera alcuna alteratione non può trouarsi in esso. Conciosia che alterandosi propriamente le cose, mediante principalmente il contrasto de quattro grandissimi nemici, che sono al mondo: il caldo, il freddo, l'humido, e'l secco: allequali quattro qualità, tutte l'altre qualità sensibili, & corrottine si riferiscono: Si come ne i corpi divini, cotali qualità non si trovano, così parimente propria & vera alteratione non vi si trouerà mai. Non nego già che impropriamente non si soglia dire, che si alteri un corpo Celeste per la mutatione d'alcuna qualità che si faccia in lui; si come nel corpo lunare veggiamo auuenire, c'hora acquista il lume solare, & hora il perde secondo che ò con questa parte ò con quella il riguarda, ò che l'ombra della terra alcuna volta glielo impedisce, & simili altre mutationi. Màdico bene, che cotali mutationi non si possan chiamar vere, e proprie alterationi, poi che queste solamente in quei corpi han luogo, iquai tengano in se caldezza, ò freddezza, ò simili qualità contrarie, che non si trouano ne corpi diuini; come in quelli che nè caldi,nè freddi,nè humidi,nè secchi, ò simili stimar si deuono. Et à chi dubitasse come il Sole (per essempio) non essendo caldo, possa produr caldezza quà giù à basso, & la luna humidezza non essendo humi-

dità. & così fatt'altra dubitatione: io mi riserbo à risponder loro nella terze parte di questa nostrafilosofia: doue chiaramente mostreremo, come dal Sole possavenir caldezza in queste parti, senza che i Cieli che son in quello intermezo si scaldino: & come da i corpi Celesti proceda la luce, & l'altre que lità che diffondano nel mondo à basso. Per hora voglio che mi basti hauere assai abondantemente dimostrato essere i corpi divini ingenerabili, & incorrottibili, privi d'ogni augumento, & d'ogni diminutione; privi di movimen to, & d'ogn'altra propria alteratione; & liberi in somma d'ogni danno, & pericolo ch'auuenir possa loro, & durar securissimi eternamente. Per confermatione di questo inditio, di non poco momento si dee stimare, che in tante migliaia d'anni che son passati, non s'ha memoria che sia stata per sino ad oggi persona alcuna, non solo del volgo, ma dotta ancora nella bellissima scientia dell'Astrologia, c'habbia offeruando potuto conoscere, che quei corpi luminosi Celesti, ò erranti, ò fissi che gli prendiamo, sieno per quanto si 20glia piccola parte loro, fatti ò maggiori per augumento, ò minori per diminutione; ò che gli spatij & le distantie loro habbin nello stellato Cielo, pariato pur un sol punto da quello che s'eveduto per l'adietro sempre, & oggi si vede ancora. Et gli Egitti semplicemente, iquali per più migliaia d'anni affermar soleuano d'hauer memorie de i tempi andati, più che qual si voglia altra nation del mondo: & per questo antichissimi di tutti gli altri habitatoridella terra si stimaron sempre, tuttania con tanta loro antichità, inditio alcuno divera alteratione, ò di corrottione, ne i divini corpi non conobber mai . Nè con ragione può dir alcuno, che questo, non per la incorrottibilità de i Cieli auuenga, ma per la tardezza dell'augumento, & della diminutione che si troua nelle parti loro: dimaniera che se ben per l'immensa grandezza di quei corpi, & marauigliosa lontananza da noi che siamo qui da basso na picciolissima particella, che in alquante migliara d'anni sia, ò accresciuta, ò perduta nelle parti loro; non ha fatta apparentia manifesta al senso della vita nostra: nientedimeno non è per questo, che à poco à poco non si vadin'alterando in guisa, che quei corpi altissimi, che quantunque sin'oggi non sia stato ciò conosciuto; tuttania per li tempi anuenire, tanti, e tanti anni potranno riuolgersi, che cotal mutatione cominciarà à farsi manifesta. Questa obiettione (com'ho detto) non può con ragione fare alcuno; percioche il dir così, non è altro che opinion volontaria, & non fondata ò in senso, ò in ra gioneuol argomento alcuno. Nè deue l'huomo à fintione & à voglia sua produrre opinione, che non gliene porga occasione il senso stesso, ò che necessario argomento, & ragioneuole demostratione à ciò non l'induca, doue che nel proposito nostro al presente, non solo non auuiene che ragion oi mostri n danno de i Cieli, quella che l senso non ha conosciuta aucora; ma per il contrario potenti ragioni, & verisimili molto ci fan fede dell'incorrottibilità<sub>2</sub>

bilità, & eterna faldezza loro, si come veduto habbiamo. A questo s'aga ziugne ancora, ch'essendo il comun consenso di tutti gli huomini, molto sempre vicino alla verità; potiam per questo stimar esser vero quanto habbiam detto. Conciosia che tutte quelle nationi c'hanno hauuto qualche stima di religione, (ne d'alcuna s'ha memoria, c'hauuta non l'habbia, quantunque al cuni pochi particolari huomini sieno stati, che pieni d'impietà han negato esfer al tutto, Dio, si come fece Diagora, & Protagora, & altri pochissimi,liquali alcuna polta nascan mostri della mente ) tutte queste nationi dico, così barbare, come ciuili, hanno il Cielo assegnato à Dio grandissimo per proprio seggio; & in alto han sempre rivolto le faccie loro ogni volta che con prieghi han voluto chieder gratie al sommo Dio. Et quei popoli stessi, che ò per costume quasi fieri, & inhumani, & pieni di crudeltà, & ne i tempi presen ti, ò de padri, ò de gli aui nostri, si son trouati in queste terre nuoue del Temistitano, che nuoua Spagnasi domanda, & in quelli del Perù, onero nuouo mondo son domandate; & in altre isole ancora di nuouo discoperte: questi popoli dico cosi fieri, & rozi come sono, hauendo nondimeno in costume di adorare per loro Dei il Sole, ò la Luna, od altri corpi luminosi del Cielo. Lequal cose per altra cagione non anuengano, se non perche essendo giudicati i corpi Celesti priui d'ogni pericolo di corrottione, eterni & diuini : è paruto sempre che à Dio, ilqual parimente è eterno, & immortale, cotai seggi proportionatamente s'accommodassero. Laqual cosa è apertissimo inditio della · perità di quanto intorno allo incorruttibile, inaugumentabile, & inalterabil natura de i Cieli, & conseguentemen-

mmortate, total jeggi proportionalamente sucodassero. Laqual cosa è apertissimo inditio delle perità di quanto intorno allo incorruttibile, inaugumentabile, & inalterabil natura de i Cieli, & conseguentemente habbiamo in questo Capitolo lungamente, & chiaramente ragiona.





## PARTE SECONDA DELLA FILOSOFIA

NATVRALE

DI M. ALESSANDRO
PICCOLOMINI.

LIBRO SECONDO.

Quanto sia importante cosa per la filosofia naturale, il cercare, e uedere se corpo alcun naturale d'ampiezza infinita trouar si possa. Cap. I.



OICHÉ noi habbiamo fin qui d'mostrato, quali sieno li primi corpi, de i quali come di parti sue principali
si compagna quest' pniuerso: perche tra coloro che hanno
filosofato, non son mancati di quelli, che hanno assegnato
all'uniuerso principi di quantità infinita, ò uno, ò più secondo la diuersità delle sette loro: sarà ben fatto, che noi

reggiamo, se alcuno de i cinque primi corpi, che habbiam trouati, sia da stimarsi di grandezza infinita: e se sinalmente sia possibile che nella natura delle cose, alcun corpo si truoui spatioso, er ampio infinitamente; ouero se que sta è vna di quelle cose, che esser non possan in alcun modo. Et è questa disputatione di non poca importantia: perche dal prendersi il principio di silosofare, nell'uno, di nell'altro, di questi modi, e dal porre li principii dell'uniuero so di quantità sinita, dinfinita; grandissima diversità suria per nascere nell'uno deterni

determinare poi le cose della natura : si come apertamente si può vedere con L'essempio di tanti gran filosofi che sono stati . Tra i quali quelli , che li principi dell'universo han posti infiniti, quato più han poi proceduto filosofando, tanto più diversamente banno le cose scritte; da quello che han fatto quelli altri che per il contrario quantità finita hanno posto ne i principy loro. Laqual cosa recar non ci deue marauiglia alcuna: conciossa, che in tutte le cofe siano di tal momento li principi, sempre, che ogni poca di varietà d'errore che si prenda in est, marauigliosamente cresce nel processo che verso'l finesi facciapoi: secondo che di coloro veggiamo aunenire, che volendo far viaggio di luogo à luogo erran la strada nel principio del loro sentiero. Per cioche se io (per essempio) volendo di Roma partire, per andare alla mia villa di Toscana; come son solito di fare ogni anno; in vece d'oscir della porta Flaminia, per quella vscisse di San Sebastiano prendendo la via Appia per mio camino: certamente l'error nel principio non importarebbe più che vn miglio à pena, che tra lo spatio si truoui di queste porte ilqual'errore in poco d'hotta, accorgendomene io da principio, potrei correggere. Ma se di ciò non presto accorto, seguirò nel cominciato errore à dilungarmi da Roma, tuttania più perdendo dell'intention mia; finalmente in vece di Toscana in Calabria arriuando, harò fatto quel' buon cangiamento d'aere, e di conditione, che ogn'un può vedere. Potrei con mille altri diuersi essempi mostrar quanto importino gli errori, che si fan da prima in quelle cose che han da esser principij, e fondamenti d'alcuna impresa; e far vedere che se bene tali errori saran da prima quanto si voglia piccoli; tuttauia incredibil danno recaranno ne i fini delle cose poi . Ma lasciando ogni altro essempio, voglio solo, che mi basti quello che auenir si vede nelle cientie di Matematica. Ha ogni buon Geometra per on de suoi principi stabilito e saldo, che nisuna quantità continua cosi piccola trouar si possa, ò corpo, ò superficie, ò linea che la sia, laquale in più parti non si possa dividere, e quella in altre di mano, in mano, à più piccole particelle in infinito, è venendo sempre di maniera che minima superficie, ò minima linea non ha da concedersi, che indivisibil si resti per piccolezza. Questa verità ha da supporre per suo principio, e per suo fondamento ogni legittimo Geometra, come cosa che ha da esser prouata non da lui, ma dal filosofo naturale; e da noi nella prima parte di questa nostra filososia abondantemente su dichiarata. Tutti coloro adunque, che volendo por mano in qual si voglia Geometrica scientia, erran in questo principio, in maniera che si pensino potersi dare vna linea cosi breue che indivisibil si resti per la sua piccolezza, si come fece Antifonte nella quadratura ch'egli fa cea del Circolo: tutti questi dico, se han da principio l'error loro, consistendo in cosa si piccola, com'è quella breuissima minima indivisibil linea, che concedano, par che sia errore di poco momento: niente di manco nel successo delle scientie.

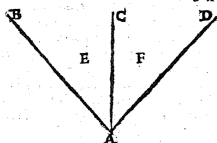
scientie poi conosceranno che ruina grandissima, e danno incredibile alla verità portarà seco nelle conclusioni, che ò in Astrologia, ò in perspettiua, si fanno poi: o in altre scientie, che alla Geometria si sottopogano: tanta forza in ogni cosa hanno li principy, e tanta diversità n'apportano per essere è falsamente, ò conucneuolmente presi. Hor se nelle Matematiche vn princi pio cosi piccolo in quantità, com'è pna minima linea impatibile per piccolezza, preso nondimeno per errore come principio, ha tanta posanza e forza, che grandissima ruina alle Matematicali scientie apporta : che vogliam noi credere che alla natural filosofia sia per fare vn corpo di grandezza, e spatio infinito, quando per principio di quella falsamente prendendosi se le lasci venire à basso? Si come hanno fatto molti filosofi, i quali à che disordine, e à cheruina condusser per questo poi le cose della natura: coloro che lo possan conoscer bene, che attentamente leggono le sententie, e gli scritti loro. Accioche adunque noi potiamo securamente edificare filosofando sopra li principi e fondamenti che noi prendiamo; è ben fatto, prima che più oltra andiamo di discorrere diligentemente se corpo infinito si ha da concedere come principio dell'uniuerso. Percioche ogni errore che si facesse d'intorno d questo, non solamente saria di granmomento come principio (ilche di tutti i principii auuiene ) ma sarebbe egli ancor grande in se stesso, come infinito si supponesse. Per laqual cosa è ben fatto (com bo detto)che discorriamo, se tal infinità ritrouar si possa nella natura. Percioche quantunque nella prima parte di questa nostra filosofia, fu di tal cosa trattato alquanto: nondimeno tant'oltra à punto ne fu fin quiui detto, quando bastaua à mostrar come diuider la qualità continua, e la discreta, cioè il numero accrescer si possa insinitamente: e come finalmente il movimento circolare, e'il tempo inquanto cose successive, possin duratione infinita riceuere eternamente. Ma in questa parte, come in proprio luogo, habbiamo per se stesso à considerare, se questa quantità di corpo infinito all'oniuer so stesso, ò ad alcuna delle parti sue, ò in qual si voglia modo nelle cose della natura, s'habbia da concedere, ò denegare. Et perche quando un corpo composto di più parti, sosse d'ampiezza infinita,saria forza che le parti sue, ò tutte, ò alcuna d'infinita grandezza fosse ro; conciosia che non essendo altro un tutto composto, che le parti sue insiememente prese; quante si fosser parti, pur che finite in numero, e in grandezza fossero, non potrebbono infinito rendere quel tutto mai: di qui è che se primieramente dimosiraremo che nisuno di quei primi corpi, de' quali habbiamo dichiarato esser composto quest vninerso, sia d'ampiezza infinita ; parimente sarà dimostrato che l'universo esser talenon possa ancora. Et se à questo aggiugnimento poi, che corpo semplice assolutamente in natura infinito non si può trouare; e che di corpo infinito in numero l'uniuerso non si compagna; sarà à bastanza distrutta questa infinità tra le cose della natura. PrimiePrimieramente adunque dichiararemo, che questo corpo quinto ingenerabile incorrottibile, che si volge circolarmente, non sia infinito in grandezza sua. E quindi il medesmo di quei corpi semplici dimostraremo, che dirittàmente si muouan di luogo à luogo. E finalmente con vniuersal consideratione assoluta, generalmente distruggeremo con ragioni, che corpo alcuno di qualunque natura, e mouimento sia, possa in infinito stendersi occupando infinito spatio con l'ampiezza sua. E questo satto, à questa materia, e trattato dell'infinito si porrà sine.

Come il corpo Celeste, ò altro corpo, che circolarmente si muoua, non possa hauere ampiezza, ò grandezza infinita. Cap. II.



Rimieramente se quel corpo primo, che si ha damuouer circo larmente in infinito con la sua grandezza si distendesse; do-uendosi ognivero circolar mouimento sar sopra d'un punto sisso some sarebbe in questa sigura puto. A. saria necessario, che tutte quelle linee, che dal detto punto tirate, com'à dire

le linee. A.B. ACAD. & quanto si voglino, ci imaginaremo distendersi per il detto infinito corpo, in infinito parimente si dilungassero verso la porta di. B. C. D. E. conseguentemente infiniti spatij di mezo si contenessero tra l'una & l'altra di dette linee; come surebbon gli spatij. E. & F. Et per infinito spa-



tio di mezo intend'io quel lo, che da termine alcun di fuora chiuder non si possi fa in modo, che sempre più oltra non vada allungandosi, e crescendo secondo che le linee che lo contengano, allungando si vanno anchor esse infinitamete. Di maniera che se d'alcun

termine fosse impedito il passo à cotale spatio, conseguentemente bisogneria che le linee che lo comprendano, da quel medesmo impedimento si terminassero: doue che noi infinito per l'infinito corpo che si suppone, le distendiamo. Saranno dunque gli spatis. E & F. infiniti. E perche per infinito spatio, natural mouimento non si può fare, secondo che nella prima parte della nostra filososia habbiamo dichiarato: ne segue che la linea. AB. non potrà mai per il mouimento del corpo infinito, che circolarmente intorno al punto. A. si faccia, peruenire al luogo della linea. ACE. per questa causa molto manco per tutti gli spatis d'intorno intorno potrà ella far ritorno al luogo, donde su partita,

partita, come bisognarebbe ch'ella facesse, se col corpo infinito in circolo si mouesse. Non potendo dunque alcuna delle dette linee trappassar mouendost li detti infiniti spaty; parimente quel corpo stesso se infinito sarà, circolarmente non potrà mouersi. La onde certa cosa essendo, ch'egli si muoue ogni giorno per tutto'l circolo, bisogna negar per forza che infinito trouar si possa. E che tal mouimento egli faccia, il senso stesso co'l dimostrar manifestamente, veggendo noi, non solo qual si voglia Stella che nasca da Horizonte in vintiquattro hore far ritorno, di nuouo nascer, ma ancora in quelle Stelle che in questa Clima non s'attussan sotto dell'Horizonte mai, si vede, che nelle medesme ventiquattro hore con vera circolar sigura al mouimento del lor Cie lo si van volgendo com ancor con ragion più disotto dichiararemo . Ma forse alcuno s'opporrà à questo con dire, che ciò n'appare, non perche veramente quei corpi Celesti muouino; mà perche la terra stessa essendo quella che si muoue in circolo, noi per effer con quella congiunti, di tal cosa non ci accorgendo, con falso giuditio restiamo nel senso nostro ingannati: mentre che cipare che'l Ciel si muoua al contrario del mouimento che noi proprij dalla terra portati facciamo: si come auuenir suole ancora à quelli che per pn fixmenauigando, se ben'essi, che al mouimento della naue si muouano, tuttauia per esser congiunti con quella, di muouersi non s'accorgendo, giudicando colsenso inganuato, che gli arbori delle riue in contraria parte si muouino. A chiunque cosi s'opponesse, quantunque bastar di souerchio douerebbe per distrugger questa oppositione tutto quello, che nei libri miei della Sfera del Mondo ho trattato; tuttania nel terzo libro più disotto, altre ragioni aggiugnerò di nuouo per mostrar chiaramente che la terra circolarmente non si possamuouere; e che la mutatione che ci appare in quei corpi luminosi Celesti di luogo à luogo, ad altro attribuir non si deue, che à gli orbiloro. Sopponiamo hora adunque effer vero quel che gli occhi ci mostrano del muouersi de i Celesti; e maggiormente lo potiam supporre, perche già di sopra nella distributione c'habbiam fatto de i mouimenti semplici, habbiam di chiarato che ad altro corpo il vero circolar mouimento non s'appartiene, che al quinto corpo, cioè al Cielo stesso inaugumentabile, e incorrottibile. Tornando dunque alla ragion posta disopra, diciamo che se quel corpo che circolarmente si muoue fosse infinito, in infinito parimente si estenderiano le linee che dal punto di mezo venissero, e conseguentemente infiniti spatif comprenderebbon tra di loro: liquali non potendosi in modo alcuno, per la infinità loro, trappassasse, ci sforzaranno à concedere, che quel corpo infinito circolarmente muouer non si potesse. Mà veegendo noi sensatamente che li Ce lesti corpi fi muouano in circolo, come ancora prouaremo al luogo fuo: necessariamente si deue dire, che infiniti esser non possin per alcun modo. Appreso à questo se un tal corpo volubile fosse infinito a tirando allhora noi dal punto

punto sopra delqual si volge, com à dire dal punto. A. vna linea, come sarebbe. AB. infinita verso del punto, B.e vn altra come saria CD. d'ambedue

D A

le parti distesa in infinito: certa cosa è, che mouendosi in circolo la linea. AB, sopra del punto. A. per il mouimento di tutto l'insinito corpo: saria forza che innanzi che ella fatto tutto'l giro, ritornasse, la donde si è partita, cominciasse à segare la linea. DC. insi-

nitasà quella peruenendo, e quindi poi segata che l'hauesse per ogni parte, lasciasse di più segarla, e da essa si dipartisse: dimaniera che tutto questo spatio infinito, perrebbe ella à passare in tempo finito: Dico in tempo finito: percioche non potendo un tutto finito hauer parte che non sia finita, & essendo tutto l tempo, nelquale il giro intiero si fa da i Celesti corpi, finito e determinato, come veggiamo: è forza che parimente il tempo, in cui la linea AB.trapassasse segando tutta la infinita linea. DC. come parte di quel tempotutto parimente finito fosse. Et conseguentemente in tempo finito, si saria fatto mouimento per infinito spatio; contra quello che si è determinato nella prima parte di questa nostra filosofia : doue proportionando il tempo, il monimento, e lo spatio nelqual si fa, habbiamo dichiarato che se l'una di que-Ste tre cose ha ò sine, ò principio termin'alcuno, e l'altre parimente l'hanno. Il tempo dunque nelquale nella precedente figura, la linea. A B. trapassa segando la linea. DC. hauendo fine e principio, e per esser egli finito, come parte di tutto'l tempo finito chemisura la circolatione intiera ricerca per forza che quel trapassamento da lui misurato, habbia principio e fine; e conseguentemente l'habbia lo spatio ancora, cioè la linea. DC. Et per questo non può ella esser infinita, come noi la supponeuamo. Tutta adunque questa impossibilità che si è conclusa con la nostra ragione, nasce da suppor noi infinito quel corpo che circolarmente si ha da volzere: per tal causa si deue stimare che finito sia. Oltra di questo in quella cosa in cui circolar figura non si può trouare, circolar monimento non si trouerà parimente. Peroche qualunque cosa si muoue in circolo, ò sferica, ò quadrata, ò di qual si voglia sigura, ch'ella sia, è forza che con l'estrema parte sua, nel riuolger si produca circolo.La onde essendo cosa manifesta che l corpo Celeste (come in parte è prouato e in parte si riserba à prouar più di sotto ) si muoue circolarmente: ne segue che figura circolare, nel muouersi ch'egli fa, col mouimento suo causar si deggia. Cosa che quand'egli sia infinito, auuenir non potrebbe, conciosia.

conciosia che si come la linea da quella parte, che per la lunghezza è chimsa da i punti, non è infinita, nella superficie da quelle parti che per il lungo, e per il largo delle linee riceue termine; così parimente il corpo di tutte le tre distantie cioè per il lungo, per il largo, e per il profondo, ricenendo termine dalla superficie resta per ogni banda finito e terminato: in maniera ch: non potendosi alcun genere trouarsi in esser altroue, che in alcuna delle sue spetie la figura, come genere, non può hauer'essere in modo alcuno, se ò in quadrata figura, ò in circolare, ò in rotonda e sferica, ò qual si voglia altra delle sue specie non si considera: lequali tutte, ò dalla linea, ò dalla superficie terminandosi, niuna ve n'hanno tra di loro che infinita chiamar si possa. Se dunque il corpo Celeste fuße d'ampiezza infinita in eßo non potrebbe per il mouimento prodursi circolo, e conseguentemente riuolgersi in circolo non si potrebbe. Onde essendo manifesto ch'egli cosi si muoua, bisogna per forza dire, che infinito esser non possa per modo alcuno. A questo s'aggiugne ancora, che se essendo infinito quel corpo che s'ha da muouer circolarmente, ci imagineremo due linee fisse immobili infinite da ogni banda, delle quali l'vna, com'd dire in questa figura, la linea. AB. passi, ouero attrauersi per il punto sopra del quale, quasisopra di centro, si ha da far la circulatione, come sarebbe il punto. C. & l'altra fuori del detto punto. C. seghi la linea. AB. od angoliretti, come fa (per essempio) la linea. EF. se tiraremo poi una linea dal punto. C. com' à dire la linea. CHG. infinita verso. G. che seghi ancor essa

A C B

la linea. EF. com'à dire nel punto. H. laqual linea s'habbia da
muouere circolarmente per il mo
uimento del corpo infinito, certa
cosa sarà che per esser la linea
EF. inmodo che liberar si possa
da quella mai. Per laqual cosa
non potrà ella mouendosi far
mai tanto viaggio, quanto importino gli archi della circonserentia, che si comprendino da co
de satte dentro alla lunghezza

della linea. EF. liquali archi tutti, din maggiore, dinminor circolo, che ci imaginiamo eßer fatti, sempre proportionatamente conterranno una certa parte di circolo determinata, che minore del semicircolo sarà sempre; si come ad ogni mediocre matematico, per quel che dice Euclide nel terzo libro, è manifesto. Se dunque la linea infinita. CHG. mossa al mouimento del corpo infinito, non potràmai disciogliersi dalla linea, EF. in modo che quella lascimai di segare; come vorremo noi, che per ogni parte intorno al punto. Cogirando

pirando si muoua mai? Non potra dunque compirsi mai intiera circolatione per il mouimento d'alcun corpo che sia infinito: e conseguentemente finito quel corpo, che in circolo si riuolga si dee stimare. Per confermation di questo potiamo veder ancora che dato (quantunque ciò non possa accascare, com habbiam prouato) che vn tal corpo infinito potesse muouersi circo. larmente, perche ogni mouimento ricerca qualche spatio, al manco imagi. nario, per ilqual si facci; se noi ci imaginaremo una linea parimente circolare, laqual accompagni il mouimento che si ha da fare certa cosa è, che si come il corpo che si muone in circolo si suppone infinito; cosi sarà necessario che lo spatio, che per la detta circolar linea ha da esser'imaginato che si trapassi nel mouimento, sia parimente infinito. Onde ne seguirà, che essendo il tempo che misura questa circolatione Celeste finito e determinato à vintiquattro hore, come veggiamo, verrà à farsi in tempo finito, mouimento per infinito spatio, contra quello che à lungo nella prima parte di questa filosofia, con la proportione che sempre tra'l tempo e'l mouimento e lo spatio si ricerca si è dimostrato. Non potendosi adunque in cotal tempo determinato trapassare spatio infinito; ilche saria per forza quando il corpo che si volgesse infinito fosse, resta che si concluda che infinito vn cotal corpo, che circolarmente habbia da muouersi non sia possibil che si truoui mai.

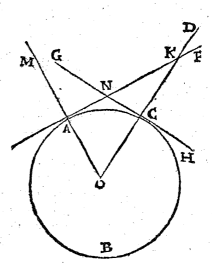
Come esser non possa infinito corpo alcuno di quelli, che per natura loro si muouano per retta linea. Cap. III.



On è punto manco sconueneuole il concedere cotale infinità in qual si voglia corpo semplice, che ò salendo, ò scendendo, si muoua per retta linea; che si sia veduto disopra esser di quello che in circolo si riuolge. Percioche essendo il partirsi falen do dal mezo dell' vniuerso, e l venir discendendo à quello, due

mouimenti di luogo à luogo tra di lor contrarij: e ricercando li contrarij monimenti, luoghi contrarij parimente; confessaremo esser opposti tra di loro il
luogo disopra, à questo quagiù da baso. E perche sempre tra due contrarij,
se l'nno è per natura sua finito, e determinato, non sopporta il giustissimo gouerno della natura, che l'altro sia infinito e senza termine; secondo che discor
rendo per tutte le contrarietà si può vedere: come (per essempio) tra la caldezza, e la freddezza potiamo considerare, che se l'nna di queste essendo
sinita, l'altra infinita sosse, rotta ognirloro proportione, tosto la finita destrutta si rimarrebbe; e'l simile per ogni altra contrarietà si può discorrere: ne segue da tutto questo, che per esser cosa manifesta, (e noi ancora subito la prouaremo) che il luogo di sotto, à cui discendano le cose grani è determinato in un punto, come centro dell'universo per forza bisogna dire,

The il luogo parimente disopra infinito non possa trouars. Et conseguente mente il mouimento che salendo à quella parte si faccia, non potrà essere infinito, nè quel corpo parimente, che salir deue. Et che il luogo qua giù da basso, doue scendendo cercan d'andar le cose graui, in infinito non si distenda, ma determinato si troui in natura sua; ageuolmente si può conos cere per gli angoli, che sanno le cose che scendano per linea retta, con la supersicie de gli Orizonti, si come in questa figura chiaramente si manifesta; doue la



terra raccolta in rotondità ( secondo che dichiararemo nel terzo libro) s'intende per il circolo ABC. nellaquale prenderemo noi in luogo di due diuerse linee Orizontali, le linee, EF. G. H. fopra dellequali, discendano due cose graui à perpendicolo; liquali discendimenti si intendino per le linee DC. & M. A. di maniera che gli Orizonti si prendino cosi picini, che la linea descendendo sopra dell'una linea Orizontale, seghi parimente l'altra: si come veggiamo in questa figura, che la linea DC. cadendo à perpendicolo sopra la linea Orizotale. GH.

fega la linea Orizontale. EF. nel punto. K. Hora è cosa certa (come sensatamente per esperientia si vede) che le cose graui sopra delle lor linee
Orizontali descendano à perpendicolo, cioè con fare angoli retti con quelle; l'angolo DCG, per tal cagione sarà retto; & conseguentemente l'angolo
DKE, sarà maggior di retto per essere angolo di suora del triangolo. KCN,
per la sestadecima propositione del Primo d'Euclide. Per laqual cosa la
linea MA. & la linea DC, segate dalla linea. EF, vengano à produrre
nelli segamenti due angoli non eguali à due retti; essendo l'angolo MAF,
retto, e l'angolo. DKA, maggior di retto: onde nel distendersi che faccino le
due linee MA. & DK, verso le parti di. A.K. saria sorza per non esser equi
distanti, che finalmente insieme in vn comun punto si congiugnessero: ò come
n'insegna Euclide nella vigesimasettima propositione del lib. I. Chiaramense si vede esser vero questo, che poco sa diccuamo, cioè, che i mouimenti
Parte II.

che descendendo fanno le cose graui per linea retta, non in infinito, ma in va punto determinato concorran tutte. Ripigliando dunque la ragion detta di fopra, diciamo che se un corpo graue, ò leggiere, fosse infinito, bisognarebbe c'hauesse mouimento infinito; & consequentemente infinitamente distante il luogo alqual si mosse: laqual cosa non può essere in alcun modo. Percioche per non potersi trouar l'vn de contrary luoghi infinito; quando l'altro finito sia, essendo finito quel da basso, come habbiamo dimostrato: è forza final mente dire, che quel disopra ancora finito sia. Et per questo ambedue essendo finiti i luoghi, non potrà movimento per linea retta in infinito farsi: & per conseguentia corpo graue ò leggiero non sarà infinito ilquale, ò al luogo supremo salendo, ò all'infimo descendendo si muoua per sua natura. Per questa medesma ragione ancora essendo i luoghi estremi nella parte superiore, & nell'inferiore, determinati & finiti com' habbiam reduto; non potrà il luogo, ouer lo spatio, ch'è posto in quel mezo esser'infinito. Conciosia che quando questo fosse, saria di mestieri, ò che'l moumento che gli estremi elementi facessero per arriuare à i luoghi loro, per non poter passar lo spatio di mezo, essendo infinito, durasse infinitamente senza peruenire mai à i termini de'luoghi loro: ouero bisognaria che in tempo finito lo trapassassero: cosa, come già disopra s'è dichiarato, piena di falsità. Essendo dunque cotale satio di mezo, finito, è necessario parimente che li due corpi di mezo, che quiui sitrouano, secondo le integrità, e totalità loro, come in lor proprij luoghi, finiti siano. Et à questo s'aggiugne che nel medesmo spatio di mezo gli estremi elementi ancora (iquali già habbiam mostrato esser finiti) accade che nel generarsi eglino di nuouo quiui, & nel passar mouendosi à i termini loro, si ritrouino hauer bisogno di spatio per il trapassamento c'han da fare, ilqual far non potrebbono se tale spatio infinito fosse. Oltre di questo, se alcuno non contento di questa ragione, volesse pur affermare, che corpo semplice che si muoua per retta linea, come à dire vn di quelli che son grami per lor natura, sia d'ampiezza infinita: bisognarà che confessi parimente che infinita sia la grauezza che in quel si trouaua. Però che secondo che'l corpo per natura graue, ò maggiore, ò minor si prende, proportionatamente, òmaggiore, ò minor grauezza sarà la sua: si come sensatamente veggiamo, che di due corpi graui, che sien posti su la bilancia, quello che sarà maggiore, più impeto farà per andar à basso; se d'ogual densità saranno nelle parti loro; si come nelle lor partisono i semplici elementi puramente presi. Crescendo adunque la granezza secondo la proportione della grandezza de i corpi graui, sarà necessario che se questa infinità si troua; infinita sia quella ancora. Ilche se pur ostinatamente l'auuersario vorrà negare, bisognarà pure al fine, che lo conceda per questa ragion che segue. Percioche se questo corpo infinito non haurà infinita grauezza, ma finita, & determi-

germinata: certo è che à qualche determinato peso, com à dire d cento libre, o mille, o à qual se voglia altro sarà limitata quella grandezza, poi ch'ella è finita ; come vuole l'auuersario . Sia dunque ( per essempio) di cento libre il peso di quello infinito corpo. E perche per il senso peggiamo, che nella made ma densità, e qualità di corpi, quello che è minore, manco pesa, che l maggior non fa; se prenderemo di quel corpo infinito una parte qualunque si voglia: bisognerà che per esser'ella minor del suo tutto, minor grauezza habbia che quel non ha, e conseguentemente essendo il peso di quel suo tutto cento libre, quel della parte presa, manco sarà di cento, com à dir di venti per eßempio. Se dunque vn'altra parte vguale alla prima si prenderà: congiunte ambedue haran grauezza di quaranta libre. Di maniera che per non potersi dall'infinito tante parti finite torsi che sempre non ci rimanga che torre ancora; potremo tante parti prenderne rguali à quella prima, che tutte insieme facendone vn corpo solo, alla grauezza di tutto'l corpo infinito si per uerrà: si come nel caso nostro cinque parti di venti libre l'vna, che se ne prendi, alla grauezza arrivaranno di cento libre, laqual habbiam visto esser il peso di quel corpo infinito. E conseguentemente il medesmo peso, e grauezza ad vn corpo infinito, & ad vno finito potrà conuenire: cosa ( com'ogn' vn può vedere) fuori di ogni conueneuolezza. Ne può giouare per fuggire que-Sto inconveniente, il supporre il peso dell'infinito corpo molto maggiore che cento libre; secondo che nella detta ragione l'habbiam supposto noi. Conciosia che non potrà cosi grande attribuirsegli la grauezza, che essendo finita non le possa finalmente agguagliar quello, che dalle parti risulterà, che dall'infinito corpo si prenderanno. Lequai, ancora che piccolissime si togliefsero:tuttauia si potrà cotinuatamente replicare di torne infino che la grauez galoro, ancora che ciascheduna per se di poco momento fosse; tutte insieme prese, à quella di tutto'l corpo infinito s'agguaglino: laquale cosi grande, non può esser che à quanto si voglia piccola grauezza non habbia proportione; poich'egliè tra tutte le quantità determinate, e finite qualche proportion necessaria. Doue che per non hauer l'infinito al finito proportione alcuna, quel corpo che infinito si supponga, alle parti sue proportione ancora non ha rà mai. E per questo potrà sempre supplire per darne tante, che insieme pre se, ancor che faccino vn corpo finito, nondimeno haran grauezza vguale à quella del tuito loro infinito. Di che cosa manco ragioneuole non può trouarsi. Bisogna adunque per forza dire, che se si trouasse un corpo graue infinito, infinita fosse parimente la sua grauezza. Mà concederà forse alcuno, che si come quel corpo si troua infinito, cosi la sua grauezza infinita sia parimente. A chiunque questo concedesse io risponder ei arditamente che falsa sarebbe cotal concessione, e fuori d'oeni ragione, poiche trouar non si può nella natura delle cose, peso, ò grauezza che sia infinita. Percioche douendo 2 quella

quella cosa che pesa più, in manco tempo muonersi per qual si voglia spatio. ouero in tempo vguale per maggior spatio, che non farà quella, che pesi mana co, secondo che nella prima parte di questa nostra filosofia habbiam dichia. rato; dimaniera che proportionatamente secondo che maggior sarà il peso diquello che si muoue, minor sarà il tempo nelqual si muoua per alcun spatio; ouero maggior saralo spatio, se vn medesmo sarail tempo: & per il contrario il crescer del tempo in pno stesso spatio, è il mancar dello spatio in vno stesso tempo, argomenta proportionata mancanza di peso: ne segue da tutto questo, che se en corpo sarà, che pernatura sua infinitamente pesi, ouer sta graue, sarà di mestieri, che instememente si muoua, & non si moua: cofa impossibile, come ogn'un vede. Et che ciòne segua da questo si può conoscere, che per hauer detto noi, che quella cosa, ch'è più graue, in vn medes. mo tempo si muoue, non solo per questo spatio, per ilquale si muoue la manco graue, ma per più spatio ancora: è necessario che s'infinitamente sara graue, in alcun determinato tempo si muoua per più spatio, she qual si voglia cosa che sia di finito peso: & conseguentemente verràella à muouersi. Ilche si può ancora confermare per hauer qual si voglia cosa della natura. in se principio di mouimento: ilquale in essa sarebbe vano, se mouersi non potesse. Habbiam veduto dunque, come quel corpo che d'infinita grauezza si supponeße, si haurebbe da muouere per necessità. Dall'altra parte poi quando vn tal corpo fosse, b sognarebbe che immobile restasse sempre. Conciosia che non potendo farsi mouimento in vn instante, secondt che nella prima parte s'è detto: quando questo corpo infinitamente graue si mouesse per alcun spatio determinato, saria pur forza che in qualche tempo facesse quefo: ilqual (per essempio) pongasi di tre hore. Se dunque on corpo finito fi prenderà che per quel medesmo spatio si moua, essendo necessario che come manco grave dell'infinito in più tempo si muova per quello spatio, che l'infinito non faceua, maggior per forza sarà quel tempo nelqual egli per quello spatio si muouera. Ilqual tempo sia(per essempio) di dodici hore. Hor se pn'at tro corpo di doppia grauezza prenderemo, bisognara che il doppio manco sia di sei hore, nelqual'egli per il detto spatio si mouerà. Et se quindi vn'altro corpo prenderassi di doppio peso, che questo non era, che secondariamente fu preso; consequentemente per il doppio manco tempo che quello, si mouera per il medesmo spatio di tre hore, nellequali habbiam disopra supposto che i corpo infinitamente graue, si possa mouere. Et così veggiamo che per forza nel medesmo tempo per il medesmo spatio si mouano due corpi, l'pno deiguali ha grauezza finita, & l'altra infinita; contra la proportione che si ha da trouar medesmamente sempre tra la grauezza, & il tempo nel mouimento per qual si voglia determinato spario. Et al medesmo inconveniente si verrà sempre in qualunque altro tempo quanto si voglia breue, in cui St Supa

A supporravn cotal corpo mouersi di peso infinito: poi che dar non si può mi nimo tempo alcuno, che divider non si possa ancora. Di maniera che non potendosi egli ancor mouere in vno instante; sarà necessario che muouer non sipossaper alcun modo. Et già poco disopra su prouato che quando en tal corpo fosse,necessariamente si mouerebbe, per esser egli naturale, & per con sequenza per hauer in se natura; ch'è principio di mouimento. Questo corpo dunque infinitamente graue, essendo inquanto naturale possente à mouersi, & inquanto infinita ela sua grauezza, non atto à questo, ci sforzaria, quando egli si trouasse, à concedere (secondo che dal principio di questa ragio ne fu da noi detto) che insiememente si mouesse, & non si mouesse. Ilche essendo impossibile, ci sa chiaramente conoscere che grauezza infinita trouarse in natural corpo non possamai. Raccogliendo adunque la ragion nostradicia mo, che le fosse alcun corpo graue di grandezza infinita, com à dir l'acqua, ò la terra; parimente infinita grauezza haurebbe egli seco, come da principio di questa ragione fu dedotto. Mà cotal grauezza infinita, in natura non si può dare, come vitimamente dedotto habbiamo: adunque corpo grane & ampiezza infinita non saràmai. Etutto quello, che del corpo graue, & sua grauezza habbiam detto: nel medesmo modo si può dedurre à proposito del corpo leggiero: in modo che nè infinita leggierezza, nè corpo leggiero d'infini ta grandezza può trouarsi: & conseguentemente corpo alcuno semplice, che si muoua per la linea retta infinito non potrà dirsi. Et perche tale ancora non può esser quello che si muoua in circolo, come nel precedente Cap.s'èveduto, resta che nessun corpo che venga alla compositione di questo vniuerso, infinito dar si possa per alcun modo.

Come corpo alcuno infinito non fi può tronare. Cap. IIII.



Abbiamo fin qui d'intorno all'infinita quantità de i corpi, di mostrato che tra tutti i corpi semplici, deiquali habbiam' puato coporsi quest' vniuerso:nissuno, è Cielo, è suoco, è aria, ò acqua,ò terra esser possa in sua natura di grandezza infini ta. Resta che dilettando il discorso nostro, senza restringer-

cî, à specie determinata di qual si voglia corpo, assolutamente, discorriamo, se nella natura delle cose, corpo di qual si voglia spetie, è conditione trouar si possa, che infinitamente si distenda per ogni parte. Certa cosa è, che se n cotal corpo fosse, ò saria composto di parti dissimili, & di varie spetie; ouero di parti tutte simili in lor natura . Dissimili in natura chiamo io quei corpi, che di spetie, & di essentie diuerse sono : come ( per essempio) l'acqua, la terra, & il fuoco, le forme deiquali diuersi gradi tengan di perfettione. Simili poi per il contrario stimar dobbiamo le parti di quel corpo, lequai di medesma spetie & forma si trouauano, col tutto loro: come (per esempio) diremo

Parte II.

diremo che l'acqua habbia di natura simile le parti sue: percioche qual si voglia di quelle essentialmente è d'una medesma spetie, e natura, che sia tutta l'acqua, che lo contiene. Se direm dunque che questo corpo, che si sun pone infinito sia composto come di parti sue, di corpi semplici dissimili in lor natura, ò quelli saranno d'innumerabili o vogliam dire infinite diuerse spetie; ouero in qualche finito numero si troueranno. Innumerabili certamente non le lascian porre quelle verità che dal principio di questa parte della nostra filosofia si sono dichiarate, quando su dimostrato che più sorti di semplici mouimenti di luogo à luogo che il retto e'l circolare, non solo trouarsi in natura, ma ne imaginar si possano in alcun modo. Onde per non poter esser corpo naturale senza la natura, cioè senza principio di monimento. e per conuenir necessariamente il mouimento semplice à corpo parimente semplice; in guisa che un cotal solo mouimento e non più; ad un sol corto semplice e non à più s'appartiene: secondo che à lungo si è dichiarato disopra: ne segue per forza che non trouandosi infinito in numero li semplici mouimenti di luogo à luogo tradi lor diversi; parimente innumerabili overo in finiti corpi semplici da nature diuerse non potranno essere: e conseguente. mente non potrà esser composto di dissimili infinite parti quel corpo infinito che si suppone. Medesmamente non si può con verità dire che in alcunnume ro finito, e determinato sieno queste parti dissimili che lo compongano. Percioche quando questo fosse, bisognaria confessare che, ò tutte queste partiò alcuna almeno fosser di grandezza infinita: perche quando tutte fosser di sinita ampiezza, essendo in numero finite, non potrebbon componendosi insie me produrre un tutto che fosse ampio infinitamente, com'ad ogni mediocre matematico è manifesto: alcune adunque, ò tutte, fa di mestieri (com'ho detto) che sieno d'infinita grandezza. V na di loro, ò più, ma non tutte, esser tali certamente non possano: conciosia che douendo (quando tali fossero) hauer in se, come cose naturali che sarebbeno, principio e impeto di movimento; e auanzando per la loro infinità con l'infinito impeto e poter loro infinitamente l'altre parti che fi nite fossero: bisognarebbe che non potendo le finite resi-Stere con la loro virtù finita, discacciate, e destrutte restando mancassero, e venissero tosto à nulla. Dall'altra parte se noi diremo che tutte quelle parti dissimili, di cui si compone questo infinito corpo che si suppone, sieno d'ampiezza infinita, ne seguirà che li corpi ancora per natura graui ò leggieri, come acqua, fuoco, e altri quanti si vogliono, che han da entrare in questa comparatione, sieno infiniti di grandezza, e conseguentemente non potendo grauezza, ò leggerezza finita star con corpo infinito, si come habbiam dimo. strato; saria la lor grauezza, e la lor leggerezza infinita. Il che già disopra fù manifestamente concluso impossibile, quando con demostrative ragioni fu prouato non poter darsi nella natura delle cose, grauezza, ò leggerezza infinita.

infinita. Et à questo s'aggiugne, che se cotai corpi grani, e leggieri fosser d'infinita ampiezza, parimente i luoghi loro di capacità infinita, e infinitamente tra di loro distanti si trouerebbono. Laonde ne seguirebbe che i mouimenti ancora che nell'andar'à tai luoghi facesser quei corpi detti, per non potersi mai trapassare spatio infinito, infiniti sarebbono; in modo che à i luoghilor proprij, per l'acquisto de i quali simouessero, peruenir non potrebbon mai. Eda questo nasceria, che per non poter venir mai à i luoghi loro, per i quali si muouano, lasciariano di muouersi . Poi che non si può in natura cominciar di far quello, che far non si puote, per modo alcuno. Si come discor rendo per tutte le cose naturali si può vedere, che nessuna cosa fa impeto, ò pruoua di far cosa che nella spetie sua esseguir non si possa. Dico nella spetie, peroche quanto a gl'individui, e particolari, per molti impedimenti che pos '(an' impedir l'esito d'alcuna attione, molto spesso si vede dar principio à cosache impedita poi, resta senzal fine che si cercaua. Ma nella spetie stessa, ciònon comporta la natura providentissima ch'egli auuenga; si come auuerrebbe quando l'acqua, ò la terra, ò qual si voglia corpo nella spetie sua, si hauesse da muouere à salendo, à scendendo, senza potere al luogo ch'egli eppetisce peruenir mai. Non potranno dunque esser'infiniti in capacità loro, ne infinitamente distanti i luoghi de corpi graui ò leggieri, accioche questi con l'impeto naturale ch'egli hanno à muouersi, per l'impossibilità d'arriuarui, non habbino in darno à restar di muouersi eternamente; e per consequentia è forza di dire, che infiniti non possin'essere tutti quei corpi dissimili de' quali sia composto il corpo che si suppone infinito. Di maniera che, nè alcuni di quelli potendo essertali ( come disopra si è prouato ) resta che corpo idfinito non si possa compor in alcun modo di parti dissimili in lor natura. Ma dirà forse alcuno, che se ben nissun di cotai corpi semplici può tutto insieme. continuo esfer d'infinita grandezza, possan nondimeno hauer questi corpi innumerabili parti simili, l'ona dall'altra tra lor distinte; com'à dire infinite parti di fuoco tra se dinise, infinite della terra, e così de gli altri corpi semplici discorrendo; per laqual'innumerabilità di parti potrà resultarne infinito quel corpo tutto che infinito si suppone, composto di corpi dissimili in lor natura. A qualunque così dicesse, ageuolmente risponderei ciò non poter'auuenire. Percioche se per infinito corpo si ha da intendere quello, che con la sua ampiezza infinitamente distendendosi per ogni parte, non la sci spatio, che non riempia, come porrem noi che innumerabili parti del fuoco, ò della terra, ò di qual si voglia altro corpo si truouino: che se ci imaginaremo che insieme si congiunghin, non componghino un suoco d'infinita grandezza; e vn'acqua parimente infinita, e così de gli altri corpi discorrendo. Di maniera che la medesma cosa essendo il dir questo, che porre i lor tutti infinitamente grandi, li medesmi inconuenienti ne seguiranno, che poco disorra si son

si son dedotti. Et à questo s'aggiugne, che se pno di questi corpi detti, c'han de comporre quell'infinito corpo, fosse ampio & spatioso infinitamente; per forza occupand'egli ogni spatio, & distantia, luogo ad altro corpo, quanto si voglia piccolo, non lasciarebbe. Onde per tutte le ragion dette si vede esser destrutto che quel corpo che si suppone infinito, possa di parti comporsi, che dissimili & diuerse sieno nelle spetie loro, ò finite, ò infinite ch'elle sieno, ò tut te, ò parte. Resta al presente vedere se l'altro membro della divisione, che facemmo da principio di questo Cap. si può concludere, & è, che cotal corpo sia composto di parti simili, cioè tutte d'ona sola spetie & natura, come à dire, she tutte sieno asqua, ò tutte fuoco, ò tutte di qual si voglia altro corpo semplice, pur che d'ona natura sieno. Laqual cosa con grande ageuglezza à questo si può vedere non poter essere in alcunmodo; perche di qual si voglia natura, ò condition si fusse un cotal corpo infinito; certa cosa è che per esser naturale, & semplice in sua natura, alcun principio di semplice mouimento harebbe egli seco, nè essendo pur imaginabile ch'altro mouimento semplice si truoui, che ò il retto, ò il circolare; se gli assegnaremo vn de'ret. ti, sarà forza che à saglia, à scenda per quello, poi che altro mouimento semplice & retto non si truoua, che l'on di questi, secondo che dal principio di questa parte s'è dimostrato. S'egli dunque haurà impeto di salire, ò di veni. re à basso bisognarà per esser egli infinito , che grauezza , ò leggierezza habbia infinita, contra quello che s'è già concluso disopra, quando su prouato non darsi in natura grauezza, ò leggierezza che non sia finita. Medesma. mente se noi à cotal corpo, mouimento non retto, ma circolare attribuiremo; tutti quelli inconuenienti ne seguiranno, c'habbiam noi disopra mostrato seguirne in porre il Cielo infinito; come ciascheduno può quelle dette ragioni, à questo per se medesmo accommodare. Oltre che in qualunque modo si ponga vn corpo naturale distendersi infinitamente, non potrà d'alcun modo di mouimento muouersi di luogo à luogo; peroche violento, & contra natura non può in alcuna cosa trouarsi mouimento, che in quella non si troui no per natura, contra delquale habbia da stimarsi il violento esser contra natura. Ne natural monimento bauer potrà un cotale infinito corpo, per non potersi in esso porre impeto che sia infinito, come bisognarebbe, accioche si mouesse. Senza che essendo il luogo naturale ad vn corpo, distinto di quel luogo doue per violentia quel corpo si troui; vn corpo che siainfinito, occupando ogni spatio: non potrà concedere cotal distintion di luoghi, come ciascheduno per se può dedurre. Habbiam dunque destrutti tutti i membri, secondo iquali nel principio di questo Cap.fu diviso , & considerato che imaginar si potesse supporsi vn corpo che infinito fosse: di maniera che non potendo egli esfer-composto di partisimili in lor natura, ne parti dissimili, resta che in nessun modo infinito trouar si possa.

Che tra'l corpo che muoue, e quello che è mosso, se o l'uno di essi sarà infinito, o ambedue; attione alcuna tra di loro, o mouimento non potra nascere. Cap. V.

Auendo assai pienamente fatto palese non poter trouarsi nella natura corpo alcuno, che con l'ampiezza sua si distenda insinitamente:resta per poter dar termine à questa materia dell'infinito, che noi stimiamo per cosa certa, che per esser qual

si roglia natural corpo non per altra cosa naturale, che per bauere in se natura, cioè principio di mutatione onde possa operare, ò patire, ò muouere, desser mosso: ne segue che quando bene vn corpo infinito si concedes se,sarebbe nondimeno inutile in natura e vano: come quello, che non potrebbe altro corpo, à alterare, à muouere di luogo à luogo, ne da quello riceuere in se mouimento, ò finito, ò infinito, che quell'altro corpo fosse. Per la notitia della qual cosa fa di mistieri in prima di ricordarsi di quello, che su detto nella prima parte di questa filosofia, d'intorno alla proportione che si truoua semtre tra'l vigore di chi muoue, e la resistentia di chi è mosso, e'l tempo che mi-Jura tal mouimento. Doue fu chiaramente prouato, che si come vna medesma cosa in manco tempo da vn mouente di maggiore vigore sarà mossa, che davn'altro men vigoroso non sarà poi : cosi ancora in vn medesmo tempos ouero vguale di maggior resistentia sarà quel corpo che sia mosso da mouente di maggior forza, che quel non sarà che da mouente sia mosso di men vigore. Dimaniera che proportionatamente in un tempo medesmo, ouero nguale auanzarà il vigor dell'un mouente il vigor dell'altro, secondo che laresistentia di quello che è mosso dal più vigoroso, auanzarà la resistentia di quello che sia mosso dal manco forte. Come (per essempio) se prenderemo vn camello che sia per il doppio più gagliardo d'vn cauallo, il doppio ancora sarà il peso che potrà portarsi in vn'hora da'l camello per vno spatio, com'à dire di diece miglia, che quel non sarà che per il medesmo spatio, nel medesmo tempo sia per portare il cauallo. Et quel che nel mouimento di luogo à luogo auuiene, si ha da intendere parimente in ogni altra sorte di mutatione auuenire, che ò scaldando, ò infreddando, ò in qual si voglia altro modo alterando si possa fare: auuertendo sempre che quel movimento chesi hada fare, s'intenda farsi con tutto'l potere di chi muoue, in muouere, e contutto'l potere di chi pate in far'ogni resistentia che possa fare. Hora stando verissimo, e già prouato (come si è veduto) questo supposito, parimente, poglio mostrare che se ò quel corpo, che ha da muouere, ò quello che ha da esser mosso; sarà infinito, o peramente ambedue; attione alcuna,ò mouimento tra di loro nascer non potrà mai. Poniamo prima adunque la infinità in quel corpo solamente, che ha da esser mosso, talmente che finito sia

quel mouente che lo dee mouere, ò di luogo à luogo, ò scaldandolo, ò infrieidandolo, ò in altro modo alterandolo: peroche in qual si voglia mouimento può venalmente proceder la ragion nostra. Ma poniamo per essempio prendere il mouimento della calesattione: di maniera che il corpo scaldatiuo sinito s'intenda in questa sigura per la linea. B. e quello che insinito essendo.

A. Scaldato infinito.

B. Scaldatius finito.

C.

Tempo di
vn'hora.

E.
minor corpo
Scaldato.

D. minor corpo Scaldatino.

scaldato ha da esere s'intenda la linea. A. Et perche ogni monimento ha bisogno di farsi in tempo, sia la linea. C. quel tempo, com'à dire d'on'hora, in cui. B. scaldando. A. ponga in esso un determinato grado di caldezza qualunque noi ci vogliamo: Hor se noi prenderemo vn'altro mouente sealdatiuo di conforme intensa caldezza, ma di minor quantità, come à dire il mezo manco che non è. B. ilqual nuouo mouente sia. D. e li aggiugneremo vn corpo. come sarebbe. E. che da quello habbia nel medesmo tempo d'vn'hora à riceuer quel medesmo grado di caldezza, che. A. riceue. B. certa cosa sarà, che douendo per il verissimo supposito nostro fatto, proportionatamente nel caso posto tant'eser'auanzata la resistentia di. F. dalla virtù scaldatiua di. D. quanto la resistentia di quel corpo, che ha da esser fatto caldo da. B. è supera ta dallo scaldatino vigor di. B. & conseguentemente tanto l'ona resistentia douendo superare l'altra, quanto il vigore d'uno de i due corpi scaldatiui, auanzi l'altro, ne seguirà che essendo nel caso nostro superato il vigore di D. da quel di B. per il doppio; doppiamente ancora ha da esser in quantità vinto il corpo inteso per. E. da quell'altro che da. B. nel detto tempo inteso per. C. scaldato hada essere. Onde per potersi trouare proportione tra termine finito, e infinito, bisognerà che quel corpo che hadariceuere la caldezza nel detto determinato grado per il medesmo tempo. C. dal corpo scaldatino. B. fia finito. E perche già per concession dell'auuersario si suppone che nel detto tempo. C. sia fatto caldo nel già detto grado, da. B. il corpo infinite

inteso per . A. necessariamente ne segue, che da un medesmo corpo scaldatiuo; in uno stesso tempo, un medesmo grado di caldezza si riceue in un corpo
infinito e in un finito: cosa fuora d'ogni conueneuolezza, si come per il suppo
sito chiarissimo fatto in principio di questo capitolo, si manifesta. Non potrà
dunque un corpo infinito, quando egli fosse, escre scaldato da corpo finito,
ne calefattione alcuna tra di loro nasceràmais e'l medesmo d'ogni alrta spetie di mouimento si può discorrere. Medesmamente, se noi prenderemo il
corpo mouente infinito, e'l mosso finito, si potrà vedere che attione, ò mouimento da essi non verrà mai. Et che questo sia il vero, intendasi (per essempio)
in questa si gura, il monimento scaldativo infinito per la linea. A. la cui virtù scaldativa sarà conseguentemente infinita, o per la linea. B. intendasi
quel corpo finito, che secondo l'auversario nel tempo inteso per . G. com'à di
rein un'hora, habbia da riceuere alcun determinato grado di caldezza, qualunque si sia. Hor se noi prenderemo un corpo scaldativo di quantità finita

LIBRO SECONDO.

Scaldativo infinito.

C.

T'empo di vn'hora.

E.

E.

Finito scaldativo maggior di. D.

Scaldato finito.

D.

F.

Scaldativo finito.

Finito scaldato minor di B.

ilquale s'intenda per. D. certo è che per essere minore di . A. quel medesmo grado dicaldezza, nel medesmo tempo d'un'hora non potrà produrre un cerpo che non sia minor di . B. ilquale dall'infinito. A.lo riceueua . Sia dunque . F. quel tal corpo minor di . B. iumodo che. B. per il doppio l'auanzi in grandezza. Se dunque il corpo . F. nel tempo. D. riceue dal corpo . D. il detto grado di caldezza, bisognarà che . B. ilquale è per il doppio maggior di F. riceua quel grado di caldezza nel detto tempo da un corpo che tanto auanzi. D. quanto. F. da. B. sia superato secondo che la proportion ricerca che nel supposito fatto in principio di questo capitolo si contiene, sia dunque un tal corpo inteso per la linea. E. ilquale per hauer quella prodottione (come si detto) al corpo. D. laqual ha. B. al F. cioè proportion doppia nel caso nostro s

farànecessario che non potendo trouarsi proportione tra corpo finito e infinito, per forza si come. D.è finito, cosi. E. finito sia parimente. Onde si pede che il corpo. B. nel tempo. C. riceue dal corpo. E. quel medesmo grado di caldezza, che nel medesmo tempo voleua l'aunersario che ricenesse dal corpo infinito. A. talmente, che in vno stesso tempo, vna medesma, oucro vgual cal. dezza, pno stesso riceue da corpo finito, e da corpo infinito: cosa contra la det. ta necessaria proportione de mouimenti, e per questo impossibile. Vn coroc adunque infinito, quando egli fosse non potrebbe in quanto si voglia tempo scaldare un corpo finito: di maniera che calefattione alcuna non potrà nascere infra di loro. E'l medesmo d'ogni altra spetie di moumento si può dedurre. Ben voglio io d'vna cosa auuertire altrui, ancora che da principio di questo capitolo, fosse da me in parte accennatà. Et è che in tutte le ragio. ni fatte in questo proposito, fondate nelle proportioni de i mouimenti, e dei soggetti loro, e de i tempi,ne' qualisi fanno; si ha da por cura che sempre si deue intendere che'l mouimento si facciasecondo'l sommo della virtù e suora di chi muoue in muouere, e della resistentia dei mossi soggetti, in esser mossi: conciosia che sempre si ha da determinar l'attion naturale nelle cose della natura, secondo' l sommo di quello che possano, se impedimento non rice uerano, ilche dell'attioni proprie dell'humana elettione, altrimenti aduiene, si come nella filosofia morale dichiararemo. Mà tornando al discorso no. stro incominciato, resta che veggiam hora se ambedue li corpi, cioè il mouen te,e'l mosso, infiniti essendo, mouimento alcun tra di lor produr si potesse. Ilche accioche impossibil parimente si dimostri; intendasi nella seguente figura per la linea. A. quel corpo infinito che ha da muouere, com'à dire di mouimento di calefattione, à qualche grado determinato di caldezza, qualunque si voglia. E per linea. BB. intendesi il corpo infinito, che la detta caldezza ha da riseuere. Et perche ogni mouimento ha da farsi in qualche tempo, sia il tempo nelqual si dee fare questa calefattione, la linea. CC. com' à dire di tre hore. Hor perche da vn medesmo mouente con più velocità, cioè in manco tempo è mosso vn corpo minore, che'l maggiore non è, in modo che pro portionatamente, quanto un corpo con minor resistentia, per la sua piccolez za saràmosso, tanto minor sarà il tempo, che vno stesso mouente lo mouerà; secondo che à lougo nella prima parte di questa nostra filosofia si è dichiarato:ne segue che se dell'infinito corpo scaldato (ilqual s'intende, com'ho detto, per. BB.) prenderemo vna parte, com' à dire. BE. quella in manco tempo dall'infinito corpo. A, quel medesmo intenso grado di caldezza che. BB.riceue, riceuerà, che tutto il. BB. non faceua. Doue dunque tutto l'infinito corpo. BB. la riceneua nel tempo. CC. di tre hore, ricenila per essempio nel caso nostro BE.in vna parte di quel tempo. CC. com'à dire in. DC. laqual parte importi vn'hor a per essempio. Hor perche il tempo.CC.e finito, è tra finito, e finite

Scaldatiuo infinito.

B. F. E. B.

Scaldato infinito.

C. D. C.

Tempo di tre hore.

afinito sempre qualche proportione si ritrouaua, tra. DC. dunque, & CC. alruna proportion sarà, laqual nel caso nostro, per hauer supposto. CC. tre horese DC. pnastripla proportione si domanda. Hor se dal corpo infinito. BB. torremo vna parte maggiore di . EB. che la medesma proportione babbiaripetto à BC, che ha CC. à DC. laqual sia. BF. bisognarà che quella caldezza laquale nel tempo.CD.riceue.EB. dal corpo . A. quella stessa nel tempo . CC. nericeua. BF. percioche la proportione necessaria tra i mouimenti, a i corpi mossi, ei tempi ne quali si muouano, bisogna che in quanto più tempo vn medesmo mouente muoue vn soggetto, che l altro, tanto quel soggetto mosso in mi più tempo, sia da maggiore quantità e resistentia, che questo non è, che in minor tempo vien moso: si come si vede nel caso nostro: doue tal parte habbiam tolto dall'infinito corpo. BB. (laqual parte e. BF.) che tanto à punto supera la parte. BF. quanto il tempo. CC. nel quale è fatto caldo. BF. auanza il tempo.CD.in cui. EB. quella caldezza riceue, è forza dunque dire che per effer sempre finite quelle cose tra lequali è proportione, essendo finito. EB. finito fara. BF. parimente, ilqual da. A.nel tempo. CC. habbiam prouato che caldoè stato fatto. Onde per hauer supposto per concessione dell'auuersario, che dal medesmo. A.nello stesso tempo. CC si faceua caldo tutto l corpo. BB. infinito; resta che da vno stesso corpo, in vn medesmo tempo, vna stessa intensa caldezza, si riceua in vn corpo finito, e in vno infinito; di che, cosa manco ra gioneuole non si può dire. Falsa dunque è forzache sia la supposition fatta, che da due corpi ambedue infiniti, nascer possa calefattione, e conseguentemente altra alteratione, ò qual si roglia spetie di movimento, non ne può nascere, secondo che ciascheduno perse stesso in ogni sorte di mutatione la medesma dedotta ragione, potrà dedurre. Mà perche andiam noi con tanta lunghezza dichiarando che corpi infiniti non possin produrre, ò riceuere qual si voglia sorte di mouimento: poiche con vniuersalissimo, & euidentissimo argomento in poche parole si può far chiaro. Conciosia che quanto prima al m**o** uimento di luogo aluogo appartiene, non trouandosi egli d'altra maniera in corps

corpi semplici, che ò per linea retta, ò per circolare, ilqual sempre si ha da far d'intorno ad vn punto, che nel mezo sia di quella cola, che in se stessa in riro si riuolge, ritrouar si possa in va corpo infinito, la cui infinità probibisce che alcun punto nel mezo di quello si possa prendere. Medesmamente se diremo che si muoua per retta linea, bisognarà che suor di lui non solamente si troui perriceuerlo, pu luogo infinito, alqual per natura peruenire appetisca;mà ancora pn'altro luogo infinito, dalqual si parta, sarànecessario. & d cui quando violentia gli fosse fatta, peruenir possa, di maniera che due Luoghi distinti tra di loro ambedue infiniti saremo sforzati di concedere. di che, cosamanco non sol vera, ma imaginabile trouar non si puote. Oltra di questo hauendo noi nella prima parte di questa nostra filosofia dimostrato, che con materia, e quantità naturale infinita, infinito parimente valore e forza fa di mestieri che si titroui: ne segue che ponendo pn corpo naturale infinito, infinita forza, ò in muouere, in relistere à chi lo mouesse bisogna dargli. Per laqual cosa, se noi vorremo che vn tal corpo, ò muoua, ò sia mos. so, sarà di mestieri che quel corpo, che ò lo muouera, ò da lui sarà mosso, da forza infinita si ritroui, & conseguentemente infinito in grandezza ritrouarassi. Di maniera che due corpi haremo, ambedue in infinito occupanti con l'ampiezza loro: ilche quanto fuori di ragion sia, non è alcuno che non conosca. Ne può dir chi si voglia che cotal corpo ( quando fosse) si mouerebbe, non pervigor d'altro corpo che lo mouesse, ma mouendo se medesmo. Percioche quando ben questo si supponesse; tuttauia perche ogni cosa che à mossa, da altra cosa emossa, in modo che qual si voglia cosa che muoua se medesma, parte ha in se che propriamente muoue, e parte che propriamente èmossa, secondo che nella prima parte di questa filosofia si è dichiarato: ne segue che quell'infinito corpo, che ba da muouer se stesso, parte habbia in se, che lo muoua, e parte che'l mouimento riceua! à guisa che nelle cose si vede fare che son mosse da anima che in quelle sia . Sarà dunque questo corpo infinito animato. Laqual cosa, come potiam noi concedere, veggendo che figura alcuna, è disposition di membra, è di parti instrumentarie, non si può imaginar trouarsi in corpo che sia infinito : si come bisognarebbe che concedessimo quando animati si supponesser: accioche con determinate parti à quelli officij si accomodasse, che alle cose animate, ò piante, ò animali che sieno,si ricercano. Non potrà dunque à guisa d'animato vegetabile, ò sensitiuo. à discorsiuo trouarsi on corpo infinito, poiche non può per la sua infinità à limitate figure di membra adattarsi. Parimente ne animato doveremo stimarlo nella guifa, che li Cieli sono, che per non hauer d'altro mouimento bisogno che di circolare, varie membra in sigura distinte non hanno hauute. Conciosia che se quel corpo infinito, in cotal guisa animato sosse, che in se stesso riuolgendosi potesse muouersi; saria pur di mestieri al meno di sigura

tal si ritrouasse; che riuolgersi potesse e centro fosse in mezo d'esso, intorno à cui si volgesse:cose tutte à l'infinita ampiezza, e capacità sua repugnanti. Con cluder dunque finalmente potiamo, che mouimento di luogo alcuno, pn cotal corpo infinito, in qualunque modo lo poniamo, non possa hauere. Et perche qual si voglia altra forte di mutatione, quella presuppone di luogo à luogo, in modo che doue questa non si truoua, altro moumento non può trouarsi: ne seque che quel corpo, che infinito fosse, si come di luogo à luogo mouimento non potrebbe hauere: cosi d'ogni altra mutatione immobile in tutto si rimarrebbe:e consequentemente vano, & vtile, contra quello che principalmente ricer cala natura, siritrouarebbe. Laquale, si come non permette che corpo alcuno naturale non habbia principio, e potentia, di mouere, od esser mosso, è dell'>no,e dell'altro parimente; così ancora ogni corpo che infinito imaginar si possa, come otioso, e inutile al monimento, discaccia fuori delle cose sue. Veder se può dunque apertamente in quant'errore fosser quei filososi, che vn principio infinito poser di tutte le cose si come di Melisso si legge : quantunque eglicon questo defender si possa che non corpo alcuno intese per quel principio, ma m'intelletto perfetto infinitamente. Laqual defensione ad Anassamanor, ad Anassagora, à Diogene Apolloniate, e altri simili non può quadrare, poiche tra questi, chi l'aria' di infinità, chi vn corpo di natura, e d'aria, e d'acqua participante, e chi altro simil corpo sensibile infinito ponendo di cui come di vero principio tutte le cose si prouassero. Vane son dunque, e chimeriche cotal opinion, non trouandosi, nè trouar potendosi corpo natural continuo infinito nella natura delle cose, com'habbiam veduto. Resta che per torre in tutto da i corpi naturali ogni infinità, dimostriamo che se non in corpo continuo, ma in più corpi distinti, d'infinito numero, & tal infinità fosse alcuno che riponesse, si come fece Democrito; falsa cotal imaginatione sia da Stimare, e fuori d'ogni vacione, si come nel seguente capitolo si farà manifesto.

Che infiniti corpi distinti e separati tra di loro per natura insiememente non possan trouarsi.

Cap. V



Emocrito, non solamente nel tempo poi stimato filosofo eminentissimo, e nelle sue sententie da molti huomini dottissimi seguitato, si come è Leucippo, e da altri: ma ne i tempi che seguirono poi su reputato assa, e tenuta in grandissima la settimana.

che seguita da huomini eccellentissimi, come Eustachio filosofo d'acutissimo intelletto, e doppo lui tra noi latini Lucretio, i cui libri non leggemai che del la lor dottrina, e dolcezza, e elegantia non stupisca di marauiglia. Democrito dunque capo di tutti questi, quanto al proposito nostro dell'infinità de i corpi

corpi naturali appartiene (percioche quanto alle loro opinioni intorno a l'altre cose, à i proprij luoghi mi riserbo di ragionare) veggendo forse che per le ragioni da noi dette, e per altre che si potrebbon dire, non si può concedere in natura vn corpo continuo d'ampiezza infinita : e volendo egli pur introdurre e porre qualche infinità di corpi in natura, accioche materia abondasse, onde oltra questo mondo, nel qual noi siamo, altri mondi innume rabili e per tempo andato, e per il presente, e per quello che dee venire, insieme attualmente trouar si potessero: pose infinito e innumerabil numero di corpicelli indiuisibili, che per vno spatio voto d'ampiezza infinito vadino con continuo mouimento per questa e per quella parte mutando luogo, con balzarsi, e percuotersi l'ono l'altro, secondo che l caso stesso gli portisenz'or dine ,e senza regola alcuna del mouimento loro. Liquali corpicelli, volendo Democrito, che fosser tutti in lor natura d'una essentia, espetie medesma; solamente nella figura e grandezza loro, gli facea differenti mentre che l'vno maggiore, e l'altro minore fi ritruouaße, l'on di figura rotonda, l'altro di piramidale, questo di quadrata, quello d'ouale, e cosi dell'altre figure in infinito gli diuersificana. Di questi corpicelli, e dello spatio voto nelqual si muouano, voleua quella Setta che, & li Mondi stessi, e le parti loro si componessero: mentre che nel continuo casuale moumento loro quei corpicelli s'abbatteßero à far composition tra di loro, ò più forte, è più debole, ò più durabile ò più caduca, secondo che più ò manco nel percuotersi continuamente poteuan con le figure loro, meglio, ò peggio auuicinarsi, e incatenarsi in modo che più, ò manco di voto tra di loro rinchiudessero. Percioche in tanto le cose, che da essi si compongano son più nobili e più durabili, e in quanto na sorte di figura è più atta con questa che con quella di collegarsi : per la cui legatura, quanto manco di spatio voto s'inchiude, tanto più di durezza, e di duration quiui si dee trouare, e tanto manco ad ogni sorte di partimento, e di divissone si sottopone. Le cose dunque, che da cotal compositione di corpicelli, con interchiudimento di spatio voto, si producano: secondo la diuersa figura di quelli, e secondo il vario sito, & ordine, nel qual componendo si à caso, occorre che si rimanghino, vengano drestar diuerse tra loro in guisa che è Cielo, d terra, d acqua, d piante, d animali, d molte altre si fatte parti dell'oniuerso ne resultan, come si vede. Ma di questa produttion di cose,e di questa forte di generatione à modo di Democrito , in altro luogo si ragionerà basta per hora al proposito nostro il dire, che non volendo egli porre corpo naturale infinito tutto continuo, e raccolto insieme; pose la infinità nel numero de i corpicelli, e nell'ampiezza del voto spatio, secondo che già si è detto. Contra dellaquale înfinità, è ragioneuole, che innanzi che si dia fine à que sto trattato de gli infiniti corpi si assegni breuemente qualche ragione, e si dimostri eser cotal'opinione fuori d'ogni conueneuolezza. Primieramente adunque

adunque se questi inuisibili corpicelli tra di loro solamente per figura disseriscano, non già per essentia, & natura, nellaquale vuol Democrito che conuenghin tutti; perche i mouimenti de corpi naturali dalle nature de i corpi, come da principij loro, & non dalla figura, ò qual si voglia altro accidente di quelli dependano : ne seguirà che quelli corpicelli non in qua, & in la casualmente vagando, come vuol questa setta, che pone in loro certa torta inclination casuale; ma tutti per pna medesma sorte si muouino in mouimenso, si come (per essempio) non potremo mai cosi piccole parti prender d'oro, quantunque di diuerse figure le figurassimo, che tutte per esser d'una medes. ma natura che'l tutto loro, non si mouessero, (se per accidente impedite non fossero) d'un medesmo monimento scendendo à basso. Et una piccola parte ancora della terra, al medesmo verso si muoue per sua natura, che vn monte stesso, se impedito non fosse si mouerebbe. Così ancora quei corpicelli indiuisibili che Democrito pone, per esser da lui tutti d'ona stessa specie, & natura posti; bisognarà che verso vna medesma parte mouendosi, ò con perpetua equidistantia senza incontrarsi mai vadino infinitamente, ouero se inchinamento haranno, sarà forza che ad vn sol punto arrivin finalmente tutti. Se equidistanti si conseruan nel mouimento loro, sarà di mestieri, che non potendo essi mai ricontrarsi, cosa alcuna per loro incontro incatenarsi, & comporsi non possa mai. Et se dall'altra parte diremo che non equidistanti, ma con qualche inchinamento & piegamento si muouin per natura loro: sarà dibisogno che ad un sol punto arrivin tutti, donde non habbin poscia occasione di partirsi mai: di maniera che quiui con maggior cumulo di tempo in tempo si venghino adunando in guisa, che per l'infinito passato tem po, smisuratamente grande veder si deggia; & per l'infinito tempo, che dee seguire, infinitamente maggiore habbia da diuenire: cose tutte non solamente contra quello che Democrito conclude de suoi principi, ma contrarie al senso stesso, & nemiche d'ogni ragione. Appresso di questo, se questi indiuisibili corpicetti, non son distinti in spetie, & in essentialoro, necesariamente, ò tutti grauisaranno senzatrouarsi in natura corpo leggieri alcuno, ò tutti leggieri senza dar luogo à corpo che graue sia: & consequentemente, ò insieme doueranno descender tutti : oueramente elevarsi tutti: cosa remotissima da quello che chiaramente n'appare al senso. Et oltre di questo, come vogliam noi che tai corpi, scender possin verso del mezo per lor grauezza ò dal mezo salir per la lor leggerezza verso l'estremo in alto; se nell'infinito spatio voto, nelqual son posti, punto non può trouarsi, perche, ò in mezo, ò in estremo fia? per laqual cosa non comportando l'infinità di quel spatio, che questo luogo, più che quello, è mezo, è estremo chiamar si possa, non potran quei corpi salir come leggieri, nè come gras i venire à basso. La onde, nè Democrito vuole, nè lo potria volere, come repu-Parte II. gnante

gnante alla natura, laquale è principio di mouimento. Ne può dir'alcune (ne in vero è stato filosofo che l'habbia detto)che questi infiniti corpicelli in diuisibili, che nell'infinito spatio voto si muouano, sieno non solo per figure. ma per vere essentie loro distinti ancora, e che per questo possin'hauer più sor ti di mouimenti. Conciosiacosa che se di più distanti spetie son tai corpi, per forza ò infinite saranno cotai distanti spetie, ouero in qualche determinato numero s'han da porre. Se innumerabili le stimaremo, necessariamente ò ciascheduna on solo individuo cotal corpicello si trouerà, & conseguentemente non potranno per loro compositione prodursi al mondo tante cose particolari d'una medesma spetie (il che è contra quel che apertamente 'veggiamo, si come nella spetie humana, in quella del cauallo, & così dell'altre spetie discorrendo si conosce manifestamente) oueramente per fuggir questo inconveniente sarà forza dire, che quelle infinite spetie di corpicelli indivisibili in modo si truouino, che sotto di ciascheduna si contenghino più corpicelli particolari d'una medesma natura, com'à dir molti sferici, molti piramidali, e cost dell'altre spetie discorrendo. Et quando questo si dica, bisognarà ò finiți in numero, o infiniti che sieno cotai particolari sotto di ciascheduna di quelle spetie, per forza dire che non sol vn numero infinito attualmente si truoui. ilqual da quelle spetie resulta; ma molti ancor'altri infiniti numeri, secondo che in ciascheduna spetie, più particolari corpicelli son contenuti. Liquali più numeri attualmente infiniti cosi si ha da stimar fuori d'ogni possibilità, che nè vn solo conceder si può che attualmente infinito sia, secondo che à lun go nella prima parte di questa Filosofia, fu da noi disputato. Se dall'altra par te non d'infinito numero vogliam porre le spetie di quei corpicelli indivisibili, main qualche numero determinato, allhora, ò sotto ciascheduna di quelle si conterrà numero finito di particolari corpicelli: ilche quando fosse, per che di più numeri finiti non si può produrre numero infinito, ci sforzarebbe parimente à concedere che infiniti, & innumerabili non sieno quei corpicelli, che nello spatio finito si truouano : e per conseguentia saria destrutto quel infinito, che da Democrito si poneua, oueramente sotto; od'vna, ò di più di quelle spetie, si conterranno innumerabili corpicelli. Di maniera che oltra gli infiniti che sotto l'una di quelle spetie si contengano, ne restin quegli altri. che sotto l'altre sono contenuti. Ilche ne sforzarebbe à dire, che fuori del numero finito, altre cose da numerarsi, e conseguentemente altre spetie di nume ri si ritrouassero: cosa non solo non vera, e non verisimile, manè ancora imaginabile per alcun modo. Habbiam veduto adunque, che quantunque non in vn corpo continuo naturale si ponga infinità, ma nel numero di corpicelli tra di loro separati, nondimeno molti incouenienti da questo seguano, liquali tal opinion destruggano, come mostrato habbiamo. Et si può cotal verità vltima mente da questo confermare, che quando infinito numero di corpicelli si

ponesse in natura, secondo che Democrito imaginò, nè seguirebbe che se noi ci imaginassimo che cotai corpi cosiseparati, in vno insieme giuntamente si congiugnessero, necessariamente produrrebbono un corpo tutto d'ampiezza infinita:contra quello, che ne'precedenti capitoli si è già prouato. Nè può negare alcuno che questo inconueniente non ne seguisse: peroche quando quel tutto che da questi innumerabili corpicelli, si componesse, non contenesse ampiezza infinita, ma fuori di se lasciasse luogo per altri corpi; segno sarebbe che quelli corpicelli tutti che lo compongano, di finito numero, contra quello che si suppone, si trouarebbono; come quelli, che attualmente, e non in sola potentia in tal compositione si racchiuderebbono. Mà sarà tempo hormai di dar fine à così lungo trattato, che habbiam fatto per destruttione di ogniinfinità attuale ne' corpi della natura: concludendo di nuouo, che nè come fra lor distinti e separati, nè come continui considerati, possano, ò per numero, ò per grandezza corpi infiniti hauer luogo tra le cose della natura.

Come infiniti mondi in natura ritrouar non si possino. Cap. VII.



ponesse:

I quanto importante giouamento alla filosofia naturale fia per essere, il conoscere quasi come fondamento e principio, se corpo infinito in natura si dee concedere: oltre che nel capito lo primo di questo libro, fù da noi dimostrato con più ragioni; al presente nelle cose stesse applicando il discorso fatto, à cono

scerlo incominciaremo. Percioche à pieno ne i precedenti capitoli si è determi nato non potersi trouare qual si poglia infinità attuale ne i corpi della natura; che già cotal verità ad vtile, e vso viene, e aiuto porge per la notitia delle cose che seguano da dichiararsi. Da questa conclusione, e verissima propositione adunque, che infiniti esser non possino li corpi in natura loro, si può ageuolmente concludendo conoscere, che infiniti mondi attualmente non possan trouarsi. E per il mondo intendo un tutto, ouero uniuerso, che in se comprenda, & abbracci tutti quelli cinque corpi semplici, che per la natura de i semplici mouimenti, habbiamo disopra ritrouati: l'vno Celeste, in più alta parte collocato, e li altri in più bassa parte poi, che elementi si chiamano: de i quali tutte le sorti de corpi misti, ò impersetti che sieno, ò animati, ò senz'anima, componendosi, e generandosi; ne segue, che si come nel mondo intendiamo che li corpi semplici detti, intieramente si contenghino: così ancora tutte le parti loro. etuttii corpi che da quelli resultano, sien compresi parimente. Cotal dunque qual habbiam descritto, intendendo noi quell vniuerso, che mouendo si chiama, si vede apertamente che per non trouarsi infiniti ne i corpi naturali donde quasi da lor materiali potiamo imaginare che infiniti mondi ne resultino intieramente; ne segue che grandemente s'ingannasser tutti quei filosofi

che attualmente infiniti mondi posero insieme nella natura . Dico attualia mente, percioche quanto al potere, ò non potere essere infiniti: per successione, più di sotto al luogo suo mi riserbo di dichiarare, quando dell'eternita dell'universo ragionarassi. Mà dell'attuale esser de i mondi, ò uno, è più che si ponghino, trattando al presente, quanto prima appartiene all'infinito nu mero di quelli, non accade che con molte proue io mi allunghi à dimostrar che innumerabili non si ritrouino attualmente. Peroche essendo il mondo naturale & corporeo, com'e manifesto; come vogliam noi che infiniti si tronino, se ne i corpi naturali infinità non è, donde con materia infinita, à tanto numero di mondi si sumministri? non è dunque da consumar tempo in que-Sto,poscia che con la destruttione dell'infinità de i corpi, vien per necessità. destrutto parimente questo numero infinito di mondi, che da più filosofi è stato posto. Oltra che per non esser possibile il darsi numero attualmente infinito, ma qualunque si prenda, potendo torsene sempre pi'altro che maggior sia, secondo che nella prima parte di questa nostra Filosofia su chiara. mente dimostrato: ne seque che numero infinito di mondi non tronarassi. Per laqual cosa lasciando questo da parte, come cosa già per quel che si è detto manifesta: veggiamo hora se almeno in qualche numero finito più mondi habbiamo da stimarci che por si deuino: in modo che ne i corpi naturali on si gran numero, & ona tanta ampiezza, & grandezza si troui che à più d'vn mondo sia ciò bastante di supplire.

Come più mondi in qual si uoglia numero no si trouino. Cap. VIII.



Rimieramente è da sapere, che tra tutti i filosofi, che non contenti d'un mondo solo, più n'hanno in natura posti; se ben nel la prodottione, & positione di detti mondi sono stati tra di loro differenti; in questo nondimeno connengano insieme, cioè che i mondi tutti che ponvano, d'una sol settie et natura cioè che i mondi tutti che pongano, d'ona sol spetie, et natura.

essendo tutti, solo numeralmente, & per individual diversità differischino l'yn dall'altro. E le parti dell'ono, diuerse non sono di spetie dalle parti dell'altro; mà solo per distintion naturale distinte tra lor si trouano. Di maniera che si come noi non diciamo che vn'huomo differisca da l'altro, com'à dir Cornelio da Fabritio, perche diuersa spetie dinatura si troui in essi, essendo l'ono e l'altro huomo, mà perche d'una stessa spetie essendo ambedue, per individuale, ouero numerale distintione si distinguano, in altra materia trouandosi la forma dell'vno, che quella dell'altro: così quei Filosofi che han più Mondi in trodotti, non di natura diuersi gli hanno fatti, ma per solo individuale diuerfità tra di loeo, separati e distintizin modo che tanto l'uno quanto l'altro conuenendo in vna forma specifica, per la cui participatione come quello chiamar Mondosi possa; per sola distintion numerabile, in separate materie, e sepa.

rati luoghi si ritrouino. Et medesmamente si come in più cose che sieno pna medesmaspetie, com'à dire in Cornelio, e in Fabritio, i quali conuengano nel la sbetie humana, le vere parti dell'uno d'una medesma spetie sono con quel le dell'altro ancora, come (per essempio) diremo, che la testa di Cornelio, le braccia, il sangue, la carne, i nerui, l'ossa, e simili, d'vna stessa natura sieno con la testa, con le braccia, e simili che in Fabritio sono; in modo che la testa del l'ono di diuersa spetie non è della testa dell'altro, ne'l sangue dal sangue, ma solamente per numero distinti accidentalmente, e così discorrendo per l'altre parti:cosi parimente le vere parti d'vn mondo, secondo'l giuditio di coloro, che più mondi hanno posti, dalle parti dell'altra in natura e spetie non differiscano di maniera che si come l'un mondo, di terra, d'acqua, di suoco, di Cieli, e d'altre parti è composto; cosi l'altro medesmamente essendo; la terra dell'ono dalla terra dell'altrose'l fuoco di questo da'l fuoco di quello non differiscano in spetie e in natura sua, ma solo perche individualmente, e numeralmente l'uno dall'altro si separa, e si distingue. El simil di tutte l'altre par ti de i detti mondi, stimauano che si douesse dire quei filosofi, che gli poneuano. La onde parrà forse ragioneuol cosa, à qualch'uno, che per destruyger questa opinione della pluralità de i mondi, mi doueße bastare di demostrare, che trouarsi più mondi d'vna medesma spetie non sia possibile; senza procurare di manifestare che nè di varie spetie trouar si possino. Conciosia che non es--sendo stato filosofo alcuno, che in varie spetie e nature habbia moltiplicati i modi;mà solamente chi sotto d'una spetie stessa molti, e molti n'habbia posti : . par da dire che vana cosa essendo l'oppugnare quello, che da nissuno sia stato detto, basti di souerchio per la destruttion di più mondi, oppugnarli in quel sol modo, che posti surono. Niente di manco accioche la dichiaration nostra per destruggere, e mandare à terra ogni pluralità di mondi, sia più universa-· le,mi è paruto a proposito di mostrare vniuersalmente, che nè d'vna natura, espetie Stessa, come molti han voluto, ne di più spetie, come forse alcun di nuo uo imaginar potrebbe, è cosa possibile che più mondi, che vn solo nella natura delle cose habbia da collocare. Gli è ben vero, che non ha bisogno di molto lunga oppugnatione per gir à terra la opinion di qualunque volesse che li più mondi, che si trouassero di diuerse nature fossero, e similmente le parti loro. Conciosia che ageuolissimamente per quello, che nel primo libro si è dimostrato, si può far conoscere quando cotal opinion sia falsa. E per questa cagione non ha forse hauuto ella alcun fautore, che sostenuta e difesa l'habbia. Da questa dunque opinione, che potrebbe nell'animo di qualch'vn nascere încominciando il discorso nostro intorno alla pluralità de mondi, ci dobbiamo primieramente ricordare, come quelle ragioni che da noi furono nel primo libro assegnate, quando per il numero de i semplici mouimenti sù concluso il numero parimente de i corpi semplici naturali; non furon ragioni Parte II. & discors

& discorsi particolari in modo, che à i corpi d'un Mondo più che d'un'altro si restringessero: mà vniuersalissime per tutta l'ampiezza della natura si di-Stendeuano. Percioche la somma di quanto quiui si disse fù, che non essendo per altro, naturale on corpo qualunque si sia, se non per la natura che in lui si trouislaquale altro non è che principio di posamento, & di mouimento,& principalmente di luogo à luogo, si come nella prima parte di questa nostra filosofia fu dichiarato: ne segue che secondo i propri mouimenti, che ne i corpi si trouauano, si debbin determinare, & distinguere i corpi della natura. Per laqual cosa qualunque corpo non sarà misto, & composto d'altri corpi,ma semplice, parimente vna natura solo haurà egli in se, cioè vn sol principio, & impeto di movimento: in maniera che secondo la semplicità de i mouimenti, & principalmente di luogo à luogo, s'haurà da determinare, & giudicare la semplicità de i corpi, nè potrà un corpo semplice hauer diuerse nature, dalle quali diuersi mouimenti produr si possino: talmente che se in qual si voglia corpo semplice, altro mouimento si trouerà, che quello che dalla sua natura deriui, violento, & contra la sua natura, Stimar douerassi. Da questo segue, che secondo il numero de i mouimenti semplici di luogo à luogo, si può concludere di necessità il numero ancora de corpi naturali, che semplici si domandino: si come da noi, verso il principio di questa seconda parte della nostra filosofia, fu concluso; quando hauendo prouato demostratiuamente, che più che tre sole spetie di movimenti semplici di luogo à luogo, non pur non è possibile che si trouino, mà nè imaginar si possano in alcun modo; lequai tre spetie sono, il mouimento che in circolo d'intorno ad vn punto di mezo si faccia, & due altri per linea retta, deiquali l'vno da quel punto partendosi n'allontari, & l'altro à quello avicinandone conduca: da cotai spetie di mouimenti su necessariamente concluso ch'altro corpo semplice in tutta l'ampiezza, & forza della natura esser non puote, che il graue, il leggiero, & quello che nè leggiero, nè graue circolarmente si volge, & corpo Celeste si può chiamare. Questa è la somma di quello che nel detto luogo allegato, fu da noi dimostrato lungamente d'intorno à questa materia; mentre che con alcune euidenti ragioni fù dichiarato, che più esser non possino i mouimenti semplici, che li già detti: & conseguentemente altro corpo semplice oltra i già raccontati, & collocar no si può dentro alle brac cia della natura: lequali dimostrationi, & ragione qualunque minutamente tornerà à considerare, conoscerà che non particolarmente ristrette à questo più cheà quel mondo; ma vniuersalmente per tutto l'ambito, & per la intiera possanza della natura si diffondano, en necessità comunissima ne portan seco. Per laqual cosa supponendo per manifesto quello, che già s'è prouato, & applicandolo al presente proposito nostro, potiam uedere che quanti si voglin mondi che noi porremo, saremo sforzati di confessar che fra tutti quelli

quelli discorrendo altra sorte di corpi semplici non potrem mai trouare, se non ò graui , ò leggieri , che per linea retta fi muouin di luogo à luogo . Hora certa cosa è che con maggior leggierezza sta più feruente caldezza, & rarità maggiore; & per il contrario con maggior grauezza, densità più spessa, & freddezza di maggior forza; come che cotai qualità si conuenghino ne sem plici corpi proportionatamente. Con lequali è forza ancora che quella humidezza, & siccità s'accompagni, che à l'ona più che all'altra di quelle, conuenir deue di necessità; secondo che nella terza parte s'è dimostrato. Dellequai qualità quei corpi che immediatamente saran disposti, & formati, altro non faran che acqua, fuoco, aere, e terra, si come veggiamo esser in questo mon do c'habitiamo. Medesmamente con quel corpo poi, che circolarmente si moue per sua mesura, sarà forza, che nè grauezza, nè leggierezza, nè caldezza, nè freddezza si troui, ò qual si voglia altra qualità, che con queste indisolubilmente si congiunga, & conseguentemente sia incorrottibile & perpetuo; & esseudo tale, altro che corpo Celeste non potrà stimarsi, si come è que-Ho, dentro alquale contenuti viuiamo. Da tutto questo ne segue che in qual si voglia mondo che noi andiamo ricercando per corpi semplici, nissun'altre ne trouaremo, che ò acqua, ò terra, ò fuoco, ò aria, ò Cielo non sia, secondo che peggiamo essernel nostro mondo. Et perche tutti gli altri corpi , che semplici non sono, han da comporsi dal mischiamento de i semplici, iquali medianti le dette qualità loro, continuamente si nimicano, alterandosi, & corrompendofi; sarà necessario che tanto nell'un modo, quanto nell'altro, si produchino, & resultino le medesme sorti d'alterationi, & di mistioni; & per conseguentia le medesme cose generate che miste si chiamano, è perfette, è imperfette, è ani mate, ò senz' anima, secondo che la temperatura de corpi semplici, ne i lor meschiamenti ricercarà. Di maniera che le parti tutte d'on mondo, alle parti dell'altro secondo le loro spetie s'assomigliaranno; nè per le nature & forme loro, le parti di questo saran diuerse; poi che in ciaschedun d'essi troueransi metalli, piante, caualli, huomini, & così dell'altre spetie discorrendo di mano in mano. La onde non intendendo noi altro per mondo, se non un compo-Sto di corpisemplici, come di proprie partisue; & di quelli che da i semplicison prodotti; & non essendo il tutto altro, che le sue parti insiememente prese: sarà di mestieri che si come le parti d'un mondo son simili alle parti dell'altro, secondo c'habbiam veduto; cosi ancora li tutti stessi, cioè i mondi medesmi, tra di loro simili si ritrouino, & d'una medesma spetie, laqual mon do si chiama; sotto cui i mondi particolari, vyualmente di essa participando sieno contenuti à guisa che sotto la natura & spetie dell'huomo, questo & quell'huomo, come à dire Cornelio, Fabritio, & gli altri tutti per sol numero differenti si contengano, e tutti di quella participando vgualmente. Habbiamo reduto adunque che quando si ponessero in natura più mondi; le parti

le parti dell'uno, non sarebbon dissimili ciascheduna nella spetie sua, dalle parti dell'altro; come à dire gli huomini dell'un mondo, da gli huomini dell'altro, nè i caualli da caualli, nè le piante dalle piante, & così dell'altre spetie discorrendo. Percioche quando questo sosse si bisognaria che i mondi an cora di spetie, & natura dissimili si trouassero; in modo che questa parola. mondo, non vniuocamente significarebbe tutti i mondi, cioè secondo vgual participation di natura; ma parola equiuoca, ouero ambigua, & di doppio significato sarebbe; talmente che si come il vitello marino, & il terrestre essendo animali di diverse nature; se bene in questa parola, vitello, casual, mente conuengano, nella natura nondimeno differiscano; così i mondi che si ponessero, nella parola sola, & non nel significato si potria dire che conuenißero. Ilche eßendo contra quello che già poco disopra habbiam dimostra. to, potiam concludere, che i mondi che si ponessero, necessariamente d'una spetie, & natura medesma sarebbon tutti, e tali per numero individualmen. te differenti si trouarebbono. Et per tal causa penso io che tra i filosofi che più mondi han posti, nessun sia stato che di spetie diuersi ardise porgli come: che persuasi forte dalle ragioni, che habbiam dette, foßero sforzati cosi fare, A questo s'aggiugne che consistendo essentialmente quel mondo, che veramente chiamar si possa mondo, in vno ornamento, che nasca dall'incatenata. ordinanza delle spetie, che à guisa di numeri, non l'ona vgualmente è perfetta come l'altra, ma di grado in grado s'auanzan l'una l'altra di perfettione, per fin che alla perfettissima si peruenga: ne segue che se in alcun mon do tra quelli che si pongano siritrouasse qualche spetie, che ne gli altrimondi trouar non si potesse; desettuoso sarebbe quello, che non l'hauesse; poscia che tra i gradi di perfettione quel grado gli mancasse, che alla spetie di cui fosse prinato connenisse; secondo che nell'ordine de'numeri auerrebbe, se tra più spetie di quelli, alcun di mezo se ne tollesse. Onde se come se delle parti importanti, che con bell'ordine, & collegata dispositione, si ricercano all'esser dello huomo, alcuna in Cornelio (per essempio) dicessimo che non si trouase, laqua le in Fabritio, & ne gli altri foße; saria forza dir, che Cornelio più monstruofamente che perfettamente huomo chiamar si potesse, tal che atto non sarebbe di conseruarsi, per esser rotto quell'ordine delle parti che alla sua perfettione appartiene: così ancora perche le parti essentiali che appartengano alla compositione del mondo sono le spetie, per i gradi dellequali, da vna cosa imperfettissima, ch'è la prima materia, di cui più imperfetta cosa non si può in natura porre ; con ordinato salimento di gradi alla perfettissima di tutte le cose s'arriua, ch'è Dio, di cui cosa più perfetta non si può dare : fa di mestieri, che s'alcuna di dette speție d'alcun de mondi leuando via, il detto ordine perturbarassi, & veramente mondo chiamar non si potrà quello: soiza è di concluder che qual si voglia mondo, che sia degno di cotal nome, non babbia

habbia interrotto ò trouato, per mancanza d'alcuna spetie, l'ordine di que gradi di perfettione che gli conuengano; e per conseguentia habbia intieramente le parti sue. Laqual cosa non più in vn mondo che nell'altro stimar douendosi, ne segue di necessità, che se più mondi si porranno nella natura, tutte le medesme spetie, come parti loro, contenendo di dissimil natura non saran mai,ma d'vna sola,per numeral distintion solamente tra di loro differenti , si come con ragione poco disopra fu dimostrato. Et questo basti per hora hauer detto per poter securamente concludere, che più mondi che vno, di spetie e na tura dissimilizcosi quanto à loro stessi intieramente presi:come quanto alle par ti loro; si come da nessun filosofo suron posti; cosi porre con ragione da chi si poglianon si potranno. Resta che discorriam hora, se d'una medesma spetie, più d'vn mondo si debbia concedere: accioche veduto finalmente con ragione, the ciò far non si possa potiamo pniuersalmente alla fin concludere, che più mondi, in qual si voglia modo che si prendino, non s'han da porre.

Di due suppositi necessari per dichiarare, che piu Mondi che uno non possano essere. Cap. IX.



Vnque inteso per Mondo vna machina composta di cinque semplici corpi, l'vno Celeste, e gli altri, ò graui, ò leggieri, dentro la qual machina, tutto quello sia compreso che da i corpi depende : per veder hora con discorso, se vna sola, ò più cotali machi-

ne si ritrouano, alle quali come tutte d'una spetie, & natura la detta descrittion conuenga e si adatti (peroche quanto ad esser di natura dissimili, già nel precedente capitolo, si è determinato che non possin essere) sarà ben fatto che si faccino due suppositi, e per veri gli supponiamo, poiche, & al senso stesso appare la lor verità manifesta, e per ragioni ancora si sono disopra nel primo libro demostrati. L'uno è che li corpi tutti naturali, ò per natura, ò contra natura che si posino, ò si muouino di luogo à luogo, in tal guisa ne i posamenti, e mouimenti loro disposti si trouano; che à quel medesmo luogo, in cut naturalmente si posa un corpo naturalmente ancora; se impedimento non è, si muoue ogni volta che fuori di quel si truoni . E per il contrario in quello stesso luogo alqual per natura si muoue, per natura parimente si posarà, peruenuto ch'egli vi sia. Et quanto al moumento contra natura ancora à quello stesso luogo, in cui contra natura ritenuto, per violentia vn corpo si posarà; contra natura parimente si mouerà. Et per il contrario in quel luogo, al qual contra natura sarà mosso, contra natura ancora si posarà, ogni volta che auuenga che quiui sia ritenuto. Con essempio meglio mi farò intendere. Se'l mouimento d'vna pietra verso'l mezo di questo vniuerso si dee siimare come si deue esser per sua natura; non punto manco per natura s'haria da stimat

che fosse il posamento ch'ella facesse nel detto mezo. E per il contrario perche è à lei naturale il quiui posarsi, naturalmente ancora, se impedita non sarà, à quella parte, ogni volta che fuori se ne truoui, si mouerà. E si come dall'altra parte vna pietra contra natura sua va salendo in alto, e allontanandosi dal mezo dell'universo, ogni volta che le è fatta forza; così ancora contra natura diremo ch'ella si posi in qual si voglia luogo che sia fuora del detto mezo. E questo è il primo supposito che noi facciamo: ilquale, si come della pietra (per essempio) habbiam dichiarato, cosi ancora in qual si voglia corpo, che sia naturale si ha da intender esser verissimo. Per il secondo supposito poi, non manco manifesto del primo habbiamo da tener per cosa certa e già dichiaruta nel primo libro, che se pn corpo naturale harà contra natura alcun mouimento di luogo à luogo, il contrario di cotal mouimento bard egli per sua natura e in quel luogo si posarà violentemente, e contra natura nel contrario del qual luogo, harà natural posamento, come (per essempio) in questa figura, se harà alcun corpo quiete secondo la sua natura nel punto. A. che è il mezo del circolo. BCD. V erso la circonferentia poi, com'à dire nel punto. D. ogni volta che ritenuto sia, contra natura si posarà. Eparimense mouendosi un corpo per natura dal punto. D. verso'l punto. A. contra nasura poi per contrario movimento da. A. allontanandosi si moverà verso del punto. D. Ese ben questo supposito può apparir più manifesto ne i corpi che si muouan per linea retta, per trouarsi in tai monimenti vera contrarietà, rispetto li due luo phi contrary che terminano i mouimenti, liquali luoghi

B

son il mezo dell'oniuerso, e la circonferentia, da cui nissun punto si può più lontano ritrouare che il mezo stesso: nondimeno nel mouimento circolare. ha la verità medesma, parimen te il già detto supposito. Percio che si come, quantunque nel cir colo tutto insieme considerato, non si possan prender punti, che secondo la natura del circolo, sieno tra di lor contrarii; tuttavia considerato secondo i due estremi del suo diametro, par che vi si veggia qualche somiglianza di contrarietà, secon

do che nel primo libro si è dichiarato; cosi ancoranel mouimento circolare, ancora che la circolation come tutta insieme considerata, non sopporti mouimento

uimento che le sia contrario; nondimeno, considerando li monimenti in rispetto de i diametri che chiudino li semicircoli, potremo imaginarci alcuna somiglianza di contrarietà. Si come (per essempio) nella precedente figura, quel mouimento che facesse un corpo che si mouesse dal punto. B. verso'l punto. C. per il semicircolo. B. CD. potrebbe in vn certo modo chiamars opposto a qual altro, che dal punto. C.al punto. B. per il medesmo semicirco lo si facesse. E conseguentemente li due punti. B. & C. ritengano somiglianza di luoghi contrary, per esser dal diametro, come da maggior loro distanția tra di lor divisi. La onde accommodando à cotali movimenți circolari il secondo supposito fatto, potiam dire, che se in vn corpo semplice naturale se trouerà per natura sua il mouimento dal punto. B. al punto. C. per il semicircolo. BCD. Equindi per l'altro semicircolo tornando al punto. B. com'à dire da Leuante à Ponente per il superiore hemisferio, e quindi per l'inferiore tornando in Leuante: questo medesmo corpo quando possibil fosse, che per mo do contrario al primo, dal punto. C. al punto. A. per il semicircolo. CDB. si mouesse, quindi tornasse in C.come sarebbe à dire da Ponente à Leuante, per l'hemisferio di sopra si volgesse tornando finalmente in Ponente, violente un tal mouimento, e contra natura del detto corpo stimar douerassi. Eper il contrario quando questo per natura fosse, violento quell'altro sareb be poi. Hor tali, quali habbiam dichiarati son li due suppositi, che come manifesti, e altroue dimostrati suppor dobbiamo per dichiarare, se d'una medesma spetie, e natura vn sol Mondo tra le cose della natura por si conuiene; oueramente se più Mondi sono, secondo che alcuni filosofi han già stimato.

Quanti e quali inconuenienti di necessità seguiranno à chiunque ponga più Mondi, quantuuque di natura, e di spetie simili insta di loro. Cap. X.



OR tenendo noi per infallibili li due suppositi, come tener dobbiamo, se pensaremo che oltra questo Mondo nostro, più altri ne sieno ancora, ò due, ò tre, ò quanti si vogliono; hauen do noi già disopra con viue ragioni concluso che dissimil natura e spetie diuerse esser no possino: sarà forza che costessia-

mo,che si come in qsto nostro Modo si troua terra, acqua, aria, suoco,e Cielo; così della medesmassetie, e natura, che questi elemeti sono i lor Cieli, i lor suo chi, arie, acque, e terre habbino gli altri Modi. Per laqual cosa, si come le parti della nostra terra si muoua per natura al mezo del nostro Modo; e quiui na turalmente posano quando vi arrivano, così parimente le parti della terra d'vn'altro Mondo, per esser della medesma spetie, e sorma che queste sono, la medesma sorte di movimenti di luogo à luogo havendo per la natura, biso-

gnarà

gnard che al mezo del Mondo nostro si muouino attualmente . E per il contrario se al mezo del lor Mondo si moueranno, e quiui si posaranno; contra natura si douerà stimare cotal mouimnnto, e posamento, si come per il secon do supposito fatto, appar manifesto. E per questa ragione bisogna dire, che quella terra, in tal caso al mezo del suo mondo scenda, contra natura, e contra natura si posi quiui: e dal detto mezo saglia naturalmente ogni volta che al mezo di questo modo si muouerà : cose tutte impossibili, e contrarie alla condition della terra; il cui impeto naturale è discender à basso, e non di salire. Le parti del fuoco dall'altra parte, che in pn'altro mondo si trouino, essendo d'una natura stessa con queste del mondo nostro; naturalmente almedesmo luogo di queste si moueranno, ilche far non potendo senza trappassare i Cieli del loro mondo, e del nostro, ò almen senz impeto di trappassargli; verrebbon in cotal trappassamento ad accostarsi per natura al mezo del mon do nostro: cosa impossibile e contra la natura d'esso fuoco, com'ogn' vn vede. Mà accioche meglio questi inconuenienti si manifestino, è bene che si descriuino in questa seguente figura due , ò tre mondi per meglio esprimere la ragion nostra. E quantunque non sia stato da noi prouato di qual figura sia, almeno perche nel capitolo terzo del terzo libro con vinissimi argomenti di-

Secondo mondo.

Terzo mondo.

FVOCO
FXA
TELO
CIELO
CIELO
CIELO
FXA
TERE
TRANSPORTER
TO THE TO

Nostro Mondo.

chiararemo che oltra figura che sferica non gli conuiene, con questa figu ra, al presente gli suppor remo. E massimamente perche quanto appartie ne alla ragione che al pre sente in nostro proposito siamo per fare; non importa che più d'vna figu ra, che di pn'altra si presupponghino. Percioche no dalla figura de'modi, ma da i mouimenti delle parti loro, bano da pren der forza gli argomenti, che cotra la pluralità d' essi al presete sta noi per fare. Lequali ragioni 'ò

sferici, ò quadrati, ò piramidali che li mödi fossero, co la medesma forza co clu derano che ponedogli sferici co cluder possano, secondo che ciascheduno per se stesso ad ogni figura accomodado i nostri argometi gli potrà dedurre. Supponendogli

uendogli dunque noi per hora di figura sferica (come veramente questo mondo nostro donde viuiamo, secondo che dichiararemo al luogo suo stia l'vn mondo (com' à dir per essempio il nostro) inteso in questa figura, per il tempo votonda . A.compreso dall'oltima sua circonferentia . BCD. & E. appresentisecondo mondo contenuto dall'estrema circonferentia. BFH. & pn ter-20 mondo finalmente, s'intenda per. G. compreso ancor egli dalla circonferentia. KDF. & ciascheduno de i detti mondi sia diviso in cinque corpi semplici,terra,acqua,aria,fuoco,e Cielo; cosi fra di loro disposti che la terra nel mego posta habbia l'acqua che le sia sopra, e quindi l'aria dal fuoco sia compresa, à cui il Cielo sia posto sopra, secondo che in questo mondo si trouauano, come al suo luogo dichiararemo. Hor essendo li tre mondi in cotal guisa, l'on fuori in tutto dell'altro posti, in modo che solo ne i punti. F. D. B. toccar si possano; io potrei la prima cosa domandar coloro che più mondi ponessero, qual natura di corpo si hauesse da collocare dentro à quello spatio triangolare contenuto dalle tre linee arcuali. FD. DB. BF. non esendo cotale spatio dentro ad alcun mondo compreso, ma fuori di tutti, come si vede. Certamente à chi così dubitasse, non potrebbe chi si voglia rispondere che corpo, ò gra ue, à leggiero, à tal che ne graue, nè leggier fosse, qui ui si collocasse, essendo cotali corpi compresi ne i mondi loro. Dimaniera che nissun corpo potendo quiui hauer luogo, hisognarebbe che spatio voto in tutto di ogni corpo vi se trouasse: contra quello che già si è dimostrato nella prima parte di questa nostra filosofia. Di questa cosa dunque potrei io dubitando domandar loro; mà non voglio farne al presente parola alcuna. Percioche non hauend io per ancor trattato della figura che si deue al mondo, ne dimostrato parimente che altra che sferica non gli può conuenire; può chi leggerà questi libri, riserbarsi à dedurre da i più mondi, questo inconveniente detto, sino che à quel la parte di questi libri sarà venuto, doue con assai ragioni si concluder à sserica douer esser quella circonferentia, che'l mondo contener deue. Lasciando dunque questo da parte, e alla natura de i mouimenti tornando, dico che essendo la terra del mondo. E. della medesma natura che quella del mondo, A. per forza le parti di quella al punto . A. naturalmente doueran muouersi; di maniera che naturale essendo il movimento, che alcuna parte di quella terra farà dal punto. E. al punto. A. per la linea. E.A. verrà in vn medesmo tempo ad allontanarsi dal suo mezo per sua natura: cosa, che per esser l'on mondo della medesma spetie dell'altro; non si deue concedere in alcun modo. Per la medesma ragione se vederemo, che le parti della terra del mondo. E. vadino allor mezo naturalmente, bisognarà che le parti della terra nostra, per esser nella medesma spetie che l'altra, al medesmo mezo. E. si muouino per natura nella linea. AE. & conseguentemente dal nostro mezo. A. si partiranno salendo naturalmente, cosa contra ogni ragione, e. contra

contra del senso stesso, che ci mostra il lor naturale discendimento verso del punto. A. Medesmamente se noi diremo che le parti del fuoco del mondo. E si habbin da muouer per la lor natura al luogo del nostro fuoco, come che d'yna spetie medesma sien con esso; sarà necessario che partendosi del mondo. loro, penghin per congiugnersi col nostro suoco; scendendo per natura perso del punto. A.che è il mezo del nostro mondo: di che cosa manco possibile non si può trouare. Et se dall'altra parte vorremo noi che le parti del fuoco no-Stro, vadin naturalmente al luogo del fuoco del mondo. E. bisognarà che naturalmente descendino verso del mezo del mondo. E. cosa parimente piena di impossibilità. E se alcun dicesse che'l suoco nostro, se ben per natura sua haria da muouersi al luogo del fuoco del mondo. E. tuttavia ciò non farà egli per esser impedito da i Cieli delli due mondi, liquali per esser corpi incorrottibili penetrar non si possano, ne à ceder son atti: io risponderei che al meno questo non si potria negare, che hauendo il nostro fuoco natural'impe to, di andare se impedito non sia, à trouare il fuoco del mondo. E verrebbe à posarsi, e restarsi dentro del mondo nostro contra natura sua: e per conseguentia natural saria il mouimento che tolto ogni impedimento, farebbe perso del mezo delmondo. E. cosa non manco sconueneuole, che saria s'egli. attualmente cotal mouimento facesse per natura. Non altrimenti che delli due mondi. A. & E. discorso habbiamo, si può discorrere delli due mondi. A.. & G. & delli due. G. & E. & di quanti altri se ne ponessero, come ciasche. duno per se medesmo tutte le ragioni, che d'intorno à i due mondi. A. & E. si sono discorse, ò sono anco per discorrersi; à quali altri mondi si sieno accom modandole potrà dedurre. Mà dirà forse alcuno che se ben le terre di tutti limondi, per esser tutte d'una medesma spetie, han da muouersi verso'l mezo, tuttauia non è necessario che ad vn solo istesso mezo si muouino, mà basta che in ciaschedun mondo laterra si muoua al mezo del mondo suo. Percio. che si come le terre di più mondi, quantunque sieno d'vna medesma spetie e natura, non son nondimeno tutte vnamedesma terra individuale, ma per numero differiscano; cosi li mezi à i quali si han da muouere, non per necessità han da effer' vn sol punto di mezo individualmente preso; mà basta assai che limezi de i mondi sieno d'una medesma spetie ancora. A qualunque cotal obiettion facesse, senza difficultàrisponderei esser certa cosa, che per hauer li corpisemplici; si com'è la terra e gli altri elementi, la medesma natura, che le parti loro; bisognarà confessare che si come la terra del nostro mondo, con le terre de gli altri mondi tien conformità dispetie e di natura; così le parti di questa terra, della medesma spetie saranno ancora, che son le parti dell'altre terre, La onde se noi veggiamo sensatamente; e la ragione ancor lo dimostra, che ad vn medesmo punto nel mezo del nostro mondo, hanno impeto di muouersi, se impedite non sono, tutte le parti della terra nostra, per e[]er

esser com ho detto, della medesma natura: con che ragione potiam noi assermare che le parti della terra d'vn' altro mondo, non differendo punto più da queste parti della terra nostra, che queste tra di loro differischino, ad altro punto si possin muouere, che à questo medesmo mezo del nostro mondo, doue sensatamente veggiamo che si muouon queste, certamente nessuna ragione, non pur comprendersi veramente, ma ne imaginar potrassi ancora, per laquale alcune parti di terra ad vn luogo, e altre ad altro si muouino natu. ralmente, non hauendo tutte le dette parti, altra natura in loro, cioè altro principio di mouimento, che vno e non più. Per laqual cosa è necessario che si come le parti d'una terra non à più luoghi di mezo che d'una spetie sieno, ma ad pn solo individuale, e non distinto numeralmente vanno per lor natura: così le parti di quante altre terre sieno vadino vnitamente tutte. E per conseguentia la obiettion fatta disopra, resta senza vigore alcuno. E quello che della terra habbiam detto, del fuoco ancora, e de gli altri corpi semplicisi deue dire. Tornando dunque alla sigura disopra descritta, nessuna ragione si può vedere, per laquale si possa dire che le parti della terra del mondo. E. ò di qualsi voglia altro mondo, non habbia da muouersi per natura versodel mezo del nostro mondo. A. allontanandosi da i mezi de i mondi loro: ouero per il contrario la terra nostra dilungandosi dal mezo di questo mondo, non habbia à muouersi al mezo del mondo. E. ò di qual si voglia altro: poscia che chiaramente si è prouato che vn solo individual punto ha da esser quello, à cui tutte le terre han da muouersi naturalmente. Se già non fosse alcuno; che per assegnar qualche causa, per cui la terra (per essempio) del mondo. E. al mezo del mondo. A.non si possa muouere; dicesse che ciò per la troppa distantia auuenisse. Conciosiacosa che se la terra del mondo. E. più vicina fosse al mezo del nostro mondo ch'ella non è, à quello si mouerebbe; ma trouandosi molto lontana da cotal mezo, al mezo del suo mondo si muoue, come che ad esso sia più prossimo, e più vicino. Ma nè chiunque dicesse questo potrebbe con ragion sostenere, ò defendere il detto suo. Conciosiacosa che non dependendo la vera essentia e sostantia d'alcuna cosa da cioche accidentalmente sitruoui in esa: & essendo ne i corpi semplici essentiale il principio, e l'impeto ch'egli hanno à muouersi, e per il contrario accidentale la distantia, e la lontananza che hanno da i luoghi loro; ne segue che per esser più ò meno lontana la terra (per essempio) dal luogo suo, non più, ò man co sarà ella terra; e per conseguentia non più nè manco harà in se l'impeto dimuouersi al luogo suo . Onde si come Cornelio , ò Fabritio, ò qualunque altro huomo, in ogni luogo ch'egli si truoui, per esser il variar del luogo, cosa all'huomo accidentale; ha in se l'anima discorsiua, che è la forma sua: così ancora la terra, mentre che sarà terra, in ogni lontananza dal suo luogo, harà inse la forma sua propria, che altro non è che quel principio, e quell'impeto,

1

che si truoua in lei, di muouersi al luogo suo. Non negarò già, che la terre con l'aunicinarsi al suo luogo non velociti più sempre il mouimento suo, per le ragioni , che si diranno nella terza parte di questa nostra filosofia. Ma non per questo habbiamo da concedere che la terra, se ben nella maggior lontananza, par che ritardi, e raffreni il corso; habbia per questo; in quanta si vo. glia lontananza da prinarsene totalmente. Peroche non potendo cotal discostanza crescere in infinito, per hauer noi già disopra prouato non darsi quantità ò spatio infinito nella natura; non può parimente la velocità del mo uimento venir mancando à poco à poco infinitamente. E conseguentemente in ogni luogo quanto si voglia lontano dal proprio seggio suo, che si truoni la terra, impeto harà di muouersi verso quello. Per laqual cosa non accasca alla terra nel discostarsi del luogo suo, quello che al ferro auuiene allungandosi dalla calamita . Percioche non ha il ferro in se stesso ; impeto à muouers à quella, prima che dalla forma d'essa, non sia (come diremo al luogo suo) prodotta in lui vna qualità, per laquale viene à disporsi à cosi muouersi. Di maniera che non potendo quella pietra produrre cotal qualità nel ferro in ogni distantia che sia tra loro, per esser'in ogni attione necessaria vna certa deter. minata distantia tra chi fa, e chi pate: non è marauiglia se per tanto spatio si potrà dilungare il ferro, che alla calamita non trouerassi. Ma la terra non ha bisogno di riceuere alcuna dispositione dal proprio luogo suo , per muouersi verso quello: ma à tal mouimento ha ella natiuo, e proprio impeto per sua natura, come meglio si mostrarà nella terza parte di questa nostra filosofia. Quello che della terra si è detto, parimente del fuoco, e di ogni altro corpo semplice si deue intendere in guisa che non facendo la maggiore, ò la minor distantia impedimento alcuno à i naturali impeti de i mouimenti ne seguiranno, ponendosi più mondi, quelli inconuenienti, che di sopra nella figura già descritta si son dedutti. Li quali se vogliam fuggire, fa di mistieri, che diciamo, che vn solo sia individualmente il luogo di mezo, à cui si muouin le cose graui; e vna estrema circonferentia sola, à cui si leuino le leggiere. Ma sarà forse alcuno cosi proteruo in questa opinione che sien più mondi, che non potendo negare che la terra, e gli altri corpi semplici si muouino per essergli ciòmostrato dal senso stesso; dirà che altro mouimento non trouandosi in essi, che violento, e contra natura, può molto bene in ogni mondo later ra(per essempio)muouersi ad vn luogo suo. Percioche non essendo naturale tal moumento, non ha necessità di proprio luogo assegnato dalla natura: ma cosi verso l'vno, come verso l'altro si può fare. A questi proterui, che così dicessero, doueria veramente bastare à far lor conoscere il lor'errore quello che si è dichiarato nella prima parte di questa nostra filosofia : quando fu dimostrato che la natura altro non sia, che proprio principio di mouimento in quella cosa done essa si trona: in modo che essendo la terra gli altri corpi semplici:

semplici: corpi naturali non per altro è forza che sien tali, che per propris lor principi di mouimenti verso dei luoghi coro. Et à questo s'aggiugne ancora che mentre che i detti proterui dicano, ogni mouimento effer violento, cioè contra natura, dourebbon conoscer che confessan non s'accorgendo, esser nei corpi, mouimento ancor naturale; conciosiacosa che non importando altro il movimento contra natura, se non movimento contrario à quello, che per natura sia; ne segue che non hauendo la terra (per essempio) mouimento per sua natura, mal potrà hauerlo contra natura : & per conseguentia d'ogni mouimento di luogo à luogo sarà spogliata; cosa contra del senso stesfe, si come essi proprij, veggendo muouerla, confessano parimente. Hauendo ella mouimento, come veggiamo, & non potendo hauerlo contra natura, se ancornon l ha per natura; ne segue che nulla vaglia l'oggettion loro, per la qual volendo essi suggire i mouimenti naturali, volcuano che in essi corpi semplici tutti i mouimenti per violentia, cioè contra natura si ritrouassero. Onde ne i suoi piedi stessi sta la deduttion della ragion nostra, per cui concludeuano ad vn sol luogo di mezo individualmente preso, douersi muoner le terre tutte, in qual si pogliamondo si ritronassero. Ilche nel porre più mondi accader non potrebbe senza grandi inconuenienti ; come nella già descritta figura poco disopra dedotto habbiamo. Appresso di questo, douendosi determinare ognimouimento (secondo che nella prima parte s'è detto) non dal termine donde si parte la cosa che si muoue, ma da quello à cui si viene, come la calefattione dalla caldezza, l'humettatione dall'humidezza, & cost dell'altre mutationi discorrendo: i mouimentiancora di luogo à luogo, che ne corpi graui, ò leggieri si rittouino, bisogna che da i termini à quali peruenir si deue, si determinino parimente. Laqual cosa esser non potrebbe se si come il salire & lo scender son mouimenti contrarij, così due luoghi similmente & non più contrary non si trouassero, all'on de quali salendo, & all'altro scendendo si peruenisse : Senza c'hauendo noi nella detta prima parte dichiarato ch'ogni sorte di mutatione, non da qual si voglia termine, à qual si roglia termine si può fare, ma tra i termini solamente che opposti sieno tra di loro, ne segue che ne salire i corpi leggieri, ne descender i graui possano in infinito; ma à determinati contrary luoghi peruenir debbano. Oltra che quando on cotal corpo, come la terra (per essempio) hauesse possanza di muouersi in infinito; reggendo noi, che quanto più ella viene basso, tanto più sempre si fa veloce la sua venuta, saria necessario che nel descendere in infinito, infinita velocità potesse acquistar parimente: & per confeguentia l'impeto & la grauezza sua , donde proportionatamente ha da nascer la velocità; verrebbe à poter crescer infinitamente; contra quello che già disopra nel Capitolo terzo di questo' Libro, cicè di questa seconda parte su dimostrato, quando con buone e viue ragioni su dichiarato di non po-Parte II.

#### FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

ter in corpo alcun trouarsi grauezza, ò leggierezza infinita. Bisogna dun. que dire, che determinati sieno nella natura due soli luoghi opposti tra di loro; l'yno per termine del salire, & l'altro del discendimento: & consequentemente non potranno esser più mondi che un solo, il mezo, & la circonfe. rentia delqual saran li due luoghi che ricerchiamo. Et maggiormente sarà questo necessario, perche non potendo in natura trouarsi altri corpi semplici che i graui, & i leggieri, & quello che ne graue, ne leggieri si può dire, il qual Celeste corpo si chiama: parimente è conueneuol cosa che più luoghi non sieno che tre, l'ono nel mezo dell'oninerso, accommodato, come veggia. mo à i corpi graui; l'altro nell'estrema parte del Celeste corpo occupato: & quello che resta finalmente nel mezo tra questi due, doue altro corpo che il leggieri non ha naturalmente da collocarsi. Percioche non potendo al corpo leggiero attribuirsi il luogo supremo, ò il bassissimo per sua natura, per esser questo al corpo graue, & quello al Celeste appropriato naturalmente; restache tra l'ono & l'altro di questi luoghi, sia per natura collocato, & non contra la natura sua: perche quando questo fosse, bisognaria che quiui qualche altro corpo, come in luogo suo naturale s'hauesse da collocare: nè altro corpo semplice oltra il leggiero conceder puossi in natura, che il graue, & il Celeste: l'ono e l'altro de iquali proprio luogo ritiene in altra sua propria parte. Altre ragioni ancora potrei addurre oltre le già dette per far manifesto che più d'un sol mondo non si troua nella natura, ma per non esser troppo lungo e tedioso, solamente alle già dette ragioni, aggiugnere per vltima voglio quest'altra nel capitolo che segue appresso.

D'un'altro argomento oltre i già detti. Cap. XI.



Ouiam sapere (come altroue in parte habbiam detto, & meglio al luogo suo dichiararemo) che la causa, che fa trouarsi sotto d'vna medesma spetie più cose individuali, disserenti solo numeralmente; come à dir più huomini, più caualli, & simili; sta congiunta indivisibilmente con quella materia ch'è

foggetto della generatione. Conciosia cosa ch'essendo il principale intento della natura, la conservatione perpetua non de gli individui, over delle cose singolari, er particolari; ma delle spetie per la salute eterna dell'vniverso: se sosse stato possibile che ciascheduna spetie in vn solo individuo particolare conservata si fosse eternamente; non haurebbe essa natura, come nemica d'ogni sover chio, trovata via di sar moltiplicare individui sotto di qual si voglia di quelle spetie. Ma perche i gradi delle spetie, overo delle sorme per maggiore ornamento dell'vniverso, sono in modo tra di loro diversi, che l'vno avanza l'altro di persettione di mano in mano, donde che nel venir quelle mancando

diperfettione, à tal grado in cotal mancanza discendendo vengano, che in se stesse, sostener non potendosi (come fanno le più perfette) di sostegno han dimestieri: su necessitata la natura prouidentissima per non mancar in quel lo ch'è necessario, à prouederle di materia, nellaqual si sostenessero. Et perche tra queste forme, che senza base, ò materia sostentar non si possano, varij gradi d'imperfettione si ritrouano, talmente che alcune di quelle essendo priue d'ogni nemica contrarietà, eternamente nella lor materia, senza successione à rinouatione alcuna; sostener si possano, come son le forme, dallequali, insieme con la materia, son composti i corpi celesti, senza i lor motori, con siderati; & altre per esser manco perfette non possan nella lor materia tanta fermezza hauere: la natura provida, à queste vltime forme ha procacciato vna sorte di materia, che sia atta, & pronta à riceuerle tutte l'vna dopo l'altra successivamente; donde è nata la multiplicatione de gli individui particolari sotto d'una stessa spetie; accioche quella eternità, che non poteua pna tal forma hauere in pn suo individuo solitariamente, hauesse almeno per via della generatione nel succeder l'uno individuo all'altro sotto di quella perpetuamente. La prima materia, ch'è il soggetto della generatione, non per altra causa fù dalla natura posta nell'universo, se non perche colmezo d'essa, quelle forme, che in vn'individuo solo saluare in perpetuo non si poteuano saluar si potessero col continuo succedersi dell'un'individuo dopo l'altro, mentre che l'agente con la virtù sua generando, & la materia con la prontezza, & potentia sua riceuendo, non restan mai di conseruare, se non gli individui, almen le spetie eternamente per ornamento & salute del mondo. Da questo dunque, che s'è detto, si può vedere che douunque si trouaran più cose individue in vna spetie, solo per numero tra lor divise, saraforza che quiui materia si troui ancora. Hora stando questo presupposito, tornando alla ragion nostra, dico che se nella natura più mondi si ritrouassero, iquali d'una stessa spetie, & natura essendo, solo individualmente fossero diuersi: certa cosa sarebbe che non sol la terra, che in vn mondo fos se,d' vna stessa spetie sarebbe con l'altre tutte, che ne gli altri mondi si ritrosuassero, & il fuoco parimente, & gli altri elementi ancora, come nella ragion disopra mostrato habbiamo: mà ne i corpi Celesti il medesmo ancora n'accaderebbe: di maniera che l'un Sole con gli altri Soli in natura & spetie conuenendo, solamente in numero da quelli differirebbe. Laqual cosa apertamente è contraria al presupposito che s'è già fatto, poscia che per esser la forma del Sole, perpetua in vn solo individuo (come s'è dichiarato) ogni multiplicatione d'individui, è forza che le repugni. Et quel che più inconueniente si dee stimare, l'intelligentie stesse che i più soli han da muouere verranno à moltiplicarsi individualmente sotto d'una stessa spetie. Et non solo nell'intelligentie, che i solari orbi mouessero, questo auuerrebbe, mà nella prima

prima intelligentia ancora, ch'è quel primo motore, eterno, & priuo d'ogni materia, di cui nel fine di questa nostra filosofia, habbiamo ragionato, ilquale essendo (com'ho detto, & come quiui fù prouato) pna forma purissima, senza corpo, ò materia alcuna: & essendo verissimo il presupposito fatto disopra in que sto Cap. come vogliamo noi che in più, & diuer si individui trouar si possano, parlando naturalmente? Oltre che il por più primi, & semplicissimi motori implica contradittione : poi che non può esser primo veramente quello che non'è pno; non può effer sopratutte l'alere cose sublime quella cola che non è vna. Per concluder dunque la ragion nostra essendo necessario per i più mondi che si ponessero, che più parimente sossero sotto d'una spetie i motori de gli Orbi delle Lune, & più quei dei Soli , & più finalmente i primi Motori de i primi mobili sotto spetie loro, per solnumero differenti : ne se gue che per non potersi trouar più individui d'vna sola spetie doue non è materia , li detti motori, che senza corpo , ò materia sono , multiplicar sotto le spetie loro non potran mai: & per conseguentia ne gli orbi loro, nè finalmen te i mondi stessi moltiplicati saranno ancora. Et sin qui voglio io che mi ba-Sti hauer fatto palese, che più mondi attualmente nella natura delle cose non si ritrouano. Mà perche son stati, & forse alcuni, iquali, quando ben concedino non trouarsi più mondi; tuttauia si stimano che non repugni alla natura, & alla forma d'esso mondo, che non solo in pno, mà in più insiememente trouar si possa; sarà ben che prima che diamo fine à questa materia, veggiamo con che ragione si possin muouere quelli che questo dichino: & quanto poco vaglia la ragion loro: accioche apparendo destrutta non sol la opinion loro, mà ancora la causa, & la radice, donde può ello nascere: più euidentemente sia manisesto esser vero, che non solamente un sol mondo sia & non più, mà che più parimente non possano essere.

Con qual ragione sostenghino la loro opinione coloro, iquali dicono, che se non son più mondi, almeno possan'essere. Cap. XII.



Ccioche meglio intendiamo la ragion di coloro, che dicano non repugnare alla forma, és natura del mondo, il ritrouarsi più sensibili, & particolar mondiinsieme, si dee sapere che qual si voglia cosa, che ò dall'arte, ò dalla natura in materia sensibi-

le prodotta sia, in due modi molto tra di loro diversi si può considerare. L'uno sarà se la spetie, ouer la natura & forma di quella tal cosa; senz'applicatione alcuna di materia s'apprenderà con l'intelletto; come quella, che cosa da materia separatamente intesa, più intelligibile, che sensibil si si dce sii mare. L'altro modo di considerarla sarà poi, se per il contrario, come in questa materia fatta individuata più sensibile, che intelligibile comprenderassi.

son corpo adunque sferico prenderemo, che ò dalla natura, ò dall'arte prodotto sia; certa cosa è che necessariamente qualche materia comprenderà, poi che non può figura alcuna sferica, ò qual si voglia, senza materia che la sostenghi trouarsi al mondo . Hora in due maniere potrem noi vn così fatto corpo considerare. L'vna è , se quella figura e forma sferica in natura sua senz'application di materia alcuna sensibile, con l'intelletto comprende remo, come cosa veramente intelligibile. Et in altra maniera poi considerarla potremo, se in oro, ò in argento, ò in legno, ò in qual si voglia altra sensibil materia la prenderemo secondo che individualmente, & sensibilmente in essere ella si ritroua. Medesmamente la natural spetie, ouer forma dell'huomo potiam noi per se stessa senza congiuntione d'individual materia comprender con l'intelletto; ilqual per sua natura ha poter di comprender molte cose diligentemente, quantunque altrimenti che congiunte non possin trouarsi nell'esser loro. Potiam parimente quella stessa forma & natura dell'huomo con questa,ò con quella particolar materia considerare; mentre che Cornelio, ò Fabritio, ò altro huomo sensibile con l'intelletto al senso comviunto comprenderemo. Differiscan dunque le cose stesse particolarmente, e sensibilmente prese, da se stessi, se intelligibilmente senza individual materia si prenderan poi . Di maniera che quantunque vn sol huomo, o vn sol corpo sferico si truuasse al mondo, in ogni modo la natura, & le forme loro, senza sensibil materia comprese, sarieno dinerse da se stesse in quei soli loro in dividui considerate. Hor cosi fatto presupposito prendendo alcuni per vero e manifesto, (si come certamente è verissimo) à questo aggiungan poi, che in tutte quelle tai, lequali e separatamente dalla sor materia, & con essa, si possan considerare, quantunque per se prese come intelligibili, non comportin multiplicatione alcuna, per esser qual si voglia spetie vna nella natura sua; tuttauia subito che àmateria l'applicaremo, non le repugna che in diuerse materie le si ritrouino, & per conseguentia multiplicar si possano; come(per essempio) se ben la natura, & forma del circolo per se considerata è pna sola indivisibil nella spetie sua; nondimeno se à materia si restringe poi, in molte, & molte particolari materie individualmente potrà trouarsi. Et dato che un circolo particolare si trouasse al mondo, non già per questo ( diceuan'essi) alla naturale di quello repugnarebbe, che in più particolari tre uar non si potesse ancora. Et quello che si è discorso del circolo, nell'huomo, nel cauallo, & in tutte quelle cose finalmente voleuano che si potesse dire, lequali in materia tengano l'esser loro. Da tutto quelche s'è detto adunque argomentando diceuano, diran forse alcuni, che per esser il mondo ancora da connumerarsi tra le cose che in materia hanno il loro essere, nè senza trouar si possano. Si deue concludere per il discorso fatto, che ò i mondi sieno più ch' pno, ò veramente che almeno alla natura, & forma d'es-Parte II.

so mondo, ciò non repugni. Di maniera che se bene il mondo come in naty. ra sua senza consideration di materia inteso, pno stimar si deue; tuttania applicato à materia, doue egli, come cosa sensibile ch'egliè, veramente ha l'esser suo ; dato che pno sia non gli repugna che più esser non possino intieramente. Questa dunque è la ragione che alcuni per l'opinione della possibilità de i più mondi, ò fanno, ò forse potrebbon fare. La debolezza dellaquale spero ageuolmente di far conoscere. Conciosia che se ben'è verissimo, che qual si voglia cosa, che inchiuda, ò comprenda materia nell'effer suo, in due modi può comprendersi dal nostro intelletto, cioè per se stessa in natura fua come intelligibile, senza congiuntione di materia, & come sensibil particolare secondo che in materia, si troua; nondimeno non per questo ne segue, che qual si voglia cosa tale non impedisca che sotto la spetie sua, ò sieno, ò eßer possino più particolari individui per sol numero differenti. Per laqual cosa douiamo auuertire, che per no poter giudicare, che una medesma forma, ouero spetie trouar si possa in moltiplicati individui, non basti il conoscere, che di materia habbia bisogno per suo sostegno : mà fa di mestieri oltre di questo, che oltre quella parte di materia, in cui si ritroua, altra parte ne resti ancora,in cui parimente riseder possa. Si come(per essempio)nella forma dell'huomo veggiamo che oltre quella parte di materia, nellaqual cotal forma trouandosi, fa esser Cornelio; molte & molt altre parti restano di materia pronte & atte per la forma dell'huomo,nellequali risedendo possa produrre Ascanio, Alessandro, & gli altri huomini particolari: percioche in n sol huomo non si conserua, nè si comprende; & raccoglie tutta la mate, ria che può cotal ferma riceuere. La onde se noi ci imaginassimo come cosa possibile, che tutta quella materia della qual si possin produrre ossa, carne, sangue, & simili, per la forma dell'huomo, si raccogliesse in pn sol individuo, & particolare l'huomo: certa cosa sarebbe, che per non poter'esser huo mo senza conueniente materia sua, essendo tutto in vn collocata, altro husmo che quel solo trouare al mondo non si potrebbe. Et il medesmo nella forma del cauallo, ò del cane, ò di qual si voglia altra cosa che bisogno habbis di materia, si può discorrere. Per laqua cosa essendo il mondo tale, che se ben in materia hauendo l'esser suo, sensibile si dimostrarà: tuttauia tutta quella materia che gli conviene hauendo in se raccolta, parte fuora di lui non n'ha lasciata, secondo che qui disotto dichiararemo, è necessario per quel che s'è detto, che m più individui particolari, che in esso solo, quella forma che gli da l'essere, ritrouar non sipossa per alcun modo. Et che questo mondo nelqual noi siamo, habbia in seraccolta tutta la materia, che trouar si può, si come parimente tutta gli conuiene per potersi veramente domandar mondo, à questo si può cognoscere, che intendendo noi per mondo, non il corpo Celeste che ne circonda, ma tutta questa circondata machina insieme

presa con ciò che dentro vi si rinchiude: è forza che tutta la sua materia pienamente con se ritenga. Conciosia c'hauendo noi nel lib. I. di questa Parte abondantemente prouato, che nella natura delle cose più che tre sorti di corpi semplici non sono, l'uno che circolarmente si muoue, & Celeste si chiama, & 'oli altri,ò graui,ò leggieri da'quali si producano tutti gli altri corpi che non semplici, ma misti si chiamano: ne segue che se fuori di questo nostro mondo parte alcuna di materia si ritrouasse, non potendo ella star senza forma, per forza qualche corpo vi si trouerebbe. Et non potendo esserui corpo, che ò semplice, ò misto non si debba dire, ne segue che se prouaremo che semplice non vi può stare; parimente poi che i misti resultano dalla composition de semplici, larà prouato che misto corpo non vi si truoui. Hor che semplice corpo fuora di questo mondo non possa hauer luogo, ageuolmente à questo potrem conoscere, che s'egli vi si troua, ò per natura sua è forza che dimori quiui, ouero violentemente & contra la sua natura. Naturalmente in prima non vi si potrà collocare corpo Celeste, che circolarmente si muoua. Peroche mouendosi egli sopra de i fissi suoi poli regolatissimamente, senza mutar luogo secondo se tutto, ma solamente secondo le parti sue; come nella prima parte di questa nostra filosofia habbiam dichiarato, & più disotto dichiararemo: non potrà quini quasi in vn salto venire. Oltre che'l dire che fuori del corpo Celeste preso tutto insieme, sia corpo Celeste alcuno inchiude in se contradittione, come ciascheduno può per se medesmo considerare. Parimente non potrà quiui natural mente trouarsi corpo graue, ò leggieri, non potendo hauere un corpo semplice più d'un luogo per sua natura, & hauendo l'uno, & l'altro de i detti corpi il suo luogo naturale dentro del nostro mondo. Medesmamente non potrà qual si voglia corpo semplice collocarsi in quel luogo per violentia, & contra la sua natura. Percioche adunque, essendo medesmamente quel luogo contra natura à cotai corpi veramente semplici, ad altri bisognarà che sia naturale, poscia che altroue habbiamo disopra dichiarato che contra natura d'vn corpo non può esser luogo alcuno, se per natura ad altro corpo non conuiene: conciosia che quello ch'è contra natura, presuppone alcuna natura, contra laquale egli sia:ma à qualsemplice corpo potrà quel luogo conuenire, se ad vno de i tre det ti non conuiene? altra sorte di corpi semplici trouar non si puote nella natura? certamente nissuno: & conseguentemente corpo semplice alcuno non v'haurà luogo. Et perche corpo misto non può collocarsi doue corpisemplici non si ritrouano:come quello che dalla compositione de i semplici ne risulta:si può con cludere, che fuori di questo nostro mondo non essendo rimaso corpo ò materia alcuna, egli di tutta la sua materia sia composto: & per conseguentia più d'vno tra le cose della natura, non solamente non si ritroui, ma che trouar ancora non si possa.

#### FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

Come fuor della circonferentia del mondo nulla non si troua. Cap. XIII.



Auendo noi con la destruttione de più mondi dichiarato insie memente come questo mondo nostro nelquale habitiamo, è composto di tutta la sua materia, in maniera che in esso in mo do s'è consumata tutta, che corpo non si può trouar nella natura, che dentro all'ostima circonferentia di questo mondo

non si comprenda; domandaranno forse alcuni, che cosa dunque habbiamo da stimar not che fuori di quello sia? A iquali senza dubitatione alcuna doniam rispondere, che quiui non sol corpo alcun non è riposto, ma ne luogo, ne mouimento,nè tempo ancora,& per dir il tutto in vna parola, nulla finalmente vi si ritroua. Luogo primieramente come vogliam noi, ch'esser vi possa, non vi essendo corpos posciache nella prima parte di questa filosofia s'è veduto che il luogo non è altro che l'oltima superficie di quel corpo che contiene la cosa locata, laqual parimente bisogna che corpo sia. Mouimento ancora, è mutatione alcunanon vi può esere: perche non potendo esser mouimento senza la cosa che simuoue, laqual per quello che nella prima parte s'è demostrato, fa di me-Stieri che corpo siazne segue che doue corpo alcuno non si trouerà, (si como fuori di questo mondo habbiam prouato accascare) mouimento ancora non farà mai. Onde nasce, che non vi essendo ne mouimento, ne cosa che si moua, pa rimente bisognerà confessare che tempo esser non vi possa, poi che altra cosa non è egli che misura di mouimento, & pna stessa cosa insuggetto con esso solo in questo da quel differente, che con due termini, l'un preso prima, & l'altro poi comprendendosi, si viene à far misura di quello. Non essendo suori dell'vi tima circonferentia di questo mondo nè luogo, nè corpo, nè tempo, nè mouime to, com'habbiam veduto, altro non resta che possa l'huomo imaginare che vi sta,se no un sito ouero spatio uoto d'ogni sostantia corporale, diffuso quiui per ogni parte. Ma nè ancor questo si dè dire: conciosia che oltra che da noi copio samente nel suo trattato proprio, su prouato nella prima parte citata con mol te ragioni, non poter darsi nella natura un cosi fatto spatio separato da ogni corpo, che dentro locar vi si possi: à questo ancora si può conoscere, che fuori di questo mondo non può trouarsi un cota e spatio voto; perche altro non intendendo per quello quelli stessi che lo pongano, & l'imaginano, se non luogo voto, & priuo di corpo, atto, & capace nondimeno à riceuerlo ogni volta che dentro vi si ponga; è necessario che si come quini corpo alcuno non è possibile che si troui maiscosì ancor luogo voto che mai non s'habbia da riempu e non vi si dè porre. Et se ben l'huomo con l'imaginatione non sol per tutti gli eleme ti,e per tutti i Cieli penetrando dentro all'oltimo termine di questo mondo non si rinchiude, ma velocissimo vscendo fuori, quasi per ampissimi campi si va Chatiando

statiando per ogni partezin maniera che douendo le potentie dell'anima no stra hauer veri oggetti che le muquano, e se le oppoghino, par da dire che qual che cosas' habbia da concedere in quelle partizcome vero oggetto dell'imagination nostra: nondimeno habbiamo da sapere, che in due modi si può conside. rare, la potentia per la quale imagina l'huomo; l'ono è le imaginationi nostre sono vere e ordinate con la correspondentia delle cose che imaginiamo. Et all'hora è cosa certissima che vero oggetto ha da trouarsi che ne corrisponda. In altro modo poi si può considerare l'anima imaginativa nostra, quando per il privilegio che ha da poter'à modo suo separare, congregare, e singer le cose altrimenti che elle sieno, ò possino essere, vien per questo à voglia sua senza proposito ò ragion alcuna à formar dentro à se cose vane, e impossibili, e tali che nessuna correspondentia bauer possano nella natura: si come auuiene quando per compositione imaginaria di parti di varie spetie d'animali vna Chimera formiamo; ouero vn monte imaginiamo che tocchi la Luna, ò vn'huomo che voli, ò corpo distendersi in infinito, ò simili altre cose al tutto impossibili, e repugnāti all'ordine della natura. Dico dunque nel proposito nostro, che cosi fat tainutile, falsa, e vana è ogni imaginatione che facciamo ò di spatio voto, ò di cosa alcuna altra, che fuori di questo mondo sia collocata. Onde non per questo nostro così imaginarci, si ha da stimare che ciò ne debbia corrispondere nel le cose stesses, si come tutto i di veggiamo che è sognando, è uegliando potiamo imaginarci d'esser fuori di casa, essendo dentro, ò caminar fuori della città posando in esa. Ma potrebbe forse stimarsi alcuno, che essendo queste due particelle, ouer parole fuorise dentro, differenti di luogo, e di sito, par che nel dir noi fuori, ò dentro di questo mondo, s'habbian da intender due diuerse parti di sito, ò di luogo opposte tra di loro; in maniera che si come non si potria dire conueneuolmente esser (per essempio) Cornelio fuori ò dentro delle mura di Roma, se le dette mura non dividessero, e s'interponessero tra due parti di sito tra di loro opposte, l'una dellequali per questa parola suora, & l'altra per questa parola, dentro, si douesse intendere: così ancora nel dir noi alcuna cosa esser ò non essere dentro, ò fuori dell'ultima circonferentia di questo mondo par che si habbia per forza da intendere, che due dinerse differentie di luogo sieno dalla detta circonferentia divise. A chiunque cosi stimasse si dee rispondere ch'egli deue auuertire, che se ben le dette particelle son ueramente tali che denotan luogo: tuttauia essendo il luogo di due modil'uno uero, e reale, e l'altro fintamente, e uanamente dalla imagination nostra formato: si deue dire, che si come al luogo uero, e reale ueramente, e realmente appartengano quelle due differentie, fuori e dentro; così al luogo imaginato imaginarie parimente apparterranno le medesme particelle, e conseguentemente non essendo fuori di questo mondo luogo alcuno veramente, masolo imaginario: ne segue, che quando usaremo questa particella suori, per figni

Genificare trapassamento oltra l'altimo cerchio di questa Machina mondiale , all hora come differentia di sito imaginario s'harà da prendere . La onde ogni volta che diciamo, fuori di questo mondo non esser nulla, vogliamo dire, che in quel sito, ouero spatio, che falsamente quiui forma, e comprende la imaginatione nostra, non fi truouarealmente cosa alcuna che vera sia. Da questo che si è detto si conosce quanto poco vaglia l'argomento di coloro. che per prouare che fuori del mondo nostro bisogna che qualche cosa sia; dicano che se noi ci imaginaremo che vn'huomo collocato nell'vitima circonferentia, del supremo Cielo, voglia distendere un braccio fuora, certa cosa farà, che se impedimento trouerà, che distender non gli'l lasci; altra cosa che corpo non potrà esser quella cosa che lo impedisce. E se dall'altra parte diremo che non impedito, stenda quel braccio fuora, farà necessario, che essen. do il braccio corpo, in qualche luogo sia riceuuto: e conseguentemente luogo almen voto potrem concluder che vi si truoui. Di maniera che in tutti i modi, ò potendo, ò non potendo stender quell'huomo il braccio, ne seguirà che qualche cosa fuori del mondo sia. Questo argomento per quello che parimente siè detto dell'imaginatina potentia nostra poco disopra, agenolmente si può disciogliere. E maggiormente perche non essendo parimente maggior falsità in quello che si conclude che nel supposito sia, donde la conclusion nasce; non è marauiglia che per collocar noi fuori d'ogni verità è possibilità con l'imagination nostra vn'huomo in quella parte, ne segua, ò luogo, à corpo imaginario, che per quiui realmente non possa per natura sua. Oltra che à questo ancora si può conoscere il detto argomento non valer nuila: perche nel medesmo modo che essi l'osan contra di noi, si potrebbe psare contra di loro per fino che sarieno sforzati di concedere qualche corpo ouer luogo eßer d'ampiezza infinita, contra quello che si è già dichiarato. Et che ciò sia il vero, quando noi nell'argomentare che questi fanno, gli concedessimo, che potendo, ò non potendo, stendere il braccio fuori colui che nell pltimo termin di questo mondo si collocasse, quini altro corpo, à altro luogo si ritrouasse: supponendo noi poi ch'on'altro huomo si ponesse nel termin'oltimo di quel nuouo corpo, à nuouo luogo domandar potremo se il braccio potesse stendere oltra di quel termine, à non potesse. E qual si voglia risposta che fa cesero, ne seguirà, con la medesma forza che seguirà prima, che altro corpo, daltro luogo fuori di quel termin si ritrouasse, nel termine del qual nuouo corpo, o nuouo luogo, ponendo noi altro huom, che stender volesse il brac cio, bisognaria finalmente ò che d'accordo dicessero l'argomento loro non valer nulla, ouer che vinti dalle medesme lor armi concedesser nuoui, e nuoui corpi, ouer luoghi in infinito, contra quello che disopra à lungo si è determinato. Concluder dunque potiamo che fuori dell'oltimo cerchio del mondo no fire nulla assolutamente non si ritruoua : se già non volessimo noi dire ( come

peramente dir si deue ) che fuori di quello sieno quelle sostantie, lequali seno ga corpo sono immortali e divine. Laqual cosa come s'habbia da intendere, nel seguente capitolo dichiararemo.

Che si habbia da intendere che fuori del mondo nostro sien riposte quelle sostantie, lequali senza corpo, ò materia sono immortali e diuine. Cap. XIIII.



Vbitar alcuno potrebbe, hauendo noi lungamente dichiarato, e concluso che fuori di tutto l corpo, e machina Celeste, non si troua nè corpo, nè luogo, nè tempo, nè spatio voto, ne alcuna cosa finalmente: come possino fuora di quello trouarsi quelle so-

Stantie priue di corpo, e diuine, secondo che noi habbiam detto nel fin del precedente capitolo. Per laqual cosa accioche meglio si vegga come sodisfar si possa à questa dubitatione, habbiam da saper che questa parola ouero particella, FV ORA, in due maniere si può prendere. L'ona è quando situalmente, e positiuamente (per dir cosi) la prenderemo, denotando alcun si to, ouero alcuna differentia di luogo, ò reale, ò imaginario ch'egli si sia. E in cotal guisa vsando noi questa parola, dobbiam'affermare, come disopra à lungo si è prouato, che fuori del mondo nostro, e dell'oltima sua circonferentianon si troua, ò corpo, ò luogo, ò spatio voto, ò cosa alcuna realmente posta,ma nulla totalmente: poiche quiui altro sito, ò altra differentia di luogo non è, che solo imaginario, com habbiam detto. In altro modo si può psarese prender questa stessa particella, FVORA, non positiuamente e situalmente, ma solo per modo di prinatione, ò imaginatione che vogliam dire, non intendendo altro per quella, se non negatione di questa particella, DENTRO. Et in tal maniera prendendola si deue dire, che le sostantie astrat te, e diuine, lequali muouano gli orbi loro, sono fuora di questo nostro mondo corporeo, e dei corporei orbi suoi; intendendo per questo, che cotali perfette sostantie non son dentro à corpo immerse, nè cinte di materia alcuna; ma sono al tutto immateriali, e senza corpo: in modo che non per toccamento situale, ma solo per virtuale congiugnimento muouano le sfere loro eternamente Così dunque intendendosi quello che si è detto, diciamo hauer per certo che fuora dell'oltima circonferentia di questo mondo, cioè non dentro à quella collocati, ne per sito alcuno circonscritte si trouauano quelle intelligentie diuine, e spirti Celesti; liquali si come d'ogni corpo e materia spogliati sono, così da luogo non son compresi, nè à forza di tempo sono sottoposti con seguentemente liberi d'ogni alteratione, e mutatione, senza inuecchiare ò diminuire, ò indebolire ò Stancarsi mai, eterna e beata menano la vitaloro. Dalla cui divinità, e perpetua vita, mediante il mouere che fanno de gli orbi toro, nasce, e deriua l'essere, e la vita di tutte l'altre cose, ò più nobile, ò mancos secondo che comporta la capacità delle cose che la riceuano per li diuersi
gradi delle spetie loro. La onde il nobil'essere, e la felice vita di quei supremi intelletti, non da tempo alcunomisurar si può, per non potersi prender ter
mine, ò innauzi, ò doppo che la contenga. Mà da ogni parte essendo infinita
ta duration loro, il nome di sempiterna è lor conuenuto, come nome che denota il sempre esser loro: dentro alquale eternamente raccolti cosi beati intelletti; especialmente il primo di tutti, da ogni sorte di mutatione si viuan liberi; come quelli, di cui cosa alcuna più perfetta non si può trouare, che habbia forza dimuouergli ò trargli à se, nè di cosa alcuna, essendo perfettissimi,
han bisogno, per il cui acquisto habbia da muouersi, ò transmutarsi dall'esser
loro. Immobili dunque, e altutto immortali cosi eccellenti, e nobili intelletti si godano dell'esser loro perpetuamente; si come al luogo suo dichiararemo; poscia che il discorrere della vita e felicità loro non appartiene al filosofo naturale, ma al Divino, com' ogn' vn per se stesso più considerare.

Delle opinioni di coloro che generato, e di nuouo prodotto ponga no il mondo. Cap. XV.



Oiche con varie e forti ragioni habbiamo fatto palese che non solamente più mondi insieme attualmente no sono nel la natura delle cose, ma ancora no è possibile che ui si troui no: resta solo d'intorno à questa materia il dichiarare che non solo insiememete, ma ne per successione ancora l'vno doppo la corrottion dell'altro possan più mondi prodursi ci

nuouo mai. Mà perche questa consideratione è congiunta con quella che si po tesse fare intorno alla generatione, e corrottione di esso mondo; sarà ben fatto che con ragioni diligentemente discorriamo se questo mondo nostro, nelquale habitiamo, sempre fuße nel modo che lo vediamo hoggi; ouero eg li foße di nuo uo fatto. E parimente se incorrottibile ei si ritroua, ouero à corrottion sottopo sto si dee stimare. Laqual consideration, e disputatione non solo al natural filo sofo è necessaria per se stessa;mà ancora à questo giouerà, che dalla sua determi natione apparirà parimente se è cosa possibile che più mondi si succedino l'vno doppo l'altro. Conciosia che concludendo noi (come si vedrà) che questo mo do nostro per sua natura, ingenito e incorrottibile si ritrouaua; potremo da questo concluder'ancora, che doppo quello, altro generare non si possa poi. Ben'è vero, che innanzi che veniamo alle ragioni e alla sententia nostra dell'incorrottibilità e sempiternità del mondo (parlando naturalmente) non sarà fuori di proposito, che l'opinion de gli altri intorno à questo veggiamo breuemente. Percioche non essendo altro la debolezza, e la difficultà d'una opinione

prinione, che confermatione, e demostration di quella che gli è contraria ne feque che con le opinioni de gli altri intorno alla generatione del mondo, e con la debolezza che si farà apparire in esse; aggiugneremo fede, e confermatione alla contraria sententia che darem noi. Et a questo s'aggiugne che douendosi per la sola stessa verità ò scriuendo, ò leggendo filosofare, molto più ragioneuoli arbitri saran del vero, coloro che leggeranno gli scritti miei se non solo le ragioni mie, e la mia opinione trouaranno scritta, ma ancora ો guisa di giusti Giudici, le ragioni della parte auuersaria ritroueranno; che far non potriano se solo ad vna parte porgessero l'orecchie delle menti loro. Per laqual cagione, non solo in questa materia dell'eternità del mondo, poglio io le scientie de gli altri innanzi alla mia raccontare, e pensare: mà in altri trattati ancora che à dietro si son fatti, innanzi parimente, seguito, epenso di seguir'anco. Dico adunque, che intorno alla generatione, e corrottion del mondo, varie sono state le opinioni di più filosofi. Alcuni priuandolo d'ogni perpetuità, hanno stimato ch'egli habbia hauuto principio, e come caduco per sua natura, sia ancora per hauere fine. Alcuni altri poi, quantunque habbin voluto che fatto sia; tuttauia libero l'han posto da corrottione, è perpetuamente durabile l'han creduto. Mà corrottibile per il contrario, e-senza principio, e non fatto mai, nissuno è stato sin' hora che posto l'habbia. Hortra coloro che fine, e principio gli danno; se bene in questo conuiene che spogliato sia d'ogni eternità:nondimeno inquesto son più diverse le scientie loro, che altri si stimano, si come fece Empedocle, che altra generatione, e corrottione non conuenga al mondo per sua natura, se non che horale parti di quello stieno insieme confuse, e meschiate per qualche tempo; e hora distin te,e libere l'una dall'altra ritornino; di maniera che altro non s'intenda per corrottione del mondo, se non quella confusaraccolta delle parti sue: rè altro per il contrario s'habbia da intender per la prodottione di quello; se non quella nuoua separatione e distintione, che le medesme parti faccino tra di loro, totalmente che doppo la confusione ha da venire la distintione;e doppo questa ha da tornar quella, con perpelua succession del-

o, totalmente che doppo la confusione ha da venire la distintion doppo questa ha da tornar quella, con perpe!ua succession dell'vna doppo dell'altra senza finir giamai. Altri poi, si
come su Democrito, e quelli che lo seguirono altrimenti generabile, e corrottibile han posto il
mondo, come quelli, che in quella medesma maniera vogliono che si generi, e si corrompi, che pongano generarsi, e corrompersi l'altre cose.

La opinione d'empedocle della generatione e corrottion del mon do:e la impugnation di quella.



Vnque tornando ad Empedocle, voleua egli doppo, che per lu go tempo fosse durato il mondo con le parti sue tra di loro di Stinte ne i lor luoghi, e nellelor nature, come l'acqua dalla ter ra, il fuoco dall'aria, e'l simil dall'altre parti, per vigor poi della concordia, ouero dell'amicitia, cominciassero à confon-

dersi le parti insieme, sinche totalmente insieme tutte si pnissero, si mischiasse ro in vna maßa disordinata, e confusa, doue l'vna dall'altra ben distinguer no si potesse, e cotal meschiamento domandaua egli sfero. Nel quale dipoi (com bo detto) amicheuolmente tutte le parti del mondo s'eran mischiate confusamente insieme, cominciaua poi per virtù della discordia ouer dell'odio, che so. pra l'amicitia pigliaua forza, à nascer nuoua distintione eseparatione dell'pna parte dall'altra, fin che al fine tutte le parti con le distinte nature loro, in quello ordine, e in quella dispositione ritornauano, ch'ella eran prima . Il qual ordine e distinto e ben disposto, secondo che hora lo veggiamo, tanto à punto durar poteua, quanto la discordia dall'amicitia si distendeua. Percioche come prima di questa sopra di quella vigor prendeua, si daua principio à nuoua confusione simile à quella dell'altra volta. Ein cotal guisa le medesme parti, che'l mondo compongano, hora amicheuolmente mischiandosi il mondo del suo bel ordine dispogliauano, e hora nemicheuolmente con distintione ordinandosi, à bella dispositione lo riduceuano. Di maniera che per tal confusione causata dalla concordia, stimaua Empedocle che'l mondo si corrompeße:e quindi per la distintione che nasceua dalla discordia, di nuouo si producesse: seguendo sempre la destruttione doppo la produttione, e questa doppo quella con succession continua perpetuamente. Questa opinione, se ben si considera, non può sostenere che veramente si possa dire che'l mondo, ò si corrompa, ò di nuouo si produca per sua natura, secondo che si pen'ano li suoi fautori: percioche quantunque cotal confuso mischiamento, ò distinta separation di parti per vigore, di lite, d'amicitia, non si possa ragioneuolmente attribuire al mondo secondo che dichiararemo al luogo suo, poiche non è al presente cotal dispositione al proposito nostro: nondimeno, quando ben cotale imaginatione fosse vera, non per questo si potrebbe dire, che'l mondo per quella confusamischia si corrompesse, e per il discioglimento di quella, di nuono si producesse restando sempre nel mondo le medesme parti sue, e solamente variandosi la disposition di quelle, conciosia che quella cosa, ò di nuouo cominciare,ò alla fine mancare, veramente stimar si deue , laqual sostantialmente da i suoi principij resulta, ò in quelle si risolue poi. Onde si come se noi ci imaginassimo, che pn'huomo medesmo dalla fanciullezza alla vecchiezza

vecchiezza passato, da questa à quella tornasse poi, e quindi di nuouo à questa senza finir giamai non si potrà dir per questo ch'egli, ò si corrompese, ò di nuouo si generasse, essendo il medesmo per sua sostantia, e variando solo nella dispositione dell'età, che è vno de gli accidenti che sono in lui, secondo la pariation de i quali non si ha da prender la generatione, e la corrottion delle cose: cosi parimente conseruandosi per la detta opinione, il mondo nella sua so-Stantia, e nelle parti sue, e cangiando solamente dispositione per la nuoua unio ne, à distintion di quelle, ilche è cosa alla sua sostantia accidentale; non si deue stimare che per cotal mutatione si corrompa, ò si generi in sua natura. Si come medesmamente non diremo mai che quella causa, ò si distrugga, ò di nuouo si produca, nella quale, hora tutte le parti; e tutti gli ornamenti, che la possan far adorna, stieno senz ordine alcuno, ogni cosa confusa e meschiata insieme; e hora per il contrario ciascheduna cosa con marauiglioso ordine al suo luogo sia posta secondo quella bella dispositione, che nell' Economica nostra dichiararemo.Cosi fatta cosa dico, conservandosi sempre nell'esser suo, non si ha da stimare che per cosi fatta mutatione delle cose che sono in quella, si corrompa, ò di nuouo si produca:ma che solo accidentalmente tal mutatione si ritruoui accascare in esa. Non ben dunque stimaua Empedocle che questa gran casa dell'uniuerso per la cocordeuol mischia, ò discordeuol separatione delle parti sue, si corrompesse, di generasse: anzi per esser'egli conforme all'opinion sua, è for za che confessi che se ben per accidental mutatione delle sue parti parimente il mondo alterato secondo cotal opinione si potria chiamare; tuttauia ò corrot to, d generato per cosi fatta maniera non si può dire.

# La opinione di Democrito della generatione, e corrottione del mondo: e la impugnation di quella. Cap. XVII.



Ltro modo poi di generatione e di corrottione attribuisce al mondo Democrito e i suoi seguaci; mentre che nella medesma maniera à punto lo san corrompere, e generare, nel la qual vogliano che l'altre cose, come metalli, piante, animali, e tutte l'altre cose sinalmente si generino, e si corrom pino: poneua Democrito per primi principy di tutte le co-

fe,alcuni corpicelli piccolissimi indiuisibili, liquali di varie figure essendo, e continuamente per vno spatio voto, disordinatamente mouendosi, e raggirandosi, e in cotal raggiramento casualmente rincontrandosi, e percuotendosi secondo che in cotali rincontri accade per sorte che insieme si colleghino, vengano à produrre per così fatti collegamenti varie cose di questa, e di quella spetie, secondo che comporta la varietà delle figure di quei corpicelli, & secondo

condo il sito, e l'ordine che tra quelli resta nelle compositioni che sunno: in maniera che più durabili ò manco, più, ò men for ti sono le cose che ne risultano secondo che con le figure loro accade che quei corpicelli meglio, ò peggio abbracciarsi, e auuinchiarsi possino. Onde sin tanto dura in essere vna cosa dov po ch'ella è prodotta, fin quanto può resistere alle percosse che continuamente di fuori le son fatte, da altri corpicelli, che non mancan mai nell'aggirar che fanno, di percuoterla secondo che porta il caso. Dalle cui percossioni finalmen te sciogliendosi il nodo, e la legatura di quelli primi corpi, che già si erano insieme nella produttion di quella cotal cosa, adunati si porge occasione alla de Struttione e corrottion di quella. Nè è maraniglia che da i medesmi corpicelli, per vary sitie ordini di quelli, parimente possin resultar tante diuerse cose. quante veggiamo al mondo: percioche si come le lettere dell'alfabeto, quantunque poche, e le medesme sieno; tanto nondimeno importa che ò con questo, à con quell'ordine si componghino insieme tra di loro; che parole dinersissime e quasi infinite ne resultano: così li medesmi principii piccolissimi, e indiuisibili, possano con le var e lor interpositioni, e ordinanze far nascer le cose in quelle diuersità di natura che noi veggiamo. Così fatti corpicelli adunque voleua Democrito à caso mouendo, e in qua e in la per la ampiezza dello spatio voto, ch'egli poneua, ragunandosi, e percuotendosi; allhora alcuna co saproducessero, che gli occorresse implicarsi, incatenarsi, e congiugnersi in sieme in modo, che in vno adunati potesser giunti star insieme per qualche tempo . Nè poteua mancare, che cosi satte complicationi accadessere alcuna volta: peroche nel continuo, e perpetuo mouimento di cotai principii, se ben le percosse loro il più delle volte eran vane, in modo che ributtandosi nulla ne refulta; tuttauia con la perpetuità del muouersi loro, era pur sorza che à caso alcuna volta occorresse, che quelli insieme si percotessero in modo, che per tai percosse, e rincontri con le figure loro, abbracciar e stringere sipotessero. Et una cosi fatta imagination sarebbe, quando noi ci imaginassi mo che quelle lettere, e caratteri, che sono in questa carta scritti, sciogliendosi dalle parole, e per se mouendosi, e ragionando si appressasser l'uno all'altro, nel quale appressamento causale, se bene il più delle volte occorrerebbe che, à tali lettere per accostamento che facessero, sillaba alcuna compor non potrebbono, si come la. N. con la. R. ò con la. T, e simili ouero tali lettere, e sillabe si congiugnerebbono, che parola alcuna di buon significato non comporrieno: nondimeno nel continuo, e perpetuo riuolgimento alcune delle parole che quiui scritte sono, saria forza che à caso si componessero. Hor simile in qualche parte à questa imaginatione è la opinione di Democrito intorno alli primi principij delle cose della natura. Da i qual principij, che son quei corpicelli c'habbiam già detto, voleua egli che non solo ne risultaßero, est producessero le cose che sono nel mondo dentro, qua giù da basso, ma ancora

ancora i Celesti stessi, & il mondo tutto: di maniera che cosi questo, come l'al tre cose da i detti corpicelli nasca, & in quelli fe risolui poi, quando dopo gran riuoloimento d'essi, finalmente à tal compositione saran Denuti, che l'a matura, e l'effer del mondo ne possa nascerere à tal conquassamento per lunghe percossioni, che da altri corpi sia fattoloro, perranno al fine, che il distruggimento del mondo ne segua poi. Contra questa opinione primieramente quanto al mostrare che non propriamente per quella si può saluare la vera generatione, & corrottione delle cose ( nellaqual difficultà tutti quei filosofi si ritrouano, quali innanzi ad Aristotele non ben sepper distinquer le cose vere in potenza, da quelle che sono per l'atto stesso attuale nelle cose parimente che son per propria virtù tali, da quell'altre cose che son tali per accidente ) non pensarò io al presente di distendermi; hauendone detto affai copiosamente nella prima parte di questa nostra filosofia, & effendone per dir anco al proprio suo luogo nella terza parte, quando della propria generatione, & corrottione trattaremo, & le conditioni che le conuengano dichiararemo. Ma solo al presente considerando quel ch'appartiene al proposito nostro dell'hauere, ò non hauer sine, ò principio il mondo, dico che non è buon giuditio quel di coloro, che à medesma sorte di generatione, & corrottione fanno fottoposto il mondo, allaquale l'altre cose si sottopongano, dimaniera che vogliamo che si come vna pianta, vn Cauallo, è altra cosi fatta cosa generabile, & corrottibile, ha il primo principio dell'esser suo, & I pltimo fine parimente, dopo del quale tornar non può ella in effere : cofi ancora'l mondo tutto, non come diceua Empedocle, ilqual stimaua che dal non essere all'essere, & dall'essere al non essere, & quindi di nuono all'essere con perpetua successione si trasmutasse, si come habbiamo disopra veduto; ma che di nuouo si produca dopo il non esser stato più, & finisca poi per non riprodursi il medesmo più giamai. Questo modo dunque di corrompere à venerare il mondo, quantunque, ò ono, è più che quel si ponga, ò finiti sò infini tische possin essere, sia falso, & impossibile à sostenersi: nondimeno più euidente difficultà ancora portarà seco quando si ponga che un sol mondo. E non più produrre, e trouar si possa, che non auuerria ponendosi che infiniti produr si possino, si come Democrito si credeua. Conciosiacosa che se più di on sol mondo non può prodursi, come vorremo noi ch'egli possa hauer princi pio, & sia per hauer fine senza di nuouo tornar in essere? poi che per consen so di tutti i filosofi nissuna cosa può farsi di nulla, ne può risoluersi in nulla, ma di soggetto, & di materia hanno dibisogno le cose, da cui si produchino, & in cui medesmamente poi si risoluino. Quel soggetto, & ancora quella materia adunque, che innanzi alla prodottion del mondo, si ha da trouare in essere, accioche egli di quella produr fi possa, se in natura sua mon è tale, nè anço ha tal potentia, che di lei generar si possa il mondo, ne segue Parte II.

#### FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

me segue che di quella generar non si possamai, poi che gli ènecessario che quel soggetto onde ha da comporsi, & prodursi qual si voglia cosa, habbia in se pro tezza & potentia per sua natura alla prodottion di quella. Ma se per il contrario quel soggetto onde haueua da prodursi il mondo, potentia, & attezza ritien per natura in se la prodottion di quello; è necessario che ogni poltachel mondo corrompendosi si risolua nella materia, della quale ei nacque; restando in tal materia la potentia per la prodottion di quello, come naturale ch'eglie. enecessario dico, che dopo che corrotto sarà il mondo possa di nuono produrs. accioche quella potentia & prontezza non babbia da esser una perpetuamen te. Non può dunque chiunque ponga vn folmondo passibile nella natura, saluare che prodotto di nuovo, corromper si possa, in modo che non si produca altra volta poi. Ma è forza che qualunque in tal guisa generabile, e corrottibile lo pone, che pno stesso corrotto che sia, ritornare à nuoua prodottione non pos sa;più mondi poga, che vno, anzi infiniti d'una medesma spetie tutti. Però che in tal caso quella potentia naturale, che nella materia d'essimondi si trouase, non saria vana, potendosi di quella, se non il medesmo numeral mondo che già corrotto sia, almeno dunque altri, & altri prodursi successiuamente d'una stes sa natura sempre. Si come veggiamo che d'una stessa materia prima se non un medesmo cauallo numerale si produce dopo che gli è corrotto: tuttauia altri, & altri caualli d'una spetie e natura stessa si possan con perpetua successione produrre di mano in mano. Et per questa ragion Democrito co i suoi seguaci nolendo fare il mondo in quel medesmo modo, & da quei medesmi principi generabile, corrottibile, che l'altre cose, pose infinitimondi poter trouarsi nel la natura, e infiniti principi, infinito spatio, donde e doue si producessero. La qual infinità di mondi, e laquale infinità di principy, hauendo noi di sopra chia ramente impugnato, è impossibile demostrato; potiamo parimente concludere che generabile, e corrottibile nel modo che l'altre cose sono, non puo il mondo effer in alcun modo. Ilche più chiaramente si manifestarà, quando nel proprio luogo nella terza parte di questa nostra filosofia più minutamente quei corpicelli che Democrito facea principi di tutte le cose, destruggerassi.

> Che il mondo non può effere generato, & incorrottibile come lo poneua Platone. Cap. XVIII.



Oleua Platone, secondo che Aristotele mostra d'intender le sue parole, che questo mondo nelqual noi siamo, dopo il non esser'egli da prima stato, fosse fatto poi di cosi fatta saldezza, & fermezza che sia eternamente incorrottibil per conservar si, in guisa che principio hauendo hauuto, non sia giamai per hauer 32 3 3 3

hauer più fine. Questa opinione da molti huomini dotti, & nella dottrina Platonica conversati, non è intesa in modo, che veramente il mondo hauesse principio in tempo, affermando Platon più volte, che l tempo insieme col mondo stesso principio hauesse madicono che cotal prodottione, ò generatio neche impropriamente la vogliam chiamare non temporale, in modo che il mondo in qualche tempo non fosse prima, s'ha da intendere; mà solo per via di dependentia & di conservatione: essendo cosa certa, & massimamente appreso di Platone (ilche parimente non negarebbe Aristotele) che nissuna cosa trouar si può, saluo che Dio grandissimo, che cotalmente da se dependa. Nondimeno poi che Aristotele la sententia del precettor suo talmente accetta, come se appresso di quello il mondo dal non esser prima, ad esser poi trapassasse; noi ancora seguendo le pedate Peripatetiche, nella medesma maniera intendendo la , la falsità di quello dimostraremo. Primieramente adunque dobbiam sapere, che non deue un vero filosofo alcuna propositione sostener giamai, se dal senso stesso, ò da forte ragione demostrativa non gli sia posta innanzi, ò almeno quando gli manchi la dimostratione, & il senso; qualche ragion probabile, & verisimile non ce lo induca. Hor certa cosa è che l'essere il mondo fatto, & non esser per hauer fine, non può al senso di chi si voglia giamai mostrarsi, non potendo esser alcuno, che insiememente cominciar lo vedesse, & in perpetuo le vegga non finir mai. Ragion parimente demostrativa per questo medesmo, non ha fino ad hora assegnata à Platone, à qual si voglia altro filosofo di cui s'habbia notitia, percioche quando questo fosse, essendo la vera dimostratione atta per sua natura à far forza all'assenso del nostro intelletto, non si trouarebbe alcuno, ilquale inten dendola non le assentisse. Resta dunque che se pure il mondo generato, & in corrottibile s'ha da porre, ciò s'habbia da fare per persuasion nata da argomento portabile, che sia conforme al vero, se non sempre, almeno per il più: come(per essempio)sogliamo affermare che gli adulteri van di notte, & che i serui sono di poca fede, & simili altre propositioni: non perche necessa riamente sta cosi sempre; ma perche per il più suole in tal guisa accascare. Ma come; per Dio, vorrem dir noi, che probabile, ò verisimil sia, esser il mondo fatto, & non potersi corromper mais se noi non solo nella maggior parte delle cose di nuouo fatte, veggiamo che à corrottione sottoposte sono, ma quello che importa più, nissuna cosatratante, di che sta pieno il mondo assegnar potiamo che tal si generi, che mancare, & corrompere non si possa poi. Guardinsi gli animali, le piante, i metalli, & in somma tutte le cose generabili, che son nel mondo, & nissuna tra tante ne trouaremo che perpetua, & incorrottibil si conserui sempre. Senza verisomiglianza alcuna adunque, senz'apparentia di verità si mouerà qualunque contra il costume, & contra la natura dell'altre cose, che di nuouo si producano, porrà creder che l' monda

mondo di nuovo sia fatto, E nondimeno per natura si trovi libero da corrottione. Appresso di questo certissima cosa è, & per verissima dobbiamsun porre, che quella materia, c'ha da eßer soggetto, & principio, donde si produca, & si componga qual si voglia cosa, necessariamente ha da esser tale per sua natura, c'hauendo in se potentia, & prontezza, à quella prodottione che s'ha da fare, sia conseguentemente per propria conditione, transmutabile, o non d'on sol'esser dotata perpetuamente, ma nata à nuoua dispositione, & à nuouo essere. Percioche parimente quanto ella in perpetuo d'una stessa maniera steße per sua natura, senz'eßere atta à nouttà di mutation alcuna; non potrebbe alla prodottione alcuna cosa, che di lei hauesse da risultare adattarsi. Hora essendo questo supposito verissimo com'è manifesto; se que sto mondo, ilqual è posto da Platonici incorrottibile, è stato di nuovo fatto. com'essi dicano, non è dubbio alcuno che per non potersi appresso de i filosofi. alcuna cosa prodursi di nulla mai: su di mestieri che innanzi alla produttio. ne del mondo, alcun principio, come materia e soggetto di quello gli precedesse: ilqual soggetto doppo che infinitamente fosse durato, priuo della disposa tione, & forma del mondo, à quella finalmente si sottoponesse. Questo soggetto adunque, o per natura sua era tale, che non comportana nonità di mutatione,& dispositione alcuna ,necessitato ad vn'essere solo inuariabile , & immutabile:ouero per il contrario prontezza, & potentia haueua egli naturale à riceuer nuouo altro essere, come mutabil per sua natura. Se nouitade, ò mutation alcuna non comporta la condition sua, certo è che da esso non saria potuto resultare, er nascere il mondo mai, come quello che senza mutatione di quel principio, onde eglinasce, non può prodursi : poi che altra dispositione, & altro essere si dee stimar che sia in on soggetto, prima che di alcuna nuoua forma si vesti da quello che gli è poi, quando se n'è vestito. Se dall'altra parte diremo, che la materia di cui risultò prima il mondo, hauendo ella potentia, e attezza all'eßere, alla forma di quello, non fosse immutabile per sua natura, in modo che naturale sia la mutatione, & la invocatione dell'effer suo : ne segue che si come nella prodottione del mondo, non si per da la materia sua restando in esso, cosi ancora non si perda la natura, & conastion di quella: & per conseguentia essendo ella di natura, & propria sua condition mutabile, & supposta à invocatione, non potrà sotto la forma del mondo in vno stesso esere durar perpetuamente:mà sarà forza che pur accaschi che di quella forma si prini; & il mondo habbia fine nè più incorrottibi. le : come questi Platonici affermano nell'opinion loro:necessario è dire, ò che il mondo non fo, Te di nuovo prodotto mai, ò caso che pur così fosse, sottoposto à corrottione si ritrout ancora. E tanto più quanto c'hauendolo preceduto la sua materia, prima che se ne producesse per infinita duratione: come vogliam che sia possibile, che la potentia c'ha tal materia alla forma del mondo

Esendo naturale per infinita duratione fosse tardata senza l'acquisto di quel. tato che le conuenisse ? percioche se ben'è vero che nella materia prima con infinita duratione habbia preceduta la potentia ch'ella teneua alla forma (per essempio) di Cornelio, ò di Fabritio, ò di questo, ò di quel cauallo, ò altra aual si voglia cosa generabile che noi veggiamo: tuttauia questa materia è sog getto, & principio remoto di queste cose indiuidue, & particolari, & la natu rain essa le appetisce più tosto, come per accidente, che per intention propria & principale; come quella che principalmente la successione specifica, er la conservation della specie appetisce, il che senza la generatione delle cose particolari non si può fare. La materia dunque propria, & propinqua di Cor nelio, à d'altra cosa simile, non la prima materia commune si dee stimare, ma quel principio, & quel soggetto così disposto, come à tal forma si ricerca, & si conviene. Et per questo non è conveniente che la potentia remota che sta nella prima materia alla prodottione d'alcuna forma particolare, con infinisa duratione sia durata prima che all'atto sia peruenuta. Ma nel principio sue vettino che privato della forma del modo, atto, et provato si pone, che à quella fia,ne si può la potentia che tiene ad essa chiamar remota. Conciosia che non hauendo potuto la materia del mondo stare innanzi di quello sotto di questa di quell'altra forma particolare, necessariamente veniua ad esser sempre con quella dispositione, & prontezza propinqua alla forma del mondo, ch'ella era poi quando di quella si fece adorna. Et per questo si può considerare quanto fia disconueneuole che un soggetto disposto ad alcuna forma, con propinqua potentia quella perpetuamente prima con infinita duratione aspettar potesse innanzi che quell'atto conseguisse, che naturalmente gli conuenisse; si come è necessario che confessin coloro che'l mondo fan di nuouo generato, & che incorrottibile si conserui.

Come alcuni si sforzan di difender l'opinion di Platone. Cap.XIX.



eßendo

Alle dette ragioni mossi forse sono alcuni tra i desensori di Pla tone; iquali in maniera espongano l'opinion di quello, che non in tempo volesse egli che fosse il mondo fatto doppo, che prima non fosse stato; ma solo che essendo il mondo composto delle par-

ti sue, & della materia sua per meglio far comprendere cotal compositione; diceße che di quella materia fosse egli fatto. Conciosia che dicendo Platone c'hauendo preso Dio ogni corporal materia, che con disordinato mouimento à ferma disposition si staua, quella dall'inordinanza nellaqual'era, à certo or dine e ornata dispositione riducendo, iu cotal quisa produsse il mondo: non volse intendere egli con queste parole, che temporale incominciamento, & vera generatione in esso mondo s'habbia da ri rouare: ma non si possan le co-∫e com-Parte I L.

se composte ben conoscere se le parti loro con l'intelletto per se distanti parimente non si conoscessero; per più facilmente mostrare altrui la compositio ne, o fabrica d'esso mondo, volse Platone la materia di quello come per se inordinata, & senza manifesta forma considerare: accioche meglio, risoluen. do con l'intelletto il tutto nelle parti sue, si potesse comprender la natura, & l'esser dell'uniuerso: percioche se ben in molte cose le partiloro, non separandasi da i lor tutti, in tempo non gli precedano, tuttania il nostro intelletto è atto per sua natura, à comprenderle per via di resolutione separatamente, in modo che per cosi fatta resolutione meglio può penetrare, & considerare la natura d'un tutto, che se insieme senza alcuna distintione di partilo contemplasse. Laqual cosa si può (per essempio) manifestamente comprender nelle descrittioni, & figure matematiche, come à dire in vna superficie triangolar , ò in vn corpo cubico , ò in altra figura simile . Peroche se ben'è cosa chiara, che pn'imaginato triangolo (per essempio) insieme senza precedentia di tempo sia triangolo, & habbia le tre linee, che lo terminano, e lo compongano, e un corpo cubico insieme sia tale, et habbia le sei superficie dallequali si termina, e si comprende, nondimeno con più ageuolezza intenderem noi, ò daremo ad intendere ad altri la natura, ò l'esser del Cubo, ò del Triangolo, se le linee, o superficie, dellequali si compongano, come parti, e come termini de i lor tutti, da per se consideraremo, e quindi à la composition de i tutti con l'intelletto trappassaremo, che se per il contrario senza reso lutione, ò distintione alcuna confusamente le figure insiememente prese contemplaremo. Ecio n'aduiene non perche tra le figure, e i lor termini sia precedentia di tempo alcuna, (poi che non può esser figura quella, che insiememente ha li termini propry suoi) mà solamente per la natura del nostro intelletto; ilqual con più ageuolezza peruiene alla notitia del tutto, se con la contemplatione sua distintamente, resolutiuamente dalle parti che il tutto compongano, al tutto composto precede. Voglian dir dunque costoro, che qua do Platon disse che di tutta la materia corporale, quanto à se consusa, e in ordinata, fu prodotto, e composto il mondo cosi ben distinto, e ordinato come lo veggiamo, non volse egli intender che quella materia in tempo'l precedesse,essendo cosi l'una come l'altro durare eternamente: mà per far altrui più ageuole, e manifesta la notitia dell'essere, e della composition del mondo, per pia di resolutione lo considerò, come se la sua materia lo precedesse. Questa dunque è la defensione che si ssorzan di fare alcuni per sostenimento de l'opi nion Platonica c'habbiam detta . Liquali , quanto in ciò s'ingannino ageuolmente conosceremo se alla fallacia della comparation che fanno, l'intelletto riuolgeremo. La onde dobbiam sapere che ogni volta che noi consideraremo alcuna cosa, le parti, e li principi materiali dellaquale son tali, che di nissuna temporale transmutatione, sostantial nuova dispositione han bisogno per · Arrive Land la com-

la composition di quel tutto, di cui son parti, in modo che pna medesma manie. ra li trouan in sostantia loro, ò distinte come parti, ò insieme col tutto che se considerino: sempre in cotal caso potrà auentre, che l'intelletto nostro per più distinta notitia di quella tal cosa, possa per via di resolutione, & di distintione considerar le parti, & la natura d'esse per se distintamente, secondo che quanto all'ordine, & alla precedentia della causa all'effetto le parti precedano quel tutto di cui son parti: e tal consideratione potrà fare il nostro intelletto, senza che verificarsi sia dibisogno, che quelle parti materiali precedere in tem po debbino il lor tutto. Di maniera che se ben noi consideraremo per via di re folutione, & di compositione come quel composto, quando s hauesse di nuouo à comporre di quelle parti precedenti, saria forza che si componesse, tuttauia non è necessario che precedentia vi si truoui; non hauendo (com'ho detto) cotal materia bilogno di temporale trasmutatione alcuna, accioche d'ese si posla comporre il tutto. Con essempio meglio mi farò intendere. Se noi imaginaremo pn triangolo, i principi, ouero i termini di cui materialmente si compone son quelle tre linee che lo chiudano; certa cosa e, che per esser quelle linee in esentia. & sostantia loro le medesme à punto, à come term ni che per se si prendino, come nel triangolo stesso si considerano; non hauendo esse bisogno d'essentiale mutation di nuoua, ò di temporale dispositione per poter diuenir peritermini di quel triangolo: potremo noi per tal cagione con l'intelletto no-Aro considerare & discorrere, che di quelle linee, come di partisue si compone la terminatione di quel triangolo, & in ordine di propinqua causalità, & di dependentia precedan quello; ne per tal consideratione sarà necessario ch'esse lo precedino con tempo alcuno. Di maniera che dato che vn triangolo fosse sta to eternamente, in ogni modo l'intelletto nostro risoluendo quello col discorso che fa ne i termini suoi trouerà precedentia di causalità propingua, senza che per perificarsi questa precedentia sia necessario che precedentia di tempo vi siritroui. Ilche d'altronde non nasce, che dall'essere le linee causa materiale del triangolo, così propinqua, come remota, non hauendo bisogno la linea di farsi propingua materia con nuoua essentiale sua dispositione, ò trasmutatione. Ma se per il contrario alcun'altra cosa prenderemo, li materiali principii dellaquale, accioche produrre, & compor la possino, han di mestieri di sostantiale trasmutatione, & nuova disposition tale, che senza tempo non possa farsi:in cotal caso, non solamente con l'intelletto nostro per via di resolutione po tremo considerare la precedentia della causalità remota, secondo laquale i principi, che son materia di quel composto, lo precedano come causa: ma ancora per verificatione di cotal consideratione sarà forza che tra quella materia, & la cosa che se ne compone sia precedentia di tempo ancora; per ricercar quella materia, altra dispositione essentiale per se presa, & considerata, che non ricerca poi, quando alla forma del tutto con teporale trasmutatione si dispone,

FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

dispone, & s'accommoda: come (per essempio) in vna casa si può vedere sla:ma teria dellaquale, esfendo la creta. E il legname, donde i mattoni, E le traus s'hanno da cauare; se noi tutta insieme fatta che ella è considerandola, vorremo poi per miglior notitia l'esser suo discorrere, come della materia sua remota,sia fatta tale, quale la veggiamo; andaremo per via di resolutione distinquendo, & considerando per se la creta, & il legname, donde i mattoni, & le traui si son fabricate, di cui pltimamente la casa s'è fatta poi. Hora in cosi fatto discorso, & consideratione, se ben se conosce quella precedentia di causalità. ch'è tra la causa materiale, & l'effetto suo: tuttauia non potrà cosi fatta reso. lutione, or difcorso verisicarsi, se parimente tra la casa, or quella materia sua non sia precedentia di tempo ancora. Conciosiacosa che altra dispositione, & altro essere ha la creta prima che possanella casa trouarsi, come adunque materia remota di quella, da quel c'ha di poi, quando sotto la figura di mattoni alla composition della casa si addatta. Laquale attezza, & nuoua dispositione non può farsi, senza che tempo vi interuenga. Se con l'intelletto adunque vogliamo considerare esser prodotta la casa di quella remota materia sua, che è la creta, come à lungo chiaramente habbiam dimostrato; è necessario che tem poralmente ancora preceda quella creta innanzi che la casa se ne ponga, poi che non potendo entrare in tal compositione rimanendo creta, ha dimestieri di mutation tale, che senza tempo no si può fare. Il medesmo ancora in vn'huo mo,ò in vn cauallo particolare,ò in qual si voglia altro animale si potrà discor rere; peroche non potendo la materia di Cornelio (per eßempio) che è il menstruo di sua madre, sottoporsi alla forma d'esso Cornelio, se prima non riceus vna lunga dispositione che senza tempo no si può fare se vorremo per miglior notitia dell'esser di Cornelio resolutiuamente considerare, come dal menstruo materno, in quanto da principio suo materiale è prodotto, non potrà cosi fatta consideratione verificarsi se oltra la precedentia della causalità remota, che tra quel menstruo, e Cornelio si ritruoua ancora. Peroche quel menstruo non può nel medesmo tempo hauere l'esser suo come menstruo e come materia pro pinqua poi organizata e disposta che sotto la forma di Cornelio trouar si possa. Mor applicando quel che se detto à proposito nostro , non altrimenti del mondo, per quel che dice Platone è forza ch'egli auuenga, che ne gli pltimi eßempi discorso habbiamo. Conciosiacosa che dicendo Platone, che d'ona materia corporale confusa, e inordinata fu prodotto il mondo cosi bello, e cos ben'ordinato, come noi lo veggiamo; se egli (secondo che questi defensori affer mano) non temporal prodottion poneua nel mondo, ma folo per miglior notitia di quello per via di resolutione, considerar volena, qual fosse la conditione della materia sua, quando di quella hauesse da prodursi; in maniera che altra precedentia non ponesse Platone tra quella materia, e'l mondo che ne resulte. fe non precedentia di causalità remota secondo che in yn triangolo, ò in altre

figura

figura matematica habbiam veduto che si può fare:se Rlatone dico, cosi inten deua come questi suoi defensori credano, era forzato per necessità per perificatione di cotal suo discorso, e intendimento à conceder tempo nella precedentia parimente tra'l mondo, e quella materia sua. Peroche cotal materia non può insiememente in pno stesso tempo trouarsi confusa, com era per sua natura, e ordinata, com al sostenimento della forma del mondo conuien che sia. La com paration dunque delle cose matematiche à queste naturali ha ingannato que sti difensori di Platone. Percioche le linee, e le superficie di cui, come di materialoro si compongano li termini delle figure matematiche, non altra essentia le, e intrinseca dispositione ricercano quanto à se proprie, ò si considerino da per se distinte, ouero nelle figure, doue si truouano: non essendo altro la linea in qualunque modo si consideri, che quantità lunga e larga, e non prosonda. La onde non hauendo bisogno la linea di temporale trasmutatione per cangiar l'esser suo nella composition di qual si voglia figura, non èmaraniglia se in coste fatte figure si può con l'intelletto far la resolution del tutto nelle parti che lo compongano, senza bisogno d'altra precedentia, che da sola causalità propinqua. Doue che nelle cose naturali, le materie dellequali han di mestieri di nuo na e nuoua dispositione, che non si può far senza tempo, non si può considerare, e perificare precedentia di causalità remota, se precedentia di tempo ancora non vi si truoua. Concluder potiamo adunque, che non ben sostentabile è la difensione che habbiam detto farsi da alcuni Platonici per tor via quella pro duttione temporale, che dalle parole di Platone è forza che nel mondo si ponga:mentre che eg li dice che tutta la materia corporale era prima confusa e inordinata:e poi ad ordin bellissimo,e à ben disposta distintion fu ridotta dal grande Diosonde il mondo ne venne fuora. Esendo inefficace adunque la defen sione di costoro, potremo di nuouo confermare, come disopra concluso habbiamo, che mal facesse Platone in porre il mondo di nuovo, & in tempo fatto,doppo ch'egli non era,di natura nondimeno incorrottibile, & da non finir giamai, poiche non possan queste due cose Star'insieme, hauer il mondo hauuto principio in tem po, o non esser per hauer fine; si come con più ragioni habbiamo chiaramente disopra con molti esempi à pieno dimostrato.

Di alcune distintioni di queste parole, generabile, ingenerabile, corrottibile, e incorrottibile. E come si ha da determinare la potentia, e la impotentia naturale di qual si uoglia cosa. Cap. XX.

Oscia che habbiamo con ragioni appropriate alla materia della qual trattiamo specialmente e appropriatamente demostrato che l' mondo, essendo di nouo fatto, non può i corrottibile conser uarsi perpetuamente, secondo che Platon poleua: non sarà suor

di ragione, che per maggior confermatione di questa cosa allargandoci, e più ampiamente le cose abbracciando, dichiariamo in vniuersale, che non selo il mondo stesso, ma qual si voglia altra cosa non può esser di nuovo fatta, essendo ella incorrottibil per sua natura:ne per il contrario, non essendo generata mai. può corrompersi per alcun tempo; ancora che questa seconda parte della conclusion nostra, non sia stato chi del mondo habbia affermata mai Ma per far la dichiaration nostra più vniuersale, l'vna e l'altra parte della detta conclusion demostraremoze insiememente farem palese, che si come qualunque cosa sia corrottibile per sua natura, è forza che in qualche tempo di nuono sia stata generata; e per il contrario qualunque altra habbia principio di generatione. babbia alcuna volta ad hauer fine per corrottione; cosi ancora dall'altra parte qual si voglia cosa che sia libera da corrottione, sia forza che principio non habbia di nascimento: e per il contrario à corrottione non si sottoponga se generata non fu giamai. Per la dichiaration dunque di cosi fatte conclusioni vni uerfali; accioche sotto ambiguità, ò equiuocatione di vocaboli all'oscuro non procediamo, esfendo queste parole, generabile, e corrottibile, ingenerabile, e in corrottibile di diuersi significati; fa di mestieri che prima cheveniamo alle pro uation nostre, distinguiamo cotai parole, e quei significati eleggiamo, che nel proposito nostro fan di bisogno. Ne voglio io al presente raccontar tutti li varij significati, secondo liquali si soglian vsare cotai vocaboli; ma lasciando da parte, per non effer troppo lungo, senza necessità, quelle significationi, che al proposito nostro non fanno, solamente à quelle gli determinaremo, e stringere mo, lequali all'intention nostra appartengano. Dico dunque, che nel discorso cha habbia da fare per conoscer se alcuna cosa per sua natura puo esser generabile insieme c incorrottibile, ouero corrottibile e ingenerabile, per generabile primieramente l'habbiam da intendere tal, che per natura sua habbia potetia di esser doppo'l no esser suo Et habbia questo, ò per ch'ella habbia l'esser di nuo uo per vera generatione, ò trasmutatione, ò com'altrimenti si voglia, non importa al nostro proposito, pur che di nuono esser possa, doppo'i non essere stata per qualche tempo. Corrottibil poi si ha da intender quando in natura sua babbia potentia di non esser più , doppo che stata è prima. Medesmamen-

te ingenerabile intenderem noi quella cosa, che potentia non ha da esser di nuouo, doppo che non sia stata: e incorrottibile per il contrario quella che in sua natura sarà priua di poter doppo l'essere trapassare al non essere. E perche nelle diffinitioni e distintioni delle quattro parole dette habbiamo vsa to questa parola, potentia; dobbiamo auuertire, che le potentie naturali, che al le cose attribuir si deuono, han sempre da esser considerate secondo quegli atti, e quelli effetti, che maggiori, e più vigorosi possan da quelle nascere. Di maniera che all'hor sarà ben compresa e misurata la potentia d'alcuna cosa, quando al più, ouero al sommo di quell'atto che da quella venir possa riquardarassi. Perche quella potentia che si stende al più, al manco ancora distenderassi doue che per il contrario se un minor'essetto suo riguardarassi, non per necessità ad vn maggior di quello, potrà per conseguentia adattarsi. Con essempio meglio mifarò intendere. Se la potentia portativa di Cornelio, per laqual sia egli possente à portar peso sopra le spalle sue, sarà tale, che dieci, venti, cinquanta, e al più cento libre di peso possa portare, e per un tale spatto diterminato; non haremo da terminar noi la possanza d'esso con dire, che la sua potentia portativa sia per diece libre; percioche per dir cosi non potremmo noi conoscere che più di diece portar ne possa, non seguendo di necessità al parlar di diece, il poterne più di diece portar ancora. Mase per il contrario noi nel caso detto diremo, che la prtentia portativa di Cornelio sia per cento libre, che è il maggior peso che portar possa; all'hora determinatamente haremmo saputo quanto sia valida quella potentia, in modo che dalle cento li bre potendo concludere ancor le diece, le vinti, e tutti gli altri pesi minori dicento, perremo à conoscere ogni sorte di peso che portar possa: poi che è necessario che chi può nel più gagliardo essetto nel più debole possa ancora. Medesmamente se potendo egli portar quel peso di cento libre per diece passi, e per vinti, e per cento al più, vorremo sapere determinatamente quanto viaggio portar lo possa, non haremmo da dire, che diece passi, ò che venti, ma il maggior viaggio che portar lo possa, cioè di cento passi assegnando, haremmo insiememente fatto palese, che e diece, e vinti passi lo possaportar ancora. Doue che se per il contrario hauessimo detto, che diece passi portar lo po tesse, non haremmo potuto da questo conoscere che vinti, ò cinquanta, ò altro spatio maggior di diece lo possi portare ancora . Non altrimenti volendo noi mostrare quanto l'huomo possa durar in vita, non ben determinatamente lo mostraremo dicendo che diece anni ò vinti viner possa, ancor che sia vero che e diece, e vinti lo possa fare:ma doueremo la potentia della vita sua, secones'l maggiore spatio di tempo, che accader possa determinare, come (per essempio)di cento vinti anni, ò di cento trenta, ò di quel che si sia: con laqual assegnatione haremmo in modo determinata la potentia della duratione della pitasua, che bensapremo che dalli cento trenta anni indietro, può viuere l'huomo

l'huomo. Parimente, se la potentia visiua di Cornelio manifestar vorreme con dire che da vna certa distantia determinata può egli veder la lunghez. za (per essempio d'un palmo) data che questa sia la più gagliarda visione che nella detta lontananza possa egli fare, in modo che minor ampiezza non discernerebbe, haremmo ben determinata la visiua potentia sua. Perchemol. to ben potremmo noi concludere che potendo discorrere la larghezza d'un palmo,potrà far`ancora il medesmo di due , ò di tre,che sono vistoni di minor forza. Conciosia che chi può nel maggiore, e nelpiù forte effetto, può nel mi. nor ancora . Doue che se volessimo la potentia visiua sua farmanifesta con. dire che nella distantia detta, può discernere l'ampiezza di due palmi, ò al. tra vision fare che mancc forse sia che non è quella d'un palmo, non ben de. terminato haremmo cotal potentia: non potendo noi per la visione di due pal mi, concludere il discerner dell'uno, poi che per la più debol visione, non si può la più forte concludere. Ben'è vero, che in cosi fatte potentie, che per mo do di parte, e riceuere esseguiscano l'atto loro , si come è la potentia del vedere, dell'udire, e simili, si dimostra il sommo, e'l più delle sorze loro per la pic colezza dell'oggetto, in modo che quanto l'oggetto che quelle apprendanoè minore, tanto vien più ad esser forte l'apprension loro. Doue che nelle potentie che con attione eseguiscano le forze loro, il contrario auuiene, si come nella potentia portatiua del peso, habbiamo veduto: nellaquale tanto viene à mostrarsi la forza maggiore, quanto l'oggetto, cioè il peso che si porta è maggiore parimente. Mà questo al proposito nostro non importa peroche comess poglia che la potentia, ò da diminutione , ò da maggioranza d'oggetto dimo-Stri la forza sua : questo sempre è verissimo, che per il più del vigor che la tiene, si ha sempre da terminare. La impotentia, ouero priuation di potentia dall'altra parte, ha da determinarsi per il contrario secondo'l men di quel che non può:essendo cosa certa che chiunque non può lamen forte operatione manco potrà la più vigorosa. La onde se (per essempio) vogliamo mostrare quanto sia il pesoche Cornelio portar non puote, posto per caso che più di cento libre non possa portare, non habbiamo noi da dire che non ne possa portar dugento, cinquecento, ò mille , è qual si roglia maggior peso . Peroche dal dir noi che mille non ne porti, non potremmo conoscere se manco di mille ne può portare: poiche non è necessario che chi non può il maggior peso, non possa il minore. Dobbiam dunque dire nel caso posto, che la sua impotentia, ouer il suo non potere, sia di ceto, & vna libra. Il qual peso essendo il primo im mediate maggiore di quello, ch'egli per il più può portare (che era cento libre nel caso posto) cifa conoscere determinatamente tutti li pesi che portar non può, che sono tutti quelli che sopra di cento pna libra si ritrouauano, essendo cosa chiara che chi non può il manco, non potrà il più parimente. Me desnamente se la impotentia, e debolezza della potentia visiua di Cornelia palesar

valesar vogliam, posto caso che il più che veder possa da vna certa determinata distantia sia l'ampiezza d'un palmo, cioè quattro dita; dobbiam dire, che la impotentia della vista sua sia la larghezza di tre dita; donde potremo noi conoscere subito determinatamente che nè due ditanè uno potrà vedere, doue che se per il contrario hauessimo detto che la impotentia della vista sua: fosse della larghezza di due dita: non ben determinatamente sapremo tuttigli oggetti che egli veder non possa: non potendo dalle due dita argomentarsi che tre dita veder non potesse; si come per il contrario dalle tre che ei non vedeur, poteuast argomentare che nè due nè vno vedesse ancora: concludo dunque che la impotentia naturale d'alcuna cosa si deue misurare e determinare secondo'l manco gagliardo effetto tra tutti quelli che far non possa quella tal cosa: si come tra tutti li pesi che Cornelio portar non può, essendo nel caso detto il manco difficile quello di cento pna libra, per quello si ha da misurare la impotentia sua portativa. E per il contrario la potentia di qual si voglia cosa, per il più vigoroso effetto che venir ne possa, si deue determinare: si come tra tutti i pesi che può portar Cornelio, essendo il supremo, e più difficile quello di cento libre nel caso posto, per questo determinar: si deue la possanza portativa, che si trova per natura inlui: si come disopra forse troppo lungamente habbiamo dichiarato. e queste cose si han da notar'asai per intelligentia di quello che dir si deue.

Come una cosa stessa, se ben può hauer insieme potentia ad alcu at to, e la priuation di quello: nondimeno per infinito tempo fotto di quell'atto, o fotto di quella prinatione, non ha ella potentia di ritrouarsi. Cap. XXI.



Auendo nel precedente capitolo tra più diuerse significationi quelle elette, che à proposito nostro fanno, e con esse descritti distintamente questi termini, generabile, corrottibile, ingenerabile, e incorrottibile, asgiugnendo à questo, come qual si vo Auendo nel precedente capitolo tra più diuerse signification? glia potentia naturale si deue determinare, e considerare sem

pre secondo il più ch'ella può di quell'arto, di cui ella è potentia: e per il cotra rio la naturale impotentia per il manco di quello ch'ella non può; si come con chiarissimi essempi habbiam dichiarato: resta che veniamo hora à dimostrare che cosa generabile non può essere, laqual incorrottibil sia; ne corrottibile, che sia ingenerabil per sua natura. Il che accioche meglio si possa fare, dobbia mo grandemente auuertire, che se bene in qual si voglia soggetto non può trouarsi in on tempo medesmo alcun'atto, e la prination di quello non potendo (per essempio) Cornelio in pno stesso tempo sedere, e non sedere, caminare, e non caminare, vinere, e non vinere, cosi de gli altri atti discorrendo : tuttania nella

5.6

nella repugna che insiememente in alcun soggetto possin trouarsi ambedia le contrarie potentie, quella cioè che riguarda alcun atto, e quella che riguarde la prination di quello ; come (per essempio) diremo che in Cornelio si troui in un tempo stesso la potentia di sedere, e la potentia di non sedere, di caminare, e di non caminare, e così di molti altri atti, e lor privationi parimen. te:In vn medesmo adunque tempo ho poter io di scriuere, e di non scriuere. pur che altro tempo sia quello poi dello scriuere, e altro quello nel qual non scriuo. Ben'è vero che qualunque cosa sarà tale, che insieme habbia in se potentia d'alcun atto, e della prinatione di quell'atto, à qual si roglia predica. mento che à cotal atto appartenga, bisogna per forza che determinato; efinito tempo si ricerchi per quell'atto, e determinato tempo parimente per la prination d'esso, come (per essempio) nel predicamento della sostan. tia, se ben Cornelio ha insieme potentia di conservarsi tale in sostanza, qual egli sia, e parimente di privarsi della forma sua, e non esser più tale, è necessa. rio nondimeno che così il tempo nel qualegli harà in se l'atto che'l tien in essere, come quello in cui perduto sarà tal'atto, sia tempo finito, e da qualche termine determinato. Medesmamente nel predicamento della qualità pren: dendo essempio, quantunque Cornelio habbia insieme potentia, e d'esser lano, e di non essere; d'essere caldo, e di non essere, e di simili altre qualità; non dimeno determinato tempo è forza che si ricerchi cosi all'atto della sanità; come alla prination di quello, e all'atto della caldezza, come alla prinatione parimente, e'l simil de gli altri atti che denotano qualita, si deue dire. Nel predicamento ancora del fare, e del luogo, harà (per esempio) Cornelio potentia insieme di leggere, e di non leggere, d'esser in Roma, e di non vi essere, ma il tempo così dell'uno di questi atti, come dell'aluro, & così dell'una di queste prinationi, come dell'altra, è forza che finito sia, e da qualche termine si comprenda. Et il simile per tutti li predicamenti discorrendo, dobbiam di in somma, che ogni volta che alcun soggetto si trouerà, che habbia insieme potentia ad alcun atto, e alla prinatione di quello, harà bifogno così per l'atto, come per la prinatione, di tempo determinato, e distinto in modo, che sia pur lungo quanto si voglia, forza è che qualche termine la finisca. Percioche se il tempo così dell'atto come della privatione non havesse termin determina. to in maniera che quanto si voglia che sosse il tempo, potesse prendersi maggiore ancora(ne altro vuol questo dire se non che infinito esser potesse) ne se guiria che vno stesso soggetto in vn medesmo tempo potesse sostener l'altro alla privatione di quello: ilche habbiam detto nel principio di questo capitolo esser impossibile, e per se stessa ancora questa impossibilità si manifesta. Et accioche meglio si conosca come ne seguisce questo inconueniente, e che in somma vna stessa cosa non può insieme hauer potentia d'esser infinito tempo sotto la prination di quello, com'à dire effer sempre, e di sempre in essere, douiane 6.1. . .

douiam notare vna Regola logicale, che noi nel nostro instrumento della fitor sofia habbiamo dichiarato, e al presente breuemente replicaremo: Et è questa, che come dal vero non può nascere il falso, così da semplice falsità, non può sem plice impossibilità deriuar parimente. Per la cui intelligentia, debbiam brènemente replicando quello che si è trattato nel detto instrumento, auuertire, che quantunque sillogizando possa accascare che con premesse salse si concluda conclusion vera, non per virtù propria di tai premesse, ma per accidente: nondimeno non può auuenir già per modo alcuno che da premesse vere si consludà il falso sillogismo, com io di tutto questo ho assegnata la vera e radical ragione nell'allegato instrumento. Non può dunque nascer per qual si roglia buona forma di sillogismo, conclusion che sia più nemica al vero, che si sien le premesse. E perche le propositioni semplicemente false, son manco al vero nemiche che quelle che semplicemente impossibilsono; ne segue che queste da quelle non si possin concluder per sillogismo. Per falsa semplicemete intend io quella propositione, che solamente s'oppone all'esser della cosa, altrimenti proferendo di quello che ricerca la cosa stessa, ma la semplicemente impossibile è quella, che non solo all'esser della cosa, ma ancora alla potentia di quella s'oppone, e si nemica. Se (per essempio) sedendo Cornelio io dicessi ch'egli cami nasse, altro che puro, e semplice falso non direi: peroche se ben Cornelio non ca mina, quando io affermo ch'egli camini; tuttauia potentia hauend'egli da caminare, non vengo à dir falsità di cosa che non sia possibile. Doue che se per il contrario io dicessi ch'egli volasse, non falsità semplice saria quella di cotal propositione, masemplicemente impossibile opponendosi il volare non solo alla cofa stessa, non volend'egli, ma alla potentia di quella ancora, non potendo egli volare per alcun modo. Ecco dunque come più nemica del vero sia la sem plice impossibilità, che la pura falsità, e conseguentemente non può da questa nascer quella per la detta logical regola che ne sforza à non poter trouarsi maggior falsità nella conclusione, che si truoua nelle premesse. Dico adunque fondandomi in detta regola, che se vna cosa stessa hauesse insieme potentia d'eßere,non in tempo alcuno determinato,ma in tempo infinito,e senza termi ne; e parimente potentia di non essere in infinito tempo; cioè (per breuemente dire) di esser sempre, e di sempre non essere: ne seguiria, che in vno stesso tempo attualmente foße, e non fosse: cosa, come per se stessa si manifesta, inconuenientissima. Et che tale sconueneuolezza ne seguisse à questo si può conoscere, che se supporremo (come vuol l'auuersario) pna cosa tale, certo è che per hauer ella potentia di esser sempre, sarà forza, accioche tal potentia non sia vana, che nissuna parte di tempo si truoui, nellaquale attualmente non sia. Percioche ogni piccola parte di tempo ch'ella non fosse, non potrebbe più effetto bauer quella potentia ch'ella tiene d'esser sempre, e conseguentemente saria vana cotal potentia: ilche non è da dire. E per questo bisognarà, che hauendo cotal

### FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

ostal cosa potentia d'esser sempre, in nessun tempo manchi di esser, ma sempre sia attualmente. E perche si suppone dall'auuersario che non sol'ella habbia potentia d'esser sempre, ma ancora di sempre non essere : se supporremo hora noi, che tal potentia si riduca in atto (laqual nostra suppositione, dato che fosse falsa, non saria nondimeno impossibile, per le potentie sempre quato ad esse, se impedite non sono, ridursi ne gli atti loro: si come hauendo Cornelio potentia di caminare, dato che non caminando, supponessimo che ei caminasse, saria tal supposition possibile, quantunque falsa)ne seguirà che attualmente quella cosanon sia per infinito tempo. Et hauendo noi giàmostrato, esser forza che ella sia sempre, per hauer essa potentia à questo: ne segue di necessità, che insieme attualmente sia sempre, e sempre non sia:ilche essendo non solamente falso, ma impossibile, e per questo non potendo nascere da supposition falsa epos libile;ne seque che non dalla nostra possibil suppositione, che facciamo in ridur quella potentia all'atto suo possa nascere; ma dalla suppositione dell'auersario è forza che deriui e conseguentemente è necessario che non sol falsa; ma impos sibil sia tal sua suppositione, per laquale supponeua egli, che vna cosa stessa pos sa insieme hauer potentia d'esser sempre, e di sempre non essere. Concluder dun que potiamo esfer vera la determination nostra, che da principio di questo capitolo habbiam fatta: cioè che pna cosa stessa non possa hauer insieme potentia d'esser, e di non essere per infinito tempo: cioè potentia di esser sempre e di sempre non esfere.

Che si come l'esser generabile, con l'esser corrottibile si conuerte scambieuolmente, così l'esser ingenerabile con l'essere incorrottibile, & per conseguenza non è sicura l'opinion di Platone, il quale generato e incorrottibile pose il Mondo. Cap. XXII.



A questo che si è detto, si vede chiaramente che quelle cose che son sempre, non possan sempre non essere: si come parimente si può questa cosa confermare per quel che si è dichiarato nel nostro instrumento della filosofia, doue su fatto pale se, che due propositioni, tra di loro contrarie, come sono l'vni

uersale affermatiua, e l'vniuersal negatiua, delle quali l'vna afferma, el'altra nie ga vniuersalmente; quantunque in qualche materia possino insieme esser false, come dicendo che ogni huomo sia sano, e nessun'huomo sia sano; nondimeno accader non può mai che insieme vere si ritruouino: in modo che se l'vna sard vera, forza è che sia falsa l'altra. Laonde essendo queste due modali propositioni, esser sempre alcuna cosa, e sempre non esser quella, tra di loro contrarie, come quelle, l'vna delle quali asserma l'esser di quella cosa, e l'altra lo niegano

Ber qualche tempo, maper ogni tempo vniuersalmente, si come nel trattato delle propositioni modali habbiam detto : ne segue che insieme vere le dette due propositioni non possino essere. Et essendo vero che alcuna cosa sia sempre, cioè per ogni tempo, non potrà ella sempre non essere. Le propositioni contradittorie hantal proprietà, che in qual si voglia materia occorrer non può che insieme ambedue sien vere, è sieno false; ma dividendo esse il falso, 👉 il vero, è forza,che alla verità dell' vna , la falsità dell'altra s'opponga: ne seque che quella cosa che sempre sia, non possa non sempre essere; cioè per qualche tempo non essere. Percioche contradittorie sono queste due modali propositioni. Alcuna cosa vniuersalmente per ogni tempo, cioè sempre, essere: & non per ognitempo, cioè non sempre, essere, chè tanto importa, quanto particolarmente per qualche parte di tempo non essere. Hor perche noi habbiam disopra descritto, la cosa corrottibile esser quella, laqual dopo l'esser suo, può non esser à qualche tempo; ne segue (come ogn' vn vede) per il di scorso disopra fatto, che quella cosa che sempre sia, non possa esser corrottibile: & per il contrario quella che sia corrottibile, non possa sempre essere. Et il medesmo della cosa generabile (come ogn'vn per se stesso può dedurre) si può vedere, perche essendo già determinato che per generabile intendiamo quella cosa, che innanzi ch'ella sia, & qualche tempo non è stata: ne seque, che non potendo quella cofa, che sempre sia, giamai non esser per quanto si voglia tempo, non potrà parimente esser generabile, poi che se questo fosse, à qualche tempo le bisognaria non essere. Altrimenti accomodar non si può il discorso fatto, à quelle cose che sempre non sono, mostrando, ch'essendo tali, non potranno esser ne generabiti, ne corrottibili. Percioche primieramente quelle cose che sempre non sono, non han potentia d'esser sempre: conciosiache se questo fosse, e tal potentia si supponesse in atto, laqual supposition data che falsa fosse, impossibile nondimeno non saria; poi che per l'au. uersario si suppone che sempre esser possa quello, che attualmente sempre non è, ne seguirà che quella medesma cosa che sempre non è, sosse insiememente in atto sempre: ilche essendo impossibile, & non potendo nascer dal supposto nostropossibile, per ilquale riduceuamo quella potentia in atto; è forza che nasca dal supposto dell'auuersario; & per conseguentia sia impossibile quello che egli afferma: cioè quello, che habbia potentia di sempre essere quello, che sempre non è. Et per questo appar vero, che quella cosa che sempre non sarà, sempre parimente non potrà essere. Et questo medesmamente confermar si può ancora per la forza, che hanno le propositioni contrarie di non poter insieme verificarsi. Parimente adunque essendo contrarie queste due modali propositioni vniuersali, alcuna cosa sempre non essere, & esser sempre, come disopra habbiam detto, è nesessario che se sarà vero ch'alcuna cosa sempre non sia, non possa esser vero Parte II. ch'ella

ch'ella sia sempre. Et perche le contradittioni parimente debbano tra di lo ro divider il vero, & il falso, nè insieme dell'uno, & dell'altro participar possano: & essendo queste due modali propositioni, alcuna cosa pniuersal. mente per ognitempo, cioè sempre non essere, & non sempre non essere, cioè particolarmente essere à qualche tempo, contradittorie tra di loro: fa di me stieri che se sarà vero che alcuna cosa sempre non sia, falso sia che non sempre non sia, cioè che in qualche tempo sia. Hor per le descrittioni che disopra già si son fatte della cosa generabile, & della corrottibile, à ciascheduna dellequali s'appartiene à qualche tempo l'effere; all'una cioè dopo il non eßere, & all'altra innanzi al non esfere: ne segue ( come ogn'on vede ) che quella cosa che sempre non sarà, non potrà essere, ò generabile, ò corrottibile: & essendo tale, non essere non potra sempre: concluder dunque fin qui potiamo, che tanto quella cosa, che sia sempre, quanto quella che sempre non sia , non può generabile, ò corrottibile stimarsi mai. Et per il contrario cioche à generatione, ò à corrottione si sottopone, non può ò esser sempre ò sempre non essere in alcun modo. Hor per venire al fine dell'intention nostra in que-Sta materia, ch'è di far palese che nissuna cosa generabile sia incorrottibile. nè corrottibile ingenerabile; voglio che per quello che s'è fin qui detto veggiamo hora primieramente come l'esser generabile con l'esser corrottibile in modo si conuerte, che non può trouarsi l'ono, doue l'altro non si ritroui. Et perche meglio & più ageuolmente si demostri questa cosa, sarà ben fatto, che con la descrittione della seguente figura procediamo. Sia dunque vna

Questa cosa per ogni tempo(cioè sempre)è.



Questa cosa per ogni tempo (cioè sempre) non è.

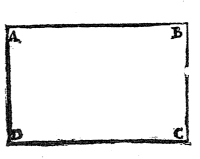
Questa cosa non per ogni tempo (cioè non sempre) è : che tanto importa quanto questa cosa à qualche tem po bisogna che no sia-

Questa cosa non per ognitempo) cioè non sempre) non è: che tan to importa quanto, questa cosa à qualche tempo bisogna che sia.

figura quadrangulare, come à dire. ABDC. con le sue linee diametrali. AC. & BD. & ne due angoli laterali, come à dire in. A. & B. sieno poste queste aueste due modali propositioni tra di loro contrarie. Questa cosa in ogna tempo, cioè sempre) è : & questa cosa in ogni tempo (cioè sempre) non L. Lequali due propositioni in modo sieno situate, che la prima habbia luogo nell'angolo. A. & la seconda nell'angolo. B. hor queste propositioni, eßendo contrarie, non possano insieme verificarsi mai. Prendiamo di poi la propositione contradittoria di quella che sta posta in A. laqual sarà. Questa cosa non in ogni tempo (cioè non sempre) è : laqual tanto importa, quanto à dire; Questa cosa à qualche tempo è. Et non è dubbio che cotal propositione contradittoriamente s'oppone à quella posta in. A. percioche la contradittione dell'universalità d'ogni tempo, che si troui con l'esser d'alcuna cosa, non è altro, che la negatione di quella pniuersalità: che tanto vale quanto l'affermatione particolare di qualche tempo, che col non esser sia congiunta di quella cosa. Di maniera che del sempre essere, vera contradittione's hada intendere il non sempre esere, che tanto importa, quanto il non essere à qualche tempo. Sia dunque questa propositione contradittoria detta, nell'angolo. C. collocata. Et nell'angolo finalmente. D. ponghifi la contradittoria di quella dell'angolo. B. laqual bisogna che sia questa, cioè: Questa cosa non in ogni tempo (cioè non sempre) non è, che tanto vale, quanto à dire : Questa cosa à qualche tempo è . Peroche la contradittione dell'vniuersalità d'ogni tempo, che sia col non essere d'alcuna cosa; non è altro che la negatione di quella vniuersalità che tanto importa, quanto l'affermation particolare di qualche tempo che con l'esser si congiunga di quella cosa. Del sempre non esser dunque, contradittorio èilnon sempre non essere, che tanto vale, quanto l'esser à qualche tempo. Et quanto s'è detto dalla contrarietà tra le propositioni poste in. A. & B. & della contradittione tra le propositioni poste in A. & C. & tra quelle poste in. B. & D. & della modulità loro, più apertamente, & ampiamente si può conoscere per quello che s'etrattato nel nostro instrumento della filosofia; ilquale in questi libri, come già letto, & inteso s'ha da supporre. Hor tornando alla figura nostra descritta, habbiamo da considerare, che le propositioni. A. & B. quantunque, come contrarie che sono, non possino in vna medesma cosa insieme verificarsi: possano tuttauia in vna medesmamostrarsi false: come (per essempio) questi due contrarii, l'esser sano, & l'esser infermo, quantunque veramente in vno stesso soggetto non possino trouarsi insieme, non potendo esser alcuna cosasana, & inferma in vn medesmo tempo; nondimeno bene insiememente d'uno stesso soggetto negar si posano. Conciosia che molte cose sono, che nè sane, nè inferme chiamar si deuono: si come d'una pietra, ò d'un metallo, ò altra simil cosa si può vedere. Può dunque vna cosa stessa da se veramente scacciare cosi la sanità, come la infirmità: & per questa ragione si può dir che in mezo tra'l sano, & l'infermo

fermo si ritroui; non per via di meschiamento & participatione de gli estre mi suoi, secondo che un colore si suole chiamar mezo tra'l bianco, e'l ne. gro: ma per via di negatione d'essi estremi, negandosi di lei cosi l'uno come l'altro, poi che nè sana, nè inferma può essere in alcun modo. Nel medesmo modo stimar si deue ch'egli auuenga delle contrarie propositioni da noi poste nella descritta figura in. A. & in . B. tra lequali potremo dire che in me. zo si troui quella cosa, di cui ne l'ona, ne l'altra si può verificare. Poniam dunque che E sia quella cosa laqual non potendo non sempre essere, nè sempre non essere, sia quasi in mezo posta tra di loro, talmente che nella propo. sitione collocata in A.ne la collocata in B.conuenire le possa. In questo caso certa cosa sarà che del medesmo. E. bisognarà che si verifichi così la proposi. tione posta in . C. come quella posta in . D. percioche se ad. E. non conviene la propositione posta in . A. cioè il sempre essere, la propositione posta in C.con tradittoria della posta in. A. sarà necessario che le conuenga per la regola della contradittione, dellequali l'vno è forza che à qual si voglia cosa conuenga sempre. Sarà dunque vero che. E. sia non sempre cioè alcuna volta non sia. Et per la medesma ragione non le conuenendo la propositione. B. cioè il sempre non essere: sarà di mestieri che la contradittoria intesa per . D.le conuenga, & conseguentemente sarà vero che. E. non sia non sempre. cioè alcuna volta sia. La medesma. E. adunque, per non poter riceuere in se ne. A.ne. B. cioè ne l'esser sempre, ne il non esser sempre, verrà per necessità à sostenere insieme, con verità le due propositioni poste in . C. & D. in maniera che potrà per qualche tempo esere, & per qualche tempo non essere. Et per questo si vede chiaramente che di qualunque cosa si falsificaranno le propositioni poste in A. & B. in quella stessa con verità le propositioni col locate in C.& Dinsieme converranno.Hora applicando questo à proposito nostro, perche quella cosa ch'è corrottibile, può secondo che l'habbiamo descritta non esser, doppo ch'ell' è stata per qualche tempo, in maniera che vie ne ad inchiuder tempo d'essere, e tempo di non essere; ne segue che in lei si falsifichi così la propositione posta in A. che pone l'esser sempre, come la pro positione situata in B.che pone il sempre non essere: & conseguentemente in essa verisicarannosi le due propositioni collocate in C. e talmente che per qualche tempo sarà, & per qualche tempo non sarà. Non altrimenti discorrendo della cosa generabile, perche per la descrittion da noi datale, ha di hauer di nuouo l'esser suo doppo che non sia stata per qualche tempo; in guisa che, e tempo di non essere, e tempo d'esser inchiudendo in natura sua, sarà necessario, che falsificandosi in lei ambedue le propositioni poste in A. & B. & conseguentemente si verifichino insieme in essale propositioni situate in C. & D. Lequali verificandosi parimente nella cesa corrottibile, secondo che chiaramente habbiamo veduto, ci sforzano dunque à confessare che l'eßer

Reffer generabile concorrain modo con l'effer corrottibile, che conuertendosi insieme, sia forza che doue si troua l'ono, l'altro sia posto ancora. Habbiam fin qui veduto che la natura generabile, & la corrottibile, in maniera si seguano l'ona l'altra, che in qual si voglia cosa, che questa sia, rimouersenenon si possa quella. Resta horaper poter concludere la principale intension nostra in questa materia, che per la scambienole conuersione che s'è già prouato trouarsi tra la cosa generabile & la corrottibile, dichiariamo che parimente si troua convertibil scambievolmente quella cosa, ch'è ingenerabile, con quella che sia incorrottibile : di maniera che cosa non saràmai che sia priua di generatione, laquale parimente non sia libera da corrottione. Laqual cosa, accioche appaia chiaramente, ci dobbiamo ricordare d'una regola logicale dichiarata da noi altroue, laqual vuole ch'ogni volta che saran quattro termini, deiquali li due primi sieno di questa conditione tra di loro, che non potendo insieme trouarsi in alcuna cosa, à qualunque cosa conuengal'ono, sia forza che non conuenga l'altro; & per il contrario non le conuenendo queste, debbia per necessità conuenirle quello: & glialtri due secondi termini sieno parimente della medesma conditione tra di loro: ne seguira per necessità, che se l'uno de i primicon l'uno de i secondi sarà conuertibile, quei due che restano, saranno aacora per forzatali. Come auuenir uederassi se (per essempio) prenderemo questi quattro termini, discorsiuo, & non discorsiuo, risibile, & non risibile. Deiquali certo è che così li due primi, comei duesecondi son tali tra diloro, che doue si troua l'ono, l'altro in alcun modo non può trouarsi : & per il contrario doue non è l'uno, bisogna che l'altro sia, essendo qual si voglia cosa ò discorsiua, ò non discorsiua, & parimense ò risibile è non risibile. Hor veder potiamo nel caso detto ,che per esser l'un de i primi due termini convertibile, con l'uno de i secondi, poi che cosa non può effer discorsiua, che non sia risibile, nè risibile che discorsiua non sia; ne segue che gli altri due termini che restano, cioè non discorsiuo, & non risibile debbino connertirsi tra di loro, come per sestessi appare che si conner-



Parte I I.

tano, poiche qualunque cofanon è risibile, è forza che discorrer non possa ancora; nè rider parimente potrà quella cosa che non discorre: Sarà dunque infallibilmente vera la detta regola, la verità dellaquale se ben appartiene al logico di dichiarare tuttauia per magziore abbondantia, sarà

H z bene

bene di non lasciar di breuemente in questo luogo palesar la sua verità. Disponghinsi dunque per più facile intelligentia di questa cosa, quattro termini in questa figura quadrangulare intesa per le quattro lettere. A B D C. del lequalissieno. A. D. tali, che dividendo il vero & il falso, in qual si voglia cosa s' habbia da ritrouare di necessità ò l'vno, ò l'altro, & non ambedue insiememente: & nella medesma conditione ancora sieno gli altri due secondi termini. B. C. in modo che insiememente trouar non si possino in cosa alcuna, & per necessità in qual si voglia cosa ò l'vno si troui ò l'altro. Appreso à questo sia l'uno de i primi termini. A. D. conuertibile in modo con uno dei secondi. C. B. come à dire. D. con. C.che in cosa alcuna non possal uno essere che l'altro non sia: dico che stando il caso in questa guisa sarà di mestieri che gli altri due termini che restano, cioè. A. & B. parimente sieno conuertibili tra di loro, in modo che douunque sarà l'vno trouarassi l'altro. Percioche se vorrà dire l'auuersario che doue sia. A.non sia. B. adunque in vece di. B. vi farà. C. per la conditione suppostatra. B. & C. laqual consiste in star l'uno doue l'altro non si ritroui. E perche per le conditioni poste, doue sarà. C. bisogna che sia. D. supponendo noi. C. D. conuertibili: ne segue che doue sarà. A. sarà. D. ilche è impossibile per la suppositione già fatta che . A. D. in modo di uidino il vero & il falso, che insieme star non possino in cosa alcuna. Nasce questa inconueneuolezza dal voler l'auuersario che. E. non sia doue. A. si troua: & per conseguentia sarà forza che ouunque sia posto. A. deggia anco ra.B.ritrouarsi. Non altrimenti si potrà discorrere che douunque sarà. B. farà di mestieri che si troui. A. percioche se questo negarà l'auuersario sarà forzato di confessare che in vece di. A.vi si troui. D. per la conditione posta tra. A. & D. trouandosi. D. con. B. bisognarà che per la supposta conuertibilità tra.D.C. vi si troui ancora. C.cosa al tutto non conueneuole, hauendo noi già supposto che B. & C.non possano in cosa alcuna trouarsi insieme. Et perche questa impossibilità conclusa, d'altronde non nasce, che dall'hauer negato l'auuersario che . A. non si troui con. B. ne segue che douunque. B. sia. A. medesmamente congiugnerassi. Et hauendo già poco disopra dimostrato che doue. A. sta posto, ha da trouarsi. B. si viene à poter concludere insieme, che scambieuolmente conuertendosi. A. & B. l'vn con l'altro sta congiunto sempre. Per laqual cosa se noi la detta dimostratione fatta in caratteri di alfabeto, come in termini generabili, applicaremo alla materia nostra particolare;trouaremo che l'ingenerabile & l'incorrottibile ( òvogliamo dire il non generabile & il non corrottibile) scambieu olmente conuertiransi . Poniamo dunque in vna figura quadrilatera simile alla precedente, nel luogo di . A.ingenerabile, & doue è posto. B poniamo incorrottibile . Nel luogo di.C. corrottibile, & done finalmente è posto. D. pongasi generabile, come nella descritta figura si può vedere. Certo è che le conditioni, che suppone-

INGENERA , INCOEROT BILE.

CENERA CORROTTI BILE.

uamo in. A. D. si trouano in questi due termini ingenerabile, e generabile, per non poter essi insieme in al cuna cosa stare, & in qual si voglia cosa; l'vna d'esse essendo necessario che si ritroui. Parimente le medeme condition poste tra BC. si possar conoscere in questi altri secondi termini, cor rottibile, & incorrottibile, poiche insieme non

può cosa alcuna essere corrottibile, & incorrottibile; quantunque à qual si poglia cosa ò l'vno, ò l'altro conuenga di necessità. V ltimamente le condition che si supponeuano tra. D. C. hanno luogo tra questi termini, generabile, & corrottibile, poiche già disopra su lungamente demostrato che tra di loro si conuertano scambieuolmente. Le medesme conditioni adunque tra i detti quattro termini si ritrouano: che nei quattro caratteri della precedente sigura si supponeuano. La onde è sorza che si come nella demostration de caratteri su demostrato che A. & B. necessariamente tra di loro si convertiuano; così ancora questi termini, ingenerabile, & incorrottibile si convertino, & si seguino l'vn l'altro. Et conseguentemente potrem concludere, che si come qual si voglia cosa generabile sarà corrottibile, & ogni cosa corrottibile sarà generabile: così ancora ogni cosa ingenerabile bisogna che si aincorrottibile, & ogni cosa incorrottibile, ingenerabile, secondo che in questo cap. su da noi proposto di demostrare.

D'altre ragioni per proua, & per confermation della medesma conclusione. Cap. XXIII.



 $\mathbf{D}$ 

A quel che s'è detto nel precedente Cap. può eßer manifesto quanto s'ingannin coloro che cosa alcuna generabile pongano incorrottibile, ò cosa corrottibile ingenerabile. Et à questo si aggiugne ancora che tutti quelli, che cosi stimano, vengano

per questo à destruggere alcune verità, che & per il senso, & per la ragione si mostran certe in filosofia. Cosa è che deue esser molto chiara appresso i filosofi, & da noi ne i libri nostri precedenti, & in quelli che seguiranno assai dichiarata, che ogni vera attione in natura, & ogni patimento, & ogni duratione dell'esser, & del non esser di qual si voglia cosa, ha di tempo bisogno

4 sempre.

sempre. Et perche in due soli modi si può imaginare il tempo, cioè determit nato, à indeterminato, cioè infinito; ne segue che à determinato, à infinito parimente deue stimarsi il tempo che al fare, & al patire, & al durabil esse. re, ò non esere di qualunque cosa appartenza. Et per determinato intendo io quel tempo, che da i fuoltermini sta compreso; & quello per infinito, che senza termini alcuni in infinito si va stendendo. Hor cosi fatta verità infallibil è forza (com'ho detto)che destrutta sia da qualunque ponga alcuna cosa generabile, incorrottibile: di maniera che nè infinito, nè determinato si potra dire il tempo dell'esser di quella. Percioche hauendo il detto tempo termine da quella parte, donde comincia ad esser quella tal cosa per generatione, non si può infinito chiamare. Et parimente mancando egli di termine da quella parte doue incorrottibile si conserua la detta cosa, determinato non può chiamarsi: & conseguentemente nè determinato, nè infinito cosi fatto tempo potrà stimarsi ; cosa al tutto impossibile, & contra le verità dette di sopra: la medesma deduttion di ragione si può fare per demostrare che lo stesso inconveniente seguiria dal porre ingenerabile alcuna cosa che corrottibil fosse, come ciascheduno per se medesmo può dedurre. Appresso di questo, se alouna cofa foße ingenita, & corrottibile per sua natura, come vuole l'auuersario, certo è, che per esser naturale in essa, & non casuale la potentia che tiene alla corrottione, non più per vno instante di tempo che per l'altro si potrà verificar di lei cotal potentia: si come (per essempio) per esser Cornelio per natura corrottibile, non più oggi che hieri, ò in qual si voglia tempo, d instante dell'esser suo, ma in tutto il tempo che il suo esser misura, si può vgualmente dire, che in esso potentia si troui di corrottione in modo che semprementre ch'egli viue, è verissimo il dire che sia corrottibile. Parimente adunque se alcuna cosa non generata sarà per natura corrottibile, non più per l'uno che per l'altro instante, ma per tutto il tempo dell'esser suo haurà ella cotal natura, & cotal potentia. Et perche nel tempo adietro, dell'efser di quella essendo egli infinito, per esser lei ingenerabile, si trouan infinite parti di tempo in ciascheduna delle quali, essendo ella corrottibil per natura, tien la potentia alla corrottione, se noi supporremo che cotal potentia foße redutta ad atto per tutte quelle parti del detto tempo (laqual suppositione, data che fosse falsa, non è nondimeno impossibile, potendosi sempre sen za impossibilità le potentie supporre in atto ) ne seguiria che in vn medesmo instante di tempo, anzi per tutto quell'infinito tempo, ella fosse, & non fosse: cofa al tutto impossibile. La cui impossibilità non potendo nascer dalla supposition nostra, laqual dato che sia falsa, nondimeno è possibile; bisogna che nasca dall'opinione dell'auuersario, laqual cosa pone non generata corrottibil per sua natura. Non altrimenti si può dedurre questa medesma ragione parimente contra di chi cosa incorrottibile insiememente ponesse generabile natural-

naturalmente, com'ogn'un per se stesso, senza che io più mi dilunghi in que sto; potrà dedurre. Ma dirà forse alcuno per iscampare dall'argomento nostro, che per questo può alcuna cosa esser generata, e non sottoposta a corrot tione, percioche se ben'ha ella in se potentia à non essere, tuttania ha quell'atto del non essere, che fu innanzi che generata, e prodotta fosse, e consequentemente, non è necessario che s'habbia à redurre in atto per alcun'instante del tempo che dee venire. A questa oggettione, per esser molto leggiera, e facile, ciascheduno potrebbe respondere per se medesmo, che si come la potentia precede sempre quel proprio atto, che la riguarda, così parimente non si può dire che una cosa sia corrottibile per la potentia che habbia di quel non essere che è già passato, ma dal non essere che può seguire ha ella da misurarsi. Emaggiormente perche non si potendo concedere contingentia perso di quello che è già passato per inchiudere ogni cosa passata in se stabilezza,& necessità; non può medesmamente in dietro alcuna potentia riguardare; e per conseguentia essendo corrottibile quella cosa, che è generata à futuro non essere si sottopone. Più e più altre ragioni si potrebbero addurre per confermatione della medesma conclusione: lequali perche potrebbono à chi legge ageuolmente recare fastidio, lasciarò da parte: solamente questa pltima ragione aggiugnendo alle sopradette : laquale più da principi naturali e proprij alla materia di cui trattiamo depende, che da comuni, e logicali, come in gran parte auuiene delle ragioni di sopra fatte. Douiam dunque supporre per cosa certa per fin che nella terza parte di questa nostra si osofia la demostraremo; che hauendo di mestieri la vera generatione e corrottio ne, d'alteratione, per non potersi senza qualche mutatione alterativa far quella dispositione che si ricerca alle cose, prima che propriamente si generi no,ò si corrompino,ne segue che qualunque cosa sarà propriamente generabile, e corrottibile, parimente alterabile stimar si deggia. Eperche ogni vera alteration altrimenti non può farsi, se non mediante l'attione e'i patimento che da contrarie qualità deriuano; mentre che'l caldo col freddo, e'l secco con l'humido, e simili altre qualità da queste dependenti, contrastano, e fan guerra insieme, secondo che manifestamente dichiararemo nella detta ter za parte della natural nostra filosofia : è necessario che quelle cose che sono generabili, o corrottibili, per esere ancora (com'bo detto) alterabili, habbino o in se, à contra di se cosi fatti auuersarij : e maggiormente hauendo noi nella prima parte di questa nostra filosofia dichiarato, ciò che si genera ò si corrompe da i suoi contrary generarsi, e in quella corrompersi parimente. Il che senza la forza de i detti nemici per liquali si offende, e si resta, non potrebbe occorrere, com'è manifesto. Ne segue adunque da tutto questo, che quelle cose che saran generabili, e corrottibili suggir non potranno quella corrottione, e quella generatione, che i loro nemici ne pottaranno, e consequenteguentemente non potrà cosa corrottibile esser prina di generatione, nè cosa generabile, incorrottibile conservarsi sempre: si come ancora per l'altre ragioni di sopra assegnate si è concluso e determinato. Chiaramente appare adun que non esser sostentabile l'opinione di Platone; per laquale asserma egli esser di nuouo prodotto il mondo, e incorrottibile eternamente douer durare. La onde non potendo il mondo esser generato, e insieme incorrottibile, e hauendo noi disopra ne i capitoli. XVI. & XVII demostrato contra Empedocle, e contra Democrito, che medesimamente generato non può esser escorrot tibile, ne segue che generato in qual si vogliamodo non può essi essere, ma ingenito si dee stimare, e conseguentemete per hauere noi disopra prouato ogni cosa ingenita esser incorrottibile, verrà egli à restare necessaramente libero da corrottione. Eterno dunque e perpetuo, naturalmete parlando, è egli senza hauer hauuto principio mai, e senza pericolo che sinir deggia per alcun tempossi come è stata intention nostrain questa parte di prouare.

Come Dio grandissimo sia superiore alla natura. Cap. XXIIII.

On vorrei però, che alcuno si pensasse, che si come le ragioni, e gli argomenti nostri, assai euidentemente perche concludino l'eternità del mondo à qualunque naturalmente filosofasse, così ancora con assoluta, e immutabil necessità la concludino infallibilmente. Percioche quelle conclusioni che da i suppo-

sti principij della naturaze dal supposto ordin di quella riccuano la lor verità più oltra cotal verità non distendano, che quanto comporta il termine el con fino, che alla natura è dato da chi di lei di gran lunga è più possente, e di più vigore. Dio grandissimo è quello, che potentissimo domina alla natura, e da lui ha da riconoscer'ella le regole sue, gli ordini suoi, e i fondamenti e principi suoi. Fondamento ( per esempio ) e principio di natura è, Che di nulla non si produca alcuna cosa, e che in nulla non si corrompa. Ma Dio con l'assor luta potentia sua, non ristretto à legge, che altronde venga, può il detto fondamento mandare à terra, e di nulla produr cose bellissime à marauiglia, e in nulla redurle poi; se non per via di generatione, ò corrottione alteratiua, almen per via di pura, e semplice prodottione, e di puro, e semplice distruggimento. E'l simile di molti altri fondamenti, e principi naturali si deue dire.Per laqual cosa arrogantissimo si dee stimare il giuditio di coloro, che misurando la possibilità delle cose con la forza del loro intelletto; ilquale sia pur quanto si voglia purgato, sublime, e disciplinato, più, nondimeno che humano non sarà mai; si credano che quello à punto far si possa, ò non si possa aßolutamente, che tale è compreso dall'intelletto loro. Di gran lunga altrimenti stala cosa da quel che pensano. Troppo alto, e troppo alle menti nostre

nostre sproportionato è il potere e'l sapere di esso Dio grandissimo : della cui proui lentia, con laquale guida, e gouerna il tutto, non è capace humano in tellitio di maniera che altro non ciresta di poter conoscere del gouerno suo, se non che egli vuole ciò che può, e può ciò che vuole, e ciò ch'ei vuole, e può creder si deue esser il meglio che potere e poler si possa. La onde si come vn'huomo di villa rozzissimo, & ignorantissimo, è poco più discreto che era, se per non esser'egli capace di veder le cagioni di molte leggi e di molti instituti, e ben'ordinati gouerni che nelle Città, e nelle prouincie son fatti da i prudenti Prencipi che le gouernano, e da sapientissimi Imperatori che vi hanno cura; ardisse di negare che tai cose ben fatte sossero, o d'alcun momento stimar si debbino; arrogante, e stolto sopra modo si douerà reputare: & si come medesmamente vna rondinella veggendo alcun gran palaz-70, doue ella entrando, i nidi suoi semplicemente edifica, esser così grande, cosi di Stanze abbondante, e di bellissimi ornamenti adorno, come ella il vedo; se conoscendo ch'ella non saria bastante à farlo, si pensasse con misurare l'altiui forze coo la suasche da nissuna altra potentia potesse farsi; grandemente singannarebbe: cost ancora stoltissimo ; e dell'opinion sua ingannato si dee stimar quell huomo, che quel mondo che per natura vede non poter farsi, e quell'ordinate leggi, e ben collocate dispositioni, ch'egli à lui incognite riguar da in questa gran Città, e iu questa capacissima provincia dell'vniuerso pensache parimente d'altra potentia produr non si possa: che altro non sia che che tai leggi porre, e con quelle reggere, e manifestar sappia come conuenga; e quello impedire, è rompere parimente se ben gli pare. Anzi tanto mag gior sarà la stoltitia, e la arrogantia di quell huomo, che pensasse questo, che non saria di quella rondinella, e di quel rozissimo huomo di villa, che noi di ceuamo; quanto di gran lunga più auanza la sapientia di Dio grandissimo ogni più perfetto intelletto humano; che'l conoscimento d'on huomo prute, quel d'ogniroz'huomo, e d'ogni imperfetto animale superi, ò soprananzi: poiche cotal auanzo in qualche proportione sta collocato; doue che quello per l'infinita distantia che tiene, à nissima proportione sta sottoposto. Per la qual cosa à tutti coloro, che scriuendo , ò ragionando trattano come filosofi del le cose della natura s'appartiene di protestare ; e così io in questi libri miei di filosofia parimente protesto, che quanto si discorre, e si proua, tutto si ha da intendere hauer necessità di suppositione supponendo cioè l'ordine, e li principi che à sola natura conuengano; riserbando la necessità assoluta, e infallibile, al giuditio della Chiesa Santa, e all'autorità di coloro che da altro spirito che humano, sono stati spinti à scriuere, e dichiarare. A questi dunque mi rimetto, & à questi riserbo la semplice verità d'intorno à tuste le materie che io hauesse trattate, ò fosse per trattar anco.



# PARTE SECONDA DELLA FILOSOFIA

NATVRALE

DIM. ALESSAND RO
PICCOLOMINI.

LIBRO TERZO.

Come il quinto corpo semplice, che Celeste si chiama, sia ingenerabile, e incorrottibile per sua natura. Cap. I.



SSAI pienamente habbiamo (s'io non m'inganno) dime Strato ne precedenti libri, non solamente che'l mondo sia solo uno di necessità, nè più possino essere in alcun modo; e che egli non sia d'ampiezza instaita, e di tal capaci tà sia nondimeno, che dentro di se ogni corporal natura habbia in modo racchiuso, che fuor de i suoi termini non

resti nulla; ma ancora si è prouato con più ragioni, che preso tutto insieme non sia per natura generabile ne corrottibile; mà che senza principio, e senza sine, eterno naturalmente parlando stimar si deggia. Hor perche egli di cinque corpi semplici principalmente è composto, acqua, terra, aria, suoco, e Cielo: si come nel primo libro di questa parte si è detto; sa di bisogno che essen do egli perpetuo, parimente per non poter essere il tutto, senza le parti sue, le parti che lo compongano, d'eternità participino in qualche modo. Mà come le quattro sue parti inseriori habbiano parte di perpetuità, mentre che se ben

keben per li contrarij nemici che tengano, continuamente nelle particelle loro perdano, e acquistano per generatione, e per corrottione; tuttauia secon do se tutti perpetuamente le loro integrità conservano: nella terza parte di questa nostra natural filosofia mi riserbo di dichiarare: doppoi che prima della sublime parte d'esso mondo, laqual Cielo si domanda, come di asai maggior ampiezza, e di più eccellentia, alcune cose si saran dette. Di quel corpo e di quella massa Celeste adunque che ne sta sopra, e delle parti, e le conditioni sue cominciando à ragionare, primieramente noi dobbiamo porre in cotal corpo vna inuiolabile perpetuità, non simile à quella de i quattro inferiori elementi, liquali non scambieuole successione, restauratione delle partiloro, vengano à conseruar le loro integrità perpetuamente, come diremo al luogo suo: mà più nobile di gran lunga. Di maniera che senza vna minima transmutatione sostantiale di quanto si voglia piccola sua particella; d'ona individua e saldissima sostanza egli eterno stimar si deue. Percioche la scambieuole transmutatione che gli elementi più bassi ritengano nelle parti loro, e la conservation che si fa della spetie per la nuova, e incatenata successione de gli individui loro, durare non potria perpetua infinitamente ; se yn quinto corpo diuino, & immortal non fosse, ilqual d'yna sostantia stessa individua si conservasse sempre; e con vno stesso continuo regolarissimo mouimento per conservare eterna la generatione, e la corrottione delle cose, in perpetuo si riuolgesse: si come nella terza parte di questa filosofia, chiaramente dimostraremo. Oltra di questo hauendo noi nel primo libro di questa parte fatto palese che la materia di cui è eomposto il corpo Celeste contentissima della forma che tiene, non ha potentia ad altra forma sostantiale; per non hauer cotal forma contraria forma alcuna, si come il circolar suo mouimento parimente non ha contrario: e da questo hauendo dimostrato che alteratione alcuna corrottiua, come quella che contrarietà ricerca, non vi siritroua:assai chiarameute può apparir da questo, non esser vn cotal corpo generabile, ò corrottibile; poscia che vera generatione, ò corrottione senza alteratione non si può fare. Ingenerabil dunque, e incorrottibile per suanatura, e conseguentemente eterno, un cost eccellente corpo, com'è il Celeste, si dee stimare. Laqual cosa molto chiaramente ancora si può confermare con la impossibiltà che habbiamo demostrato seguir à chiunque in qual si poglia modo generabile, ò corrottibile stimato l'habbia. Peroche se ragione non ve ggiamo fin'hora aluna che ne mostri, che esser non possa nel modo che lo poniamo noi; e assai viue ragioni habbiamo (come si è veduto) che mestrino impossibile, il modo nelquale gli altri lo pongano, che conueneuolissima cosa sarà, che gran momento per questo s'aggiunga all'opinion nostra dell'eter nità di quello. Dobbiamo ancora ricordarci che nel quarto libro della prima parte di questa filosofia naturale, habbiamo con più argomenti dimo-

Arato esfer necessario che mouimento di luogo di luogo si troui, che siapera mente vno, ordinatissimo e regolatissimo, e mai per alcun tempo non cominciato, & da non finir mai. Dallaqual conclusione chi sarà che non veggia. che non potendo effer mouimento senza soggetto che si moua, non solo alcu na eterna sostanza mouente si può concludere, come fù quiui da noi concluso; ma ancora un corpo mobile parimente eterno. La onde, pensar non dobbiam noi che vano in tutto, senza natural instinto di verita sia quel tacito comune assenso dell'eternità del Cielo che insieme con altre leggi, e impeti di natura, è stato per fin dall'oltima memoria che s'ha de gli huomini, come Stabilissima heredità de gli antecessori, lasciato ài posteri, fin che à noi è penuta, & à quei che verranno, dobbiam credere che sia per succedere di mano in mano. Peroche si come i padri , gli aui, e gli altri antenati nostri, de i qua. limemoria si tien'alcuna, con l'attribuire à Dio grandissimo l'habitare in alto, e assegnargli i Cieli per proprio seggio; niente altro argomentando voleua dire, se non che essendo quel corpo, e quel luogo eterno, à Dio parimente eterno, più che qual si voglia altro corpo proportionatamente si appartene. ua: cosi noi per non violare cosi ragioneuole hereditaria, e quasi naturale opinione:per verissimo questo medesmo dobbiam tenere; & à quelli altri che succederanno, senza punto defraudargli, schietto, e sincero dobbiam lasciare. Questa è pur cosa manifesta, che nissuna natione, e nissun popolo (che si sappia) fin hora è stato à qual si voglia religion legato, che nella più alta parte dell'oniuerso non habbia posta l'habitatione e'Iregno del principalis. fimo loro Dio. E la natura stessa mentre che ci inuita senza che à penal eleggiamo, ò l'uuertiamo, à leuar gli occhi, e le mani al Cielo in ogni gran desiderio di beneficio che per gratia da Dio chiediamo, e in ogni gran pericolo, che di aiuto diuino ci fa tener bisogno; niente altro ne vuol mostrare, se non che se luogo alcuno à Dio conueneuol si dee stimare, quel su del Cielo può essertalese conseguentemente eterno s'ha da tenere. Che più il senso stesso che è il fonte e'l principio d'ogni cognitione humana porge grande inditio di questa verità che per quante si vogliono osseruationi diligentissime, che per acutissimi astrologi, e altri prudenti osseruatori, in diuersi tempi, per tutti i passati secolisi son fatte per fino ad oggi; non fù mai potuto ne si può conosce re, che in vna minima particella apparise, ò appaia ne i corpi celesti segno di diminution, ò di qual si voglia alteratione, che à corrottione menar gli possa. La grandissima bellezza ancora, e'l maraviglioso ornamento che in quei gran corpi si vede, à grande argomento della saldezza, e securezza lo ro: è la gran virtù e incredibil possanza, che mediante la chiarissima luce e'l regolatissimo mouimento loro, al gouerno scende di queste cose basse, fa gran segno della gran perfettione di quel corpo che cosi luce,e cosi si muoue. Nè deosi ampio, e spatioso corpo, che tutto lresto del mondo abbracciare,

contener deue, si disconuiene una inviolabile, e indissolubil saldezza, accioche dissacendosi lui, ogni cosa contenuta inordinatamente e confulamente spargendosi non si perdesse. Molte, e molte altre verisimili ragioni si potrebban assegnare per confermatione di quello, che con necessarij argomenti naturali intorno alla eternità del corpo Celeste provato habbiamo. Ma per non porger con la troppa lunghezza, sastidio à chi legge, di quel che si è detto, in cotal materia, ci contentiamo.

Che il Cielo per il perpetuo stare nel luogo suo, e per il perpetuo suo riuolgimento, non sostiene fatiga alcuna.

Cap. I I.

T A posto(com'ogn'vn vede) questo nobilissimo corpo, di cul parliamo, nel più sublime luogo dell'vniuerso, e secondo se tutto stabilito in se stesso, in vn medesmo luogo rimanendo sempre, con le parti sue va riuolgendosi cangiando sito, e rispetto conseruando insiememente con si determinata e regolata ve-

locità ne i mouimenti suoi, che nè per debolezza, ò stanchezza più tardo, nè per ringagliardimento ò restauration di forza, più veloce puòmai diuenire. Percioche sostenendosi, e mouendosi per sua natura, nè altro impeto natiuo ha uendo, ilqual s'opponga à quel posamento, ò à quel riuolgimento che si truoua in lui; non può hauer luogo in esso, ò stanchezza ò fatiga alcuna: perche le fatighe,e le stanchezze d'altronde non nascano, che da contrary impeti, & opposti principi, che ò di monimento, ò di posamento nelle cose sieno, che ò si muouino, ò si posino; si come ne gli animali si può vedere. Ne i quali à quel principio per cui caminano, ò corrano, che altro che l'anima non è, quell'altro impeto s'oppon sempre, che è proprio di quell elemento, che ne i corpi loro pre Lominando, spinger gli cerca à basso: onde da scambieuoli impeti di tal contrasto non senzaragione stanchezza nasceze bisogno di riposo; si come la necessità del sonno demostra ancora, secondo che trattaremo al luogo suo. Difficil dun que à fatigoso non si ha da stimare quel perpetuo stabilimento, e quello incessa bil riuolgimento che si truoua in Cielo. E per questa ragione non senza riso si deue ascoltare l'opinione d'alcuni poeti antichi; liquali marauigliandosi come tanta machina, quanta è quella del Cielo potesse tanto tempó intiera, restar in alto senza cader à basso; immaginarono che da vn gigante grandissimo, Atlante da lor chiamato, foße sostenuta in modo, che posandosi egli su la terra, con le larghissime sue spalle à quella immensa grauezza Celeste sottomettendosi in questa guisa riparasse che non cadesse. Come se ò graue, ò violentemente collocato fosse, à d'altro sostegno : che di se stesso, hauesse di mestieri cosi eccellente, e così nobil corpo. Oltra che stoltissima cosa è il pensare, che quando

## FILOSOFIA DEL PICCOLOMINI

ben graue foße il Cielo, la terra che così piccola rispetto à lui (come dichiare rassi)si dee stimare, foße poßente à sostener colui, che il Cielo sostentasse, sen. za ch'ella vinta dalla violentia che le fusse fatta, si mouesse dal luogo dou'ella è posta. Percioche douendo sempre esser maggiore il vigor della cosa che sostiene, che di quella che è sostenuta, se'l Cielo graue fosse, essendo egli di molto maggior grandezza che la terra, posto sopra le spalle di colui, che sopra del la terra stabilisse, quella premerebbe di sorte, che dal proprio luogo, in altra parte la spengeria, cosa degna di riso, com'ogn'un vede. Nè punto forse manco ridicola, anzi tanto più, quanto che dalla poetica licentia non è difesa, stimar si deue l'opinione d'alcuni filosofi: liquali marauigliati medesmamente come il Celeste corpo di cotanta grauezza essendo violentemente in luogo altissimo si conserui senza ruinare à basso; finalmente han pensato che d'altronde non proceda questo che dalla grandissima relocità del suo riuolgimento; laquale preuenendo l'impeto naturale che quiui si truoua di venir à terra, cotal venuta gli prohibisce. Conciosiacosa che si come noi veggiamo parimente che se vna secchietta d'acqua con vna cordella che la sospenda, in giro da alto à basso velocemente giriamo, quantunque il vaso nel girare, quando nella par te disopra si troua, volga la bocca à basso, non però cade l'acqua, non per altra cagione, se non perche la velocità del circolar mouimento previene, e preoccupa quella inchinatione, e quello impeto che dà l'acqua di venir al centro dell'uniuerso, cosi parimente vogliano gli detti filosofi ch'egli auuenga del Celeste corpo. E non considerano dicendo questo che si astringano à confessare che quando tal cosa fosse, si come con violentia saria quel giramento del-L'acque c'ho nell'essempio addutto; cosi bisognarebbe che violento fosse quel circolar mouimento, che è su nel Cielo: cosa fuora d'ogni conueneuolezza, Percioche importando ogni violentia danno, e detrimento in quelle cose, doue si truoua, non può perpetuamente durare in essere. Di maniera che se ben nel caso posto del vaso pieno, può molto bene occorrere che violentemen te quella acqua contra natura sua rimanga sospesa in alto, per esser non solo non perpetua, ma non molto lunga cotal dimora:tuttauia essendo il rivolgimento de i Cieli perpetuo, come son essi, secondo che si è prouato, non può cosi fatta violentia trouarsi in loro. Senza che non essendo il corpo Celeste sottoposto à grauezza, ò leggierezza alcuna, come nel primo libro di questa parte si è demostrato; stolta cosa è che di quel luogo, e di quel mouimento, che conviene alla natura sua maravigliandoci, cerchiamo di por remedio d si nobil corpo che non ruini. Altrisono stati ancora, liquali dalla medesma maraniglia presi, diuersi diuersa sorte di riparo han cercato di ritrouare. Percioche veggendo essi ne glianimali, come in vn cauallo (per essempio) quantunque il corpo per il predominio elementare che vi si truoua habbia naturale impeto di cadere à terra; nondimeno l'anima che alloggia in lui, à viua