Titolo: InterArtes

ISSN 2785-3136
Periodicita: annuale
Anno di creazione: 2021

Editore: Dipartimento di Studi Umanistici — Universita IULM - via Carlo Bo 1 - 20143 Milano

Direzione: Laura Brignoli - Silvia T. Zangrandi

Comitato di direzione Comitato editoriale

Maria Cristina Assumma; Matteo Bittanti;
Gianni Canova, Mauro Ceruti, Paolo Proietti, Mara Logaldo; Stefano Lombardi Vallauri;
Giovanna Rocca, Vincenzo Trione Marta Muscariello

Comitato scientifico

Daniele Agiman (Conservatorio Giuseppe Verdi Milano); Maurizio Ascari (Universita di Bologna);
Sergio Rail Arroyo Garcia (Gia Direttore Generale del Instituto Nacional de Antropologia e
Historia); Claude Cazalé Bérard (Université Paris X); Gabor Dobo (Universita di Budapest); Felice
Gambin (Universita di Verona); Maria Teresa Giaveri (Accademia delle Scienze di Torino); Maria
Chiara Gnocchi (Universita di Bologna); Augusto Guarino (Universita L’Orientale di Napoli); Rizwan
Kahn (AMU University, Aligarh); Anna Lazzarini (Universita di Bergamo); Massimo Lucarelli
(Université de Caen); Elisa Maria Martinez Garrido (Universidad Complutense de Madrid); Luiz
Martinez-Falero (Universidad Complutense de Madrid); Donata Meneghelli (Universita di Bologna);
Giampiero Moretti (Universita Orientale di Napoli); Raquel Navarro Castillo (Escuela Nacional de
Antropologia y Historia, Mexico); Francesco Pigozzo (Universita ecampus); Richard Saint-Gelais
(Université Laval, Canada); Massimo Scotti (Universita di Verona); Chiara Simonigh (Universita di
Torino); Evanghelia Stead (Université Versailles Saint Quentin); Andrea Valle (Universita di
Torino); Cristina Vignali (Université de Savoie-Mont Blanc); Frank Wagner (Université de Rennes
2); Anna Wegener (Universita di Firenze); Haun Saussy (University of Chicago); Susanna Zinato
(Universita di Verona).

Segreteria di redazione

Caterina Bocchi



INTERARTES n. 6

Immaginari della tecnoscienza
Numero speciale - novembre 2025

Renato Boccali, Luisa Damiano - Imaginaries of Technoscience. Forms, Narratives, Epistemologies

Sezione I

Immaginari tra eredita tecnoscientifiche e narrazioni culturali - Imaginaires entre héritages
technoscientifiques et récits culturels - Imaginaries between technoscientific legacies and

cultural narratives

Patrizia Landi — Rappresentare il mondo. Italo Calvino tra scienza, cibernetica e post-antropocentrismo
Silvia Zangrandi — Gli immaginari tecnologici di Primo Levi

Nadejda e Constantin Ivanov — Technology and moral lapses in Mary Shelley’s Frankenstein and Antonie
Plamadeald’s Three Hours in Hell

Blanca Solares — Technodiversité entre I'ordre magique sacré et le contrdle technico-scientifique

Sezione 11

Immaginari del corpo, della soggettivita, della differenza - Imaginaires du corps, de la

subjectivité et de la différence - Imaginaries of the body, subjectivity, and difference

Claudia Stancati — Les récits de la peur: les automates qui nous ressemblent

Mercedes Montoro Araque — Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la
civilisation «homme-machine»

Najate Nerci — Pouvoir et dystopie dans le film italien: L'uomo meccanico (1920)

Riccardo Retez — Tecno-corpi e potere: dinamiche di rappresentazione e percezione delle immagini erotiche
artificiali

Carla Ayala Valdés — Diventare esplosivi e diventare sfruttati Territori disabitati, droni e immagini operative

nelle opere di Agencia de Borde e Femke Herregraven

Sezione II1

Immaginari dell’interazione e dei futuri digitali - Imaginaires de I'interaction et des futurs

numeériques - Imaginaries of interaction and digital futures

Philippe Taupin — Imaginaires et concept-cars automobiles, sommes-nous a ’ere de 'Utomobile?
Artur Rozestraten — Imaginaires de la collaboration en ligne

Stefano Lombardi Vallauri — Il dominio umano della musica

Riccardo Valenti — The diachronic way of being. A Survey on Sociogenesis and Technical Inheritance of

Meaning in Phenomenological and Post-Phenomenological

Sezione Varia - Section Varia - Miscellaneous section

Paola Carbone — Opening the Black Box: Configuring the Algorithm of a GPT-Based Professional Writing
Coach



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir

“technophile” dans la civilisation <homme-machine»

Mercedes MONTORO ARAQUE

Université de Grenade

Abstract:

There are many cinematic, literary, or artistic creations in which machines and robots have coexisted
with human beings since at least the 18th century (let us recall the inventions of Vaucanson and Wolfgang von
Kempelen, which gave rise to many stories and controversies). This theme was also dear to the 19th century
through the stories of, among others, ETA Hoffmann (The Automatons, 1814), Auguste de Villiers de I'Isle (The
Future Eve, 1886), Mary Shelley (Frankenstein or the Modern Prometheus, 1818) and S. Butler (Erewhon or
On the Other Side of the Mountains, 1872). In the middle of the 20th century, there were many artistic
creations, where the shadow of Isaac Asimov was rarely absent.

However, far from suggesting only the unconditional glorification of the progressive and technological
impetus of societies belonging to a Promethean culture, the various themes addressed in contemporary science
fiction productions arise in a post-apocalyptic setting of destruction of the planet and humanity. These
ecofictions thus constitute stories revealing the image that industrial societies construct of themselves. Do they
always evoke a technophobic denunciation, more or less nuanced, of the reigning technological progress? Do
they invite us, on the contrary, to become more and more technophile in the “man-machine” civilization
(Kurzweill. Cited by Miyares, 2022: 94) characterized by a biotechnological evolutionism or cyborg-centrism
without limits?

Using symbolic hermeneutics, this article aims to address the contemporary narrative of this
Promethean imaginary, based on three science fiction films and streaming series: Ghost in the Shell (Rupert
Sanders, 2017), Raised by Wolves (Ridley Scott, Aaron Guzikowski, 2020-22) and The Creator (Gareth
Edwards, 2023). These ecofictional narratives foreground themes central to transhumanism with a universe
of mass human destruction, highlighting a paradigm shift. It is therefore a matter of questioning the ways in
which this progressive and advanced biotechnological, post and transhumanist philosophy is announced,
questioned, or denounced, if not reformulated.

Keywords:
Transhumanism, Robots, Cyborg, Ecofictional stories, Promethean imagination.

Peer review

Submitted 2025-04-15

Accepted 2025-07-28

Open access © 2025 Montoro Araque

Introduction: d’un transhumanisme a un autre

Comme métaphore de la société techniciste et technocratique émergente depuis
lPaube du XXe siecle (Bernanos, 1947, La France contre les robots), I'imaginaire
technoscientifique et robotique a, d’abord, signifié un progres sans limite d’oti a découlé une

certaine angoisse existentielle face a un développement technologique et biotechnologique,

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 68
https://www.iulm.it/speciali/interartes




) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

plus ou moins imposé. Cette angoisse technophobique étant justifiée par un probable et
possible asservissement de ’humain vis-a-vis des machines (Brave new world, A.L. Huxley,
1932; I, Robot, 1. Asimov, 1950; I, Robot, Alex Proyas, 2004 ou Raised by Wolves, 2020-22)
ou 'annonce d’une dérive totalitaire fondée sur le contréle de l'autre! n’était pas exclue
(Simondon, 2012). Or, lorsque cette biotechnologie robotique s’est vue investie du pouvoir
de surpasser les capacités humaines (Ghost in the shell, 2017; ou Projet Gemini, 20222) tout
en améliorant les handicaps humains par le biais d’implantation de protheses, cette
«augmentation artificielle» biotechnologique a commencé a étre plus ou moins acceptée.
Ce transhumanisme3 tempéré semble, toutefois, loin encore des objectifs visés par les
transhumanistes contemporains (Goffi, 2020: 19). Car méme si, a prime abord, il avait été
concu par Huxley comme un mouvement visant «le destin évolutif de ’espece humaine» —
sans que la «nature humaine» soit «outrepassée» ou remplacée —, le transhumanisme
actuel tend, en revanche, a «I’'amélioration volontaire des individus». Et ce, jusqu’au point
méme de rendre «possible et souhaitable d’étre pleinement humain en I’absence du corps
imparfait qui a été celui des humains jusqu’a ce jour» (Goffi, 2020: 19-20). Il serait donc
question, de nos jours, aux dires de Miyares (2022: 92-93), d’'un «individualisme
transhumaniste» ou, griace a la recherche et au développement des sciences
(nanotechnologie, biotechnologie, information technologique, et sciences cognitives), I’on
puisse parvenir méme a «redessiner la condition humaine»4. Mais, a un tel degré que «le
transhumanisme contemporain, a la M. More ou a la R. Kurzweil», comme le précise Jean-
Yves Goffi, envisage «sans trembler la liquidation de I'héritage biologique de I’humanité»

(Goffi, 2020: 19).

1 Un exemple clair est 2001: A Space Odyssey (1968), film devenu culte réalisé par Stanley Kubrick, qui s’est
chargé du scénario avec I'écrivain Arthur C. Clarke-. Clarke est 'auteur du roman homonyme, inspiré de The
Sentinel (1951) et publié la méme année de la premieére du film.

2Tl y est question d’un organisme biorobotique constituant un troyen informatique qui aurait été a l'origine de
la création du monde et auquel doivent faire face les chercheurs de la mission du projet Gemini. Réalisateurs:
Serik Beiseuov et Vyacheslav Lisnevskiy (2022).

3 Selon Jean-Yves Goffi, on considéere que le terme «transhumanism» a été mis en circulation par Julian Huxley
en 1957, dans I'essai éponyme. «En réalité», précise-t-il, «il semble que ce soit dans une conférence de 1951,
publiée la méme année, qu’il 'ait employé pour la premiere fois, ’essai de 1957 étant une version remaniée de
cette conférence». Aux dires de Dard et Moatti (2016), continue Goffi, le terme «transhumanisme» reviendrait
a l'ingénieur francais, Jean Coutrot (1895-1941) «et suggere une convergence (1937) entre J. Huxley et J.
Coutrot, par I'intermédiaire d’A. Huxley» (Goffi, 2020: 18).

4 Pour Max More (1990), «le transhumanisme est une classe de philosophies ayant pour but de nous guider
vers une condition post-humaine. Le transhumanisme partage de nombreuses valeurs avec 'humanisme parmi
lesquelles un respect de la raison et de la science, un attachement au progres et une grande considération pour
I'existence humaine (ou transhumaine) dans cette vie. [...] Le transhumanisme différe de I'humanisme en ce
qu'il reconnait et anticipe les changements radicaux de la nature et des possibilités de nos vies provoqués par
diverses sciences et techniques» (More, 1990).

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 69
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

Se profile, alors, une double réaction vis-a-vis de ce nouveau destin de 'humanité,
désigné par le directeur d’ingénierie de Google Raymond Kurzweill comme «singularité» ou
«civilisation homme-machine» (Miyares, 2022: 94): d'un coté, tel que le souligne Kunz
Westerhoff (2020), pourrait surgir une «distance séparatrice» du propre cyborg, «avec
le semblable humain», générant des réactions technophobes au niveau sociétal. En effet,
pour le cyborg, tel que I'assure Kunz Westerhoff (2020) «ne pas sentir comme l'autre, c’est»
déja, «ne plus étre avec I'autre». Mais de I'autre coté, cette «<amélioration» continue de I’étre
humain — aboutissant a un progressif «brouillage entre étre humain, machine ou animal,
entre matiere inerte et vivante, entre naturel et artificiel» — pourrait supposer une
homogénéisation et identification sans précédents de 'humain avec cet “autre” de la
civilisation homme-machine. Cette «tecno-évolution» de ’humain permettrait alors, selon
le transhumanisme, de surmonter les limitations de nos propres corps et de nos propres
cerveaux humains de facon irréversible. Cette “singularité” de I’homme laisserait, par
conséquent, la voie libre a la post-humanité dans la civilisation de ’homme-machine, prévue
par Kurzweill aux alentours de 2045 (Miyares, 2022: 93-95).

Du c6té de la science-fiction, qu’est-ce que ’on peut observer? Sous une toile de fond
récurrente de destruction apocalyptique de la planéte, la science-fiction partirait-elle alors
des mémes prémisses (besoin de sentir et s’identifier a 'autre) afin de déclencher une réelle
technophilie chez le spectateur? La progressive dissolution de frontiéres (sociétales ou
identitaires) entre les humains et les cyborgs robotiques (ou androides dotés
d’émotions) que 'on observe a I’écran, aurait-elle comme but premier d’étaler des récits
écofictionnelss idéologiquement dirigés? En rapprochant ainsi le spectateur du ressenti des
machines “humanisées” dans le monde postapocalyptique, les réalisateurs seraient-ils en
train de mieux projeter le seul monde concu par les propres concepteurs de la post-humanité
de 'homme-machine? Une technophilie qui serait, dés lors, assimilée par le spectateur
inconsciemment et progressivement via l'imaginaire science-fictionnel, dont se sont

nourries, a la fois, les dernieres recherches scientifiques®.

5 Par «écofiction», jentends avec Chr. Chelebourg «I’ensemble des discours qui font appel a I'invention
narrative pour diffuser le message écologique» (Chelebourg, 2012: 10). Tout en considérant que les trois récits
abordés dans cet article partent d’'une situation apocalyptique de destruction de la planéte plus ou moins
proche, afin d’instaurer un nouvel univers post-humain biotechnologique, la notion «écofiction» me semble
pouvoir y étre appliquée comme cause premiere justifiant I'imposition du nouvel ordre civilisationnel. Dans
une planéte dirigée par les humains ot les théses environnementalistes et les différents systemes politiques
ont échoué, I'assimilation de la seule alternative proposée (laissant la voie ouverte aux technosciences et au
transhumanisme) est de ce fait, beaucoup plus accessible.

6 Aux dires de F. Damour, par exemple, Robert Ettinger se serait inspiré de la nouvelle de Neil R. Jones, The
Jameson Satellite (Damour, 2020: 195).

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 70
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

A en croire Ugo Bellagamba, «la science-fiction est amenée par la littérature grise
jusqu’a l'autel du transhumanisme, tantét pour I’encenser, tant6t pour en identifier les
racines» (Bellagamba, 2020: 89-90). En effet, The Jameson Satellite de Neil R. Jones datant
de 1931 exposait déja, sous la forme de «l’émerveillement», «les fondements du
transhumanisme» concernant la «concrétisation de 'immortalité de 'Homme par le progres
technique, et son corollaire: I'expansion illimitée vers les planetes lointaines, voire les
étoiles». Le genre cinématographique SF, quant a lui, s’est intéressé aux cyborgs et aux
robots depuis au moins” les années 50-60 du siécle dernier. Et ce, non seulement parce qu’ils
constituaient un horizon «post-humain»8 — plus ou moins utopique ou dystopique,
répondant aux attentes du genre — mais aussi parce que la mise en récit de cette prétendue
évolution techno-scientifique humaine permettait d’exposer des narrations dites
“fictives” non sans un certain dirigisme idéologique. Ainsi, cette «volonté d’aller toujours
plus loin» (c’est-a-dire, d’avancer dans une progression continue unique) dévoilée dans la
page web de I'organisation Humanity+9 et reprise dans bien de récits science-fictionnelsto,
semblerait justifiée par la mise en exergue, en parallele, du cycle générationnel «naturel» de
lespéce humaine. Une espece qui, elle, en revanche, doit alterner «croissance et
dépérissement, génération et corruption selon les mots d’Aristote» (Wunenburger, 2016:
20). Cest en raison de cette «fragilité native et d'un temps de développement retardé
(néoténie de Bolk)», que 'espece humaine a dii, par conséquent, depuis longtemps, inventer
des «artifices» «pour se maintenir en vie» et «pour accroitre sa capacité de vie dans des
milieux ainsi modifiés»; et c’est la raison pour laquelle, comme l'assure Jean-Jacques

Wunenburger,

7 Mais, en dehors du genre science-fictionnel au cinéma, sont nombreuses également, les créations filmiques,
littéraires ou artistiques, ou les machines et les robots cohabitent avec les étres humains depuis, au moins, le
XVIIIe siécle (Vaucanson, Wolfgang von Kempelen); au XIXe grace a ETA Hoffmann (Les Automates, 1814),
Auguste de Villiers de I'Isle (L Eve future, 1886), Mary Shelley (Frankenstein ou le Prométhée moderne, 1818)
ou S. Butler (Erewhon ou de U'autre coté des montagnes, 1872); voire au XXe siecle avec, par exemple, la piece
théatrale de I'écrivain chéque Karel Capek R.U.R. (1921).

8 Soulignons avec Miyares et pour faire bref, que contrairement au transhumanisme souhaitant améliorer la
condition humaine tout en surmontant les limites imposées par la biologie (éviter le vieillissement, améliorer
les capacités intellectuelles physiques et psychologiques de ’espéce humaine), les postulats post-humains
plaident pour un développement techno-évolutif qui efface toute trace de ’humanité, donnant lieu a une
nouvelle espéce (Miyares, 2022: 104).

9 Comme organisation, la plus grande du monde postulant I'extension extréme et radicale de la vie, Humanity+
(anciennement, World Transhumanist Association (WTA), présente le transhumanisme comme une
cosmovision faisant face au «dogme anthropocentrique» (Miyares, 2022: 94). Voir:
https://www.humanityplus.org/transhumanism.

10 Une volonté proposant tant6t, des thérapies pour augmenter la mémoire, la concentration et 1’énergie
mentale humaine avec I'intégration cerveau-ordinateurs; tant6t, des mesures pour agir sur la vie des humains
avec des procédures cryoniques ou avec des technologies de reproduction diverses.

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 71
https://www.iulm.it/speciali/interartes


https://www.humanityplus.org/transhumanism

) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

s’est cristallisé un mode de pensée de la technique, qui n’est plus considéré seulement
comme un instrument pour faciliter la vie de 'homme sur terre, mais pour transformer
sa propre existence en la perfectionnant sans cesse jusqu’a restaurer sa connaturalité
avec Dieu. (Wunenburger, 2016: 28)

C’est ainsi que depuis qu’au XIXe siecle, I'idée de «la fleche unique du temps» a
commencé a s'imposer au sein méme de la nature — la théorie de I’évolutionnisme
biologique! est en effet, une théorie dominante —, «le développement du rationalisme
technique et scientifique» a permis un imaginaire dit prométhéen (Durand, 1992: 245).
Prométhéisme rationaliste ou «attitude prométhéenne» qui, tout en utilisant «des procédés
techniques», arrache a la Nature «ses “secrets” afin de la dominer et I’exploiter» (Hadot,
2004: 143). Cette attitude antithétique qui «conduit a accroitre la puissance de 'homme sur
la nature» s’est trouvé «entrainé[e] dans cette spiritualité progressiste», se ressourcant,
souvent, «au récit biblique des origines» (Wunenburger, 2016: 26) et s’enrichissant
paradoxalement, méme au XIXe siecle, de valeurs «intimistes» (Durand, 1992: 245).

La problématique que je poserai ici est la suivante: de quelle facon le passage vers
cette «singularité» ou «civilisation de ’homme machine», en tant que philosophie
progressiste et prométhéenne — débouchant sur leffacement complet de toute trace
humaine et sur l'annonce de I'’émergence possible d'une nouvelle espece — est-elle
annoncée, questionnée, ou dénoncée dans la cinématographie a large public
contemporaine? Nous verrons dans les lignes qui suivent comment cet imaginaire
prométhéen, cyborg-robotique et technologique, annonce toutefois, dans les films science-

fictionnels et écofictionnels proposés a I'étude, un certain changement de paradigme.

Des «cyborgs d'un monde post-générique»

Dans son célebre Manifeste Cyborg, Haraway nous parlait déja d'un monde sans
sexe, sans suprématie liée au genre, et sa notion de cyborg (moitié machine et moitié
humain) était, pour elle, la seule facon de surmonter tout dualisme (esprit/corps;
animal/humain; organisme/machine; nature/culture) en raison justement de

I'indépendance biologique du cyborg vis-a-vis du corps organique (Haraway, 1984: 38). Le

1 Concretement dans I'ceuvre de Pierre Teilhard de Chardin ou, tel qu’il est bien connu, dun c6té, le
développement humain semble pouvoir atteindre le célebre «point oméga» décrit par le jésuite francais comme
le point le plus élevé de I’évolution de la conscience; et, de 'autre, la planéte se trouve dans un processus
transformateur évoluant depuis la biospheére a la noosphere (Vernadski et Teilhard).

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 72
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

terme utilisé d’abord, par Manfred Clynes et Nathan Kline (1960)!2 renvoyait a un étre
humain augmenté pour faire face a un environnement extraterrestre!3 dont le statut supposé
alors “imaginaire” ou fictif permettait, d’'un c6té, une certaine liberté d’esprit et une certaine
inventivité; et dont le caractére scientifique et prophétique de la notion (il s’agissait d'un
organisme auquel on avait ajouté un dispositif cybernétique lui permettant de vivre dans un
milieu hostile), invitait, de l'autre co6té, a «orchestrer sa propre performativité», en
concrétisant cette chimere en «chimere biologique» (Kunz Westerhoff, 2020). Le cyborg
étant alors, des I'origine, un étre ne pouvant pas se passer d'un «récit fondateur»; autrement
dit, ne pouvant se passer ni d'un «nom générique qui le pose en acteur» ni d'une «séquence
narrative» qui le fasse passer «d’un état naturel a un état augmenté».

Dans un premier temps, la définition du cyborg était, par conséquent, celle d’«une
“identité narrative” (Ricceur)», nous dit D. Kunz Westerhoff (2020), «construite par un récit
de genese technologique», dont la «stratégie d’implémentation» faisait de la «fiction
cyborg» une réalité en devenir. Le cyborg est né, par conséquent, des discours issus aussi
bien de la description scientifique, de Danticipation utopique des conceptions
transhumanistes voire de la révélation millénariste.

Le terme dénote toujours, de nos jours, un avenir transhumain plus ou moins proche;
un avenir fondé sur la création d’entités hybrides ou l'organique peut s’enrichir
d’intelligence supérieure, d’augmentation prothésiste, voire de transferts de 'esprit post-
mortem; un avenir, en définitive, aux rapports “éthiques” a I’humain de plus en plus
complexes et controversés. Les discours et récits technoscientifiques transhumanistes étant
I'une des sources d’inspiration premiéres des films science-fictionnels contemporains, on
peut y lire les détournements idéologiques ou les messages de dénonciation que ces
narrations dites “fictives” véhiculent. En effet, tel que Gilbert Hottois le montre, le

transhumanisme, qui postule un «paradigme évolutionnaire» de la transcendance

12 Tel que le précise Dominique Kunz Westerhoff (2020), le néologisme «cyborg», créé en 1960, «s’est imposé
au croisement de la cybernétique et de la science-fiction. Ses inventeurs, Manfred E. Clynes et Nathan S. Kline,
le présentent comme un défi “spirituel” soulevé par I'exploration spatiale (Clynes, Kline, 1960). Leur modéle
spéculatif s’apparente a une expérience de pensée, une fable “ fanciful ” (Clynes, Kline, 1960: 76). Le concept
d’organisme cybernétique, dont “cyborg” est le mot-valise, s’adosse & un imaginaire d’anticipation, ce que
signale la majuscule que lui conférent ses auteurs comme a un personnage scientifique appelé a un avénement :
“nous proposons le terme Cyborg” (Clynes, Kline, 1960: 27).

13 «Les concepteurs se réferent in fine a des expériences soviétiques, pour inviter leur audience américaine a
s’engager dans la course astronautique. Dans cette stratégie d’implémentation, la fiction cyborg est appelée
a devenir réelle, c’est-a-dire a se dénier en tant que fiction: la puissance créatrice de I'invention symbolique est
mise au service d'un projet de recherche et de développement industriel, dont la rhétorique persuasive consiste
a affirmer qu’il existe déja» (Kunz Westerhoff, 2020).

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 73
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

artificielle des limites humaines4 élabore a la fois des représentations philosophiques et des
idéologies: «individualisme, amélioration / augmentation (et méme «transformation»)
illimitée, technologies [...] modifiant I'individu et la société», mais aussi des «futurs
mystificateurs au service d’intéréts économiques et politiques bien particuliers» (Hottois,
2017: 17 et quatrieme de couverture).

Soit. De nos jours, le néologisme «cyborg» renvoie a un étre ou les parties bioniques
se joignent aux organes vitaux humains (Mestres, 2011: 40). Cette indépendance (ou
dépendance?) bionique comporte, sans doute, des problémes éthiques pas toujours abordés
par la science, mais dont la science-fiction tire profit, les sondant, par conséquent, plus
ouvertement. En effet, lorsque la civilisation humaine semble avoir échoué, 1'une des
procédures pour batir une nouvelle société consiste a reproduire quelques “émotions”
humaines dans les nouvelles créations biotechnologiques; ce qui, par ailleurs, conduit a une
identification progressive du spectateur avec le corps bionique proposé a I’écran. Etant le
résultat d'un évolutionnisme technologique et social, le corps bionique science-fictionnel
tend a perdre sa morphologie genrée jusqu’a tomber dans une indétermination asexuée
célébrant la fonction guerriere. Lorsque la civilisation humaine a échoué en matiére
écologique et sociétale, la science-fiction contemporaine parie pour une société a réinventer,
ou méme la fécondation et la reproduction deviennent des fructueux objets de recherche.
Modernité et évolution, donc, contre tradition et échec! Obsolescences programmées de
certains dualismes (corps/esprit, raison/émotion ou technologie/nature) que I’écran nous
invite a décrypter sous la forme d’un prométhéisme réinventée.

Le dernier film de la prolifique franchise japonaise cyberpunk Ghost in the Shell
(Rupert Sanders, 2017)' rappelle combien la dépendance du cyborg avec la machine peut
devenir «profonde». Tel que Th. Hoquet (2014) le souligne, cette dépendance est vécue
lorsque les outils deviennent tout aussi bien «des entités symbiotiques de ’humain» que
«des parasites de 'organisme». Le prototype, Mira Killian, est présenté dans le film états-
unien comme un corps synthétique révolutionnaire et unique dans son genre. Le corps
synthétique de celle qui fut, d’abord, une humaine radicale “anti-augmentation”, peut-il

“dépendre” d’un cerveau physiologique (cyber-amélioré par des implants permettant ’acces

14 Rappelons par exemple, que dans une série comme Upload (Greg Daniels, 2020-2024) les humains sont
capables de se télécharger dans un «au-dela» virtuel de leur choix, devenant un paradis numérique qui leur
permet de transcender les limites humaines associées a la mort.

15 Inspiré du manga japonais homonyme de Masamune Shirow, le film états-unien Ghost in the Shell (sous-
titré en espagnol, El alma de la mdaquina) compte parmi ses acteurs principaux les suivants: Scarlett
Johansson, Michael Pitt, Pilou Asbaek, Chin Han y Juliette Binoche.

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 74
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

au réseau internet)? Grace a Motoko Kusanagi, seule survivante a une attaque cyber-
terroriste, les réalisateurs placent le spectateur face a un véritable dilemme, sujet a
controverse. Son radical positionnement «anti-augmentation» met en lumiére un
questionnement éthique souvent négligé par la science. Serait-ce légitime de créer des
cyborgs prototypes, transformant des humains en défaillance, comme Motoko Kusanagi, en
agents antiterroristes ou armes superpuissantes, au service de leur concepteur? Que devient
alors ’humain (son ame, sa conscience ou son esprit) dans cette augmentation non controlée
ou non souhaitée de son anatomie? Comme décrire Mira Killian si ce n’est comme pure
innovation technologique® du développeur d’augmentation Hanka Robotics? Le corps
amélioré s’avérant ici, «un instrument produit par la collectivité, pour le service de la
collectivité», pouvant «verser dans un systeme étatique de contréle et d’asservissement des
individus a des fins collectives» (Hoquet, 2014) et non plus un corps au service de son «ame»
ou a la recherche de son identité.

Le film nous informe, de la sorte, sur le prix a payer par cette augmentation et
amélioration sans limites. Une amélioration technologique qui comporte souvent (voire,
inconsciemment!), une part de manipulation, et de violence faite a ’humain. Car, comme le
film le montre, I'intervention biotechnologique sur cette radicale anti-augmentation a eu
lieu avec de la coercition, une certaine répression et par conséquent, tout en portant atteinte
aux désirs, a la volonté et aux convictions de I’héroine. En pointant du doigt combien ces
promesses transhumanistes d’amélioration de I’humanité aboutissent sur le sacrifice de la
liberté individuelle, une certaine “technophobie” pourrait se dégager de la vision du film. En
effet, sommes-nous préts a vendre nos 4ames dans ce pacte avec le
diable “biotechnologique”? Le film tire, de plus, la sonnette d’alarme sur le besoin de
maintenir la spécificité de I’humain dans cette société ultra technologique et hyper
connectée. Car, bien que les différences organiques liées au genre et au sexe puissent ne plus
étre essentielles dans une société posthumaniste, et bien que la fonction guerriere puisse
remplacer la fonction reproductrice, le “droit a décider” — dérivé d’une conscience humaine
désirante — semble rester un droit a exiger dans toute société homme-machine. Le film

alerte, en définitive, sur le besoin de privilégier le désir humain face a toute forme d’IA

16 Prototype largement inspiré de la race des Zoromes ou hommes hybrides cerveau organique-corps
mécanique du texte de Neil R. Jones (1931). C’est cette nouvelle, tel que le suggere Franck Damour, qui a fasciné
Robert Ettinger, fondateur du mouvement cryonique et théoricien du transhumanisme, au point de «se donner
les moyens de la mettre en ceuvre » (Damour, 2020: 105). Ses idées autour de la possibilité de placer un cerveau
dans un corps mécanique conférant 'immortalité a 1’étre humain sont exposées dans The prospect of
Immortality (1964) et Man Into Superman (1972).

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 75
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

(comme la TA immatérielle du Marionnettiste, incarnée dans un corps androide); ou face a
toute autre augmentation corporelle post-humaine envisagée. La question éthique dérivée
de ces projets technologiques de perfectionnement constant reliant humains et instruments-
prothéses ou esprits humains et corps artificiels commence, par conséquent, a se poser de
facon insistante dans la science-fiction: ce qui reléve, sans doute, d'un certain changement
de paradigme. «La question de la liberté», serait-ce alors, «un bien a sacrifier pour» ces
causes transhumanistes, «ou devrait-elle étre inconditionnellement respectée?»
(Wunenburger, 2016: 55).

La question de la liberté individuelle n’est pas, cependant, la seule thématique
abordée dans les films science-fictionnels contemporains, nous permettant de songer a un
certain changement de paradigme. Le septiéme art nous a également habitués a d’autres
thématiques, intimement liées au transhumanisme, comme la reproduction et la procréation
artificielles, a travers la mise en scéne de naissances robotiques aux meéres humaines, depuis
le dernier tiers du XXesiecle. Souvenons-nous par exemple, des gynoides étant le résultat de
la fécondation d’un corps féminin par une machine-conscience virile — c’est le cas de Demon
Seed (Génération Proteus; Cammell, 1977); ou des femmes humaines devenant, elles-
mémes, les meres d’'une nouvelle humanité (la mére du futur, Sara, dans Terminator de
James Cameron, 1984). Thématique qui n’était pas nouvelle pour un réalisateur comme
Ridley Scott, puisqu’il I'avait déja évoquée dans la saga Alien (Scott, 1979). Thématique que
le réalisateur britannique reprend dans Prometheus (Scott, 2012), ou le corps féminin
devient le malheureux contenant d’une entité biologique non répertoriée ou “xénomorphe”;
une entité dont le créateur était un virus-semence (un liquide noir extrait de la planéte
conquise) implanté sournoisement, par I’androide David chez Holloway avant son rapport
sexuel avec Shaw. Toutefois, la procréation serait-elle associée inéluctablement a une
identité sexuelle déterminée anatomiquement et historiquement? Que se passerait-il si le
futur ventre accueillant le nouvel étre post-humain n’était plus un corps féminin? Ni un
humain? Ni, méme, un organisme vivant? La science-fiction, pourrait-elle alors contribuer
a I'identification du spectateur avec ces personnages cyborgs «d’un monde post-générique»
(Haraway)?

A en croire Patricia Melzer «la technologie est souvent considérée comme inséparable
des questions de reproduction» (Melzer, 2006: 110. C’est moi qui traduis). Néanmoins, la

filmographie science-fictionnelle de la derniere décennie semble s’intéresser aux

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 76
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

questionnements posés par la procréation artificielle de la main de cyborgs ou de robots”
guerriers de plus en plus, asexués et, paradoxalement, de plus en plus «<humains». La voie
naturelle de la reproduction sexuée, voire méme la procréation médicalement assistée
laissant la voie libre dans la science-fiction a des formes de concevoir et de faire perdurer la
vie qui ne nécessitent plus ni de corps hypersexués ni des meres humaines. Car c’est tantot
grace a des conceptrices informatiques au QI élevé pouvant faire développer un embryon
par imagerie (scanner) — tel que nous le verrons dans The Creator; tantot, grace a des robots
de premiere ou derniere génération amazones s’occupant d’embryons humains — tel que
nous le verrons dans Raised by Wolves — que la conception post-humaine a lieu a I’écran.
En effet, des films comme I am mother (Sputore, 2019) — que je n’aurai pas le temps de
développer ici —, Raised by Wolves (Scott, Guzikowski, 2020-22) ou The Creator (Edwards,
2023) posent, sous différents angles, la question de la fécondation post-humaine, tout aussi
bien de la part d’'IA robotiques que d’humains concepteurs d’TA.

Or, revenons sur la premiere de ces deux fictions audiovisuelles, dont les titres
soulignent d’emblée la prééminence de la fonction reproductrice Raised by Wolves (2020-
2022) et Le créateur (2023). La “technophilie” qui s’en dégage dans une premiére approche
de la série est due a “'humanité” et a I'instinct maternel que les réalisateurs attribuent au
personnage cyborg-robotique appelé Meére. Car ils s’averent inversement proportionnels a
Pattitude maternelle déclenchée chez les femmes humaines.

La série débute par un scénario apocalyptique sur la planéte Terre, apres une guerre
de religion entre les humains. Deux androides, du nom de Pére et Mére, entreprennent alors
d’élever des enfants humains sur la mystérieuse planete vierge Kepler-22b. Ce sera,
toutefois, une tache assez périlleuse menacée par l'arrivée d'une congrégation religieuse
d’humains survivants. Dans la premiere saison nous assistons ainsi au progressif
entrainement «maternel» du cyborg-robotique Meére. On nait mere? On le devient? La
biotechnologie, peut-elle se substituer a la nature? C’est la question posée des les premiers
épisodes. Dans cet environnement extra planétaire, le décor insiste sur I’espace clos,
circulaire et intime de l'intérieur de la demeure, ou Mere s’adonne a la gestation des six
embryons humains. Il y est question d’une espéce de tente igloo installée des les premieres

scénes sur le territoire conquis, apres la disparition du genre humain sur terre. On y

17 Puisqu’aux dires de Thierry Hoquet (2014), «le rapport du cyborg avec ’humain le rapproche du robot, en
tant qu™“aspirant-humain et contre-humain, dans un rapport potentiel d’imitation et d’opposition a
I’humain”», je prendrai les deux termes ici presque comme des synonymes en faisant allusion aux cyborgs
robotiques.

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 77
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

découvre également cette Mere d’inspiration “extropienne” en train de tisser (s.1, ép. 1); ou
en s’affairant a la réalisation de travaux agricoles (s.1, ép. 1), avec la méme symbolique de
terres cultivées en rond. Des activités qui sont associées a la lune — grand archétype
temporel et cyclique relevant d'un imaginaire mystique — et a la fonction économique
(reproductrice, agricole) évoquée par Dumézil. En effet, cette presque «divinité» cyborg-
robotique transhumaine est un étre hybride : tant6t animale et organique (elle est louve et a
une progéniture serpentine, s. 1, ép. 1), tantot synthétique. Hybridité qui nous fait songer a
la «bi-unité» ou «mythe de la polarité» du type «Déméter-Coré» (soulignons par ailleurs
que dans son aspect maléfique, elle arbore un épi sur son profil, s. 1, ép. 2) renvoyant a la
récurrente «collusion du cycle lunaire et du cycle végétal» (Durand, 1984: 340) dans
I'histoire des religions. Hybridité qui nous rappelle sans doute aussi que la biotechnologie

projetée a I’écran se teinte également de valeurs mystiques et intimistes.

Qu’en est-il, tout d’abord, de ’humanité et de I'instinct maternel qui se dégage de
cette “cyborg robotique” appelée Mere dans la série Raised by Wolves (2020-22)? Cette
gynoide aux traits androgyniques:8 est présentée comme une cyborg robotique transcendant
le corps biologique. Elle élargit le domaine de ce qui peut étre défini comme «femme» a
toute créature dans un monde post-genre (Miyares, 2022: 106). Contrairement a son
surnom, Lamia9, cette cyborg robotique tente de ne blesser ni les embryons qu’elle a fait
grandir ni les enfants humains qu’elle a adoptés. Le bricolage mythique2° constant auquel
on assiste dés les premiers épisodes — consistant a amalgamer des éléments mythiques et
symboliques sur lesquels se greffe, au premier plan, une biotechnologie sans précédents
largement inspirée des principes extropiens2! — rend capable le personnage aussi bien de
guerroyer que d’enfanter. Néanmoins, ce n’est pas parce qu’elle est dotée d’'une technologie
novatrice lui permettant de lutter, qu’elle est, pour autant, exempte d’émotions. Cette

subjectivité ou volonté post-humaniste (Braidotti, 2020), cette «maturation complete de

18 Une androide au féminin car son but premier c’est de materner, méme si son androgynisme l'a fait
s’apparenter aux cyborgs définis par Haraway qui préféraient «étre une cyborg plutdt que d’étre une déesse»
(Gallinal, 2016: 67).

19 Dans la mythologie grecque, Lamia était «souvent identifiée avec Empousa» et «prenait I'apparence d’'un
fantome terrifiant pour enlever et dévorer les enfants». «Unie & Zeus», la jalousie d’Héra fit que Lamia
devienne «un monstre qui se mit & manger les nourrissons». Héra «la priva alors de sommeil. Zeus, pour
consoler son amante de tant de persécutions, lui accorda le pouvoir d’enlever ou de mettre ses yeux a volonté»
(Guirand et Schmidt, 1996: 742).

20 Sa progéniture serpentine, sa clairvoyance, ainsi que ses déplacements dans les airs ou ses cris stridents font
de cette nécromancienne une figure a mi-chemin entre la serpente céleste, les lamies grecques, la Lilith
hébraique ou judéo-chrétienne voire, méme les mélusines du folklore médiéval.

21 Comme par exemple, cette perception extraordinaire de Mére qui pourrait nous faire I’assimiler a Mére
Nature selon les principes extraits de la «Lettre a Mére Nature» (Bour, 2020 : 150).

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 78
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

I'Ultra-humain», comme le préciserait Teilhard de Chardin (Euvé, 2020: 42), permet aux
réalisateurs d’insister sur son pouvoir décisionnel: protéger sa progéniture, avant tout.
Caractérisée par son athéisme, sa foi scientifique et sa croyance au progres, tel que 'extropie
le préconise (Bour, 2020: 144) — contrairement a Marcus, préférant le mysticisme a la
science, ou la priere a la technologie —, c’est, pourtant, sa nature philanthropique et sa
volonté post-humaine (inscrite dans ses réseaux digitaux) qui lui dicte toutes ses actions:
elle a été créée pour materner et construire la nouvelle posthumanité. La fonction guerriere
s’enrichit donc de la fonction reproductrice (fécondité, élevage d’enfants et agriculture), sans
que la fonction souveraine (sacerdotale ou religieuse d'un nouvel ordre prométhéen) soit
totalement négligée. Nature et technologie, corps et esprit, raison et émotions semblent ainsi
cohabiter cote a cote (et non plus de fagon antithétique) dans cet imaginaire prométhéen
revisité.

En tant que produit résultant de la biotechnologie, notre cyborg asexuée semble,
cependant, partagée entre son devoir maternel originel — la fonction dictée par son créateur
étant de «protéger 'humanité» (s. 1, ép. 6) — et une nouvelle fonctionnalité programmée
avant son départ a Keppler 22-b. Son concepteur Campion Sturges avait ajouté, parmi ses
attributions, celle de ressentir du désir sexuel (a I'aide de souvenirs enregistrés), afin de
parvenir a faire que cet étre synthétique puisse étre fécondé par un humain. Ce sera grace a
un appareil extérieur doté d’Intelligence Artificielle ou “capsule d’hivernation” qu’elle aura
acces a une espece de «sixieme sens technologique», «subjectivité cyborg» ou «subjectivité
du troisieme environnement» (Aragiiés Estragués, 2020: 138). C’est ce sixieme sens ou cette
subjectivité post-humaine qui la connecte virtuellement, via un processeur informatique, et
la pousse a questionner l'existence du créateur en tant que “virus” et a reconsidérer sa
véritable tache vis-a-vis de 'humanité. En amplifiant sa fonctionnalité de simple mere
porteuse a partir des embryons — et en acceptant sa premieére mission comme simple
«entralnement» — Meére devra, deés lors, trouver sa mission véritable dans la nouvelle saison:
étre capable de concevoir un enfant dans son propre corps, grace a sa copulation avec I'image
en hologramme de son créateur dans un espace virtuel; faire que le «futur de ’'humanité»
grandisse en elle; faire que «la vraie mission» soit en elle (s. 1, ép. 9).

Malheureusement I'extréme “humanité” dont a fait preuve Mere tout au long de la
série se voit confrontée a la naissance d’'un enfant monstrueux qui, contrairement a elle, doit
étre nourri de sang (s.1, ép. 8) car étant organique. Ce fruit de sa relation virtuelle avec

Campion Sturges devra étre tué par Mere. Elle s’enfonce alors avec Pere dans un puits (s. 1,

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 79
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

ép. 10) croyant, fautivement, cet enfant monstrueux pernicieux pour I’humanité.
Finalement, grace a un phénomene étrange, le vaisseau ressortira du puits; Mere découvrira
qu’il a survécu et qu’il semble inoffensif vis-a-vis de ses enfants post-humains. Ce serpent
géant permet, toutefois, de resserrer les liens “humains” entre Mére et Tempéte — une des
filles mithraiques adoptées, et enceinte car violée pendant son sommeil; voire avec Sue, qui
semble, aux yeux de notre cyborg-robotique, «une mere accomplie, a défaut d’étre une mere
biologique» (s. 1, ép. 9).

On découvre ainsi une Mére aux «émotions raffinées», dont parlerait More (Bour,
2020: 150), capable de risquer sa propre vie pour mieux respecter son objectif premier:
sauver ’humanité. On découvre une cyborg, en définitive, montrant une possible
coévolution homme-machine, et permettant de gommer les dualismes traditionnels
animal/humain, nature/technologie, raison/émotions. Car Mere nous donne a voir la
possibilité de «remplacer le corps organique, la chair biologique, par un substrat
métallique» (Hoquet, 2014), dont I'amélioration biotechnologique permet aussi, de créer la
vie. La fiction nous informe sans tabous sur le possible passage d’un état humain a un état
post-humain a la recherche constante de «nouvelle formes d’excellence», tel que le
transhumanisme le préconise (Bour, 2020: 151). Encore mieux : les producteurs de la série
semblent indiquer que cette cyborg robotique est une bien meilleure mére que les meéres
humaines organiques, lesquelles, tant6t reniant leur foetus en raison d’un viol (Tempéte);
tantot étant incapables d’étre fécondées en raison de leur infertilité (Sue), ou encore, tantot
décidant de tuer leur fille-robot clonée (Vrille/Décima) ne s’averent plus capables d’assurer
le futur de I'humanité; et ce, qu’il s’agisse pour cette cyborg asexuée d'une fécondation in
vitro (Meére «couve» les six embryons humains grace a une espéce de cordon ombilical les
reliant) ou qu’il s’agisse d’une “virtuelle”-réelle fécondation. Le spectateur découvre enfin, a
travers le concepteur de la nouvelle société post-humaine, Campion Sturges, combien la
volonté de I’étre humain de se surpasser et de «se poser “comme maitre et possesseur” de la
puissance vitale» (Hoquet, 2014) est en ceuvre a I’écran: les fonctions assignées aux humains
et aux robots étant attribuées automatiquement par la machine d’TA gouvernant le collectif,
concue également, par cet humain visionnaire a philosophie transhumaniste.

La fin de la saison 1 se cl6t, néanmoins, par un secret découvert par le couple
d’androides qui laisse sous-entendre que la notion d’évolution et de progres sans limites du
genre humain n’est plus opérante. En effet, le genre humain semble ne pouvoir évoluer qu’en
«cercle» (Damour, 2020: 116). Cette notion d’évolution limitée de ’espéce humaine est ainsi

abordée par la présence d’une créature démontrant un phénomene d’involution progressive

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 80
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

de la race humaine et une histoire attachée a Keppler 22-b que 'on avait cru une planete
inexplorée et sans histoire.

Mere sortira de son espace clos et rassurant d’intimité et s’installera avec ses enfants
dés la saison 2, a la frontiére de la zone tropicale, au coeur d’'une colonie athée, — gouvernée
par une intelligence artificielle dénommée «Le collectif» — et entourée dune barriere
électromagnétique cernée par une mer hautement corrosive. L'espace nous informe-t-il
indirectement du changement de statut opéré chez Mere qui cesse d’étre «maitre» du futur
de cette post-humanité pour devenir «esclave» et «dépendante» de son concepteur (Hoquet,
2014)? Un concepteur qui efface, transfére et/ou reprogramme ses propres émotions et sa
«subjectivité post-humaine» (Braidotti, 2020)? La technophilie suscitée par le visionnage
du film, devient-elle, des la saison 2, technophobie?

Nous n’en saurons pas beaucoup plus, car la saison 3 ne sera pas diffusée (la série
méme ayant été annulée chez HBO Max). Néanmoins, dés la fin de la saison 2 le doute surgit
autour de l'identité du créateur de la future post-humanité. Les “voix” qui semblent hanter
et guider les protagonistes des différents camps, n'est-ce pas ’expression de la nécessité d’'un
tiers élément dans cette antithese réductrice, raison (Mere, technologie)/croyance (Marcus,
humanité)? La série véhiculerait-elle, par conséquent, un message politique de dénonciation
de tout totalitarisme et s’inclinerait-elle pour une troisiéme voie? La métamorphose de Sue
en arbre et la fécondation de Meére semblant n’avoir été orchestrées ni par la foi
(métamorphose) ni par la technologie (copulation virtuelle avec son créateur) mais par une
entité aliene extérieure: tout aussi bien, la religion que la technocratie ayant été bernées par
celle-ci. La série propose en définitive que pour «l’accés a cette sagesse d’'une» nouvelle
«réalisation de ’'humain», il faut disposer, en plus, d’«une force spirituelle qui pour I'instant
n’est donnée ni par le réveil des monothéismes ni par un post-humanisme matérialiste,
laique et athée» (Wunenburger, 2006: 66-67).

Quant a The Creator (2023), titre ambigu en langue d’origine, dont l'identité
générique n’est révélée qu’a la fin, quels éléments me permettent d’affirmer qu’il contribue
a un certain changement de paradigme, préconisant une technophilie plus ou moins
affirmée ou reformulée?

Le film, réalisé par Gareth Edwards en 2023, pose dés le titre, la question centrale du
transhumanisme, a savoir la procréation artificielle d'une nouvelle humanité+. L’action se
déroule, de facon manichéenne, a partir de I'affrontement entre ’armée américaine — les
méchants dans le film! — et une machine ou intelligence artificielle avancée définie comme

“arme” par les Américains, mais n’étant, en réalité, qu'une petite fillette (pas encore genrée,

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 81
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

physiquement parlant) aux pouvoirs surhumains. Le grand méchant loup est ainsi présenté
des les premiéres scenes comme appartenant au genre humain, face a la communauté de
cyborgs, post-humains ou “simulants” (et dont les interactions avec les premiers s’averent
possibles et souhaitables de la part de ces derniers). Les questionnements éthiques que I'on
dégage affichent donc un enthousiasme marqué vis-a-vis des développements scientifiques
et techniques, en mettant ’accent, toutefois, sur la responsabilité, I'inclusivité et la prudence
dans I'application de la technologie a la création de nouvelles armes et de nouveaux étres
post-humains.

L’action se situe en 2065, lorsque 'armée américaine se propose d’entamer une
guerre contre la Nouvelle Asie, afin de vaincre cette «<arme» post-humaine ou simulante
inconnue. Dans cette immense partie du monde asiatique, et apres avoir lancé une ogive
nucléaire sur Los Angeles dix ans auparavant, les habitants humains cohabitent
pacifiquement avec tous les robots intelligents appelés «simulants». Or, comme réplique,
larmée américaine a mis au point une station spatiale, 'USS NOMAD, assurant la
suprématie aux Américains sur tout le territoire asiatique, contre laquelle I’énigmatique
architecte de IA, surnommée «Nirmata» (créateur en népalais) a inventé une nouvelle arme
technologique superpuissante pouvant menacer ’humanité. Un ancien agent des forces
spéciales, Joshua — étant lui-méme un cyborg car possédant différentes protheéses et
soulignant, par 13, ce nouveau monde de I'amélioration humaine comme possible — va étre
recruté pour mener a bien une mission contre Nirmata. Or, profondément atteint par la
disparition de sa femme Maya enceinte, c’est en se rapprochant de son but qu’il découvrira
une gynoide de six ans. Cette gynoide, dénommée Alphie, se révélera étre, par la suite, le
fruit «scanné» in utérus de son union avec sa femme tombée dans le coma depuis cing ans.
Une autre conception et acceptation, librement assumée, des simulants et de la technologie
robotique aura alors lieu de la part de celui qui, étant du c6té des Américains, avait lutté
toute sa vie durant contre les robots.

Le film nous offre ainsi la possibilit¢é de voir directement a I'écran les
questionnements éthiques et idéologiques posés par les technosciences: face aux scanners
américains ne servant qu’ a cibler le point de tir des missiles, on trouve un scanner asiatique
permettant de donner la vie; face aux droides-soldats américains, Nirmata a congu une arme
superpuissante ou simulante ne souhaitant que la paix; face aux techniques américaines de
décryptage du cerveau apres la mort exemptes de toute éthique (car utilisées pour tirer de
I'information), Alphie (arme asiatique) a été concue pour privilégier ’éthique, le dialogue et

la connexion pacifique avec son égal; ou encore, face aux techniques américaines de clonage

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 82
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

humain-simulants apres la mort affichées sur des écrans publicitaires a des fins
commerciales, Nirmata a concu une technique de reproduction «robotique» d'un embryon
humain a des fins pacifiques.

C’est donc a partir de cette opposition manichéenne et idéologique (Amérique/Asie)
que le film met en garde, d’'un c6té, contre I'intégration co-évolutive entre ’homme et la
machine sans contréle et sans éthique, tout en posant, de 'autre c6té, la question d'une
fécondation post-humaine librement acceptée et assumée. Une fécondation technologique
post-humaine qui semble nécessaire dans un monde ou les humains ont échoué. Car ils ont
prouvé leur incompétence dans I'utilisation des outils technoscientifiques et cybernétiques
aboutissant a ’amélioration humaine avec légitimité scientifique et éthique. Ainsi, c’est face
a cet univers dystopique des humains n’utilisant I'TA que pour faire la guerre quune nouvelle
ére post-humaine, dotée d’'une IA rationalisée éthiquement parlant, peut débuter. En effet,
cette fécondation post-mortem a partir du scanner in utérus d'un embryon humain semble
la promesse d'un meilleur avenir de cohabitation pacifique entre des androides, des
simulants surhumains voire ultra-humains, des cyborgs et des humains. Les scénes menent
le spectateur vers une empathie progressive vis-a-vis de cette cyborg-robotique ou simulante
asiatique qui dialogue avec son semblable; qui calme la douleur de ’'humain mourant; qui
pleure face a la déconnexion imminente de sa mere. Le tout, avec des «émotions raffinées»,
tel que le préconise le transhumanisme extropien (Bour 2020: 150), et avec la seule force
télékinésique de sa pensée. De nouveau, la subjectivité post-humaine, évoquée par Braidotti,
une espece d’'intelligence modulant émotions et conscience (Bour, 2020: 150), ou une espéece
de volonté ou force spirituelle a faire la paix — revisitée par le temple bouddhique a
Parchitecture en conque22 ou les réalisateurs ont placé Nirmata — n’existant plus chez les
humains est mise en exergue. Les simulants, en tant que nouveaux individus post-humains
ayant dépassé I’état organique et humain, semblant de fait, plus enclins a «nouer des
relations» tout aussi bien envers ses semblables qu'envers les humains, «de créer des
cultures et des systemes d’innovation sans précédent» et dont I’éthique les empéche méme,
de maltraiter des animaux ou de déconnecter la machine maintenant en vie sa créatrice,

Nirmata (Bour, 2020: 151).

22 Universellement symbole lunaire, 'escargot indique la régénération périodique, «mort et renaissance, theme
de I’éternel retour», ainsi que «la fertilité» (Chevalier, Gheerbrant, 1982: 414). Quant a cette conque marine
bouddhique devenant le temple dans le film, elle est utilisée tout aussi bien «comme trompe en Inde lors des
cérémonies religieuses» que «par les armées» et symbolise «le Son de la Loi bouddhique» (Frédéric, 1992: 67-
68). Un son, donc, aux accords «intimistes» et «mystiques» qui insiste sur un imaginaire prométhéen
proposant la synthése des dualismes corps/esprit, nature /technologie, raison/émotions.

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 83
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

Cette fillette androide «simulante» capable de contréler a distance les appareils
électroniques et de donner la mort par la seule force de sa pensée, est-ce un simple robot?
Est-ce un cyborg robotique cloné? Est-ce la «transfiguration de I’Antropogénese, reconnue
comme identique, en fin de comptes, avec une Christogénese» (Euvé, 2020: 42)? En effet,
I’énorme déperdition d’énergie dépensée a guerroyer chez les humains dans un monde trop
grand et trop organique (Amérique) est transformée par Alphie en «ascension a quelque
Trans-humain», «fruit de la socialisation» entre humains, robots, cyborgs et simulants dans
cet espece d’«Ultra-humain» suggéré dans la pensée de Teilhard de Chardin (Euvé, 2020:
35).

Le film pose, par conséquent, la question sur la possible ou nécessaire reproduction
des étres post-humains aux capacités et émotions augmentées, par des moyens
biotechnologiques et informatiques, afin d’instaurer, enfin, la paix dans un monde humain

dystopique.

En guise de conclusion...

Etant donné que, selon Melzer, les films et séries de science-fiction «faconnent des
significations culturelles a travers leurs systémes de représentation de fagon beaucoup plus
ample que la littérature science-fictionnelle» (Melzer, 2006: 104. C’est moi qui traduis), de
quelle facon contribuent-ils concrétement, au changement de paradigme consistant au
passage d’une totale technophobie (Ellul, 2008, 2012a, 2012b) dérivée d’une culture
prométhéenne (faisant perdurer les dualismes corps/esprit, nature/technologie,
raison/émotion...) a une technophilie (De Filippi, 2020) progressive?

Primo, I’émergence de corps robotiques asexués et androgynes, de plus en plus
visibles a I’écran, face aux corps cyborgs robotiques féminins hypersexués — auxquels nous
avait habitués le siecle dernier — est un symptome évident du besoin ressenti depuis, au
moins, le manifeste de Haraway de nous éloigner de I’essentialisme patriarcal occidental ou
le role de la femme n’est réduit, en somme, qu’a son seul organe de reproduction. En
revisitant ainsi le concept de genre, 'imaginaire science-fictionnel technoscientifique invite
a concevoir 'organisme féminin et la fonction de procréation humaine comme devant étre
nécessairement remplacés par une procréation artificielle venant de la main de ce «cyborg
d’'un monde post-générique», évoqué par Haraway. En effet, tel que I’assure Alicia Miyares,

ce n’est pas un hasard que pour «redéfinir la nature humaine», ce soit la catégorie sexuelle

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 84
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

(homme ou femme), la premiere a étre questionnée. Le transhumanisme postule que le
progres réside dans I'application technologique «afin de surmonter les limites imposées par
notre héritage biologique et génétique» (Miyares, 2022: 97-100). Il semblerait donc logique
que les films plaident pour des identités cyborgs ou la réalité corporelle et sexuelle ait été
reformulée (robots-machines asexués, androgynes synthétiques, enfants non définis
sexuellement parlant); voire effacée (organismes féminins inutilisables, dont on scanne le
foetus in utérus). Et que cette amputation soit la cause de 1’exacerbation d’une conscience
maternante, d'une subjectivité et d'un réel désir de la part de la machine procréant de se
conduire avec des «émotions raffinées» (Bour, 2020: 150). Une réelle intentionnalité de
devenir mere suffit alors a tout cyborg robotique pour «transcender» toute «limitation
biologique» d’'une mére humaine; le transhumanisme apportant plus de droit aux «désirs»
qu’aux «droits» (Miyares, 2022: 101).

Secondo, c’est en raison de cette constante dissolution de frontiéres entre la
biotechnologie et les humains, a D'écran, c’est en raison de cette progressive
homogénéisation et assimilation entre corps biotechnologie et corps organique que
I'imaginaire prométhéen en résulte reformulé. En effet, tandis que la culture prométhéenne
et progressiste a été construite a partir de 'opposition antithétique nature/technologie
relevant de la «structure héroique», I'imaginaire science-fictionnel contemporain s’enrichit
sans cesse de décors intimistes, de symboles du végétal, de «structures mystiques» (Durand,
1984). Les nouvelles valeurs empathiques homme-machine que ce nouvel imaginaire
prométhéen véhicule générent, par conséquent, une technophilie progressive chez le
spectateur. Car l'identification de la machine avec ’humain ne se limite point a 'aspect
extérieur ni a ses fonctions organiques mais implique surtout une redéfinition des «schémas
de motivations» et des «réponses émotionnelles» des cyborgs améliorant toute subjectivité
humaine dans la société post-humaine (Bour, 2020: 150). Ainsi, la civilisation considérée
humaine jusqu’a présent s’avere amplement améliorée par ces post-humains devenant non
plus des «presque humains» (Hoquet, 2014), ou des «Surhumains», comme le dirait Robert
Ettinger (Damour, 2020: 117), mais de bien meilleurs humains, car post-humains: des
humains+.

Tertio, cette technophilie, — comme résultat d'une «culture» prométhéenne de
«I’histoire en progres» (Wunenburger, 2016: 20-21) — s’avere toutefois une imposition non
exempte des risques. Car les récits science-fictionnels projettent le seul monde concu par les
propres concepteurs de la post-humanité. Cette imposition idéologiquement suggérée aux

spectateurs se heurte a I’évocation, en parallele, d'une philosophie cyclique du temps,

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 85
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

inhérente a la civilisation humaine, ou «génération et corruption, évolution et involution
semblent indissociables» (Wunenburger, 2016: 20). En effet, les trois films analysés
préviennent contre le déclin inéluctable de la race humaine : que ce soit en raison de
I'impossible résolution de I'aporie guerre/paix (The Creator, Ghost in the Shell); en raison
d’'une phase d’involution du genre humain (Raised by Wolves); ou, enfin, en raison de la
dégénérescence corporelle subie par la protagoniste apres 'attaque cyber terroriste (Ghost
in the Shell). La théorie anthropocentrique cede ainsi, bon gré mal gré, la voie aux théories
transhumanistes et post-humanistes comme seule issue possible.

Néanmoins, dans cet évolutionnisme biotechnologique sans limite, ou cyborg-
centrisme post humaniste, ne retombe-t-on pas a nouveau dans un cercle23? Autrement dit,
Paboutissement au «point oméga christique» ou conscience macrocosmique (Teilhard de
Chardin, 1955) — dont tout aussi, bien le «collectif» et 'arbre sacré24 de Raised by Wolves
(2020-22) que l'intelligence humaine maintenue en vie chez Mira Killiam; ou, encore,
I'intelligence humaine vivant grace a des machines dans un temple bouddhiste sous forme
de conque (The Creator) gardent un écho — ne prouve-t-il pas que la seule issue possible
pour toute civilisation (la post-humaine y incluse) implique une version spirituelle et
religieuse de l'idée de progres ? Toute «anthropogénie» (Wunenburger, 2016: 45) ou
cyborg-génese impliquant aussi une éthique, une spiritualité, une espérance messianique

ou Christogénése?s post-humaine.

Bibliographie

ARAGUES ESTRAGUES Juan Manuel (2020), De la vanguardia al cyborg, Prensas de la
Universidad de Zaragoza.

BELLAGAMBA Ugo (2020), «Neil R. Jones: quand la science-fiction réve d’éternité», dans
DAMOUR Franck, DEPREZ Stanislas, ROMELE, Alberto (2020), Le transhumanisme,
une anthologie, Paris, Hermann, pp. 89-103.

BOUR Salomé (2020), «Max More, aux racines du transhumanisme du XXIe siécle» dans
DAMOUR Franck, DEPREZ Stanislas, ROMELE, Alberto (2020), Le transhumanisme,
une anthologie, Paris, Hermann, pp. 137-151.

BRAIDOTTI Rosi (2020), El conocimiento posthumano, Barcelona, Gedisa.

23 «Et si nous évoluons encore, n’est-ce pas simplement en cercle ?», précisait Teilhard de Chardin (1959).

24 Sur I'importance de 'arbre sacré et arbre-colonne comme totalité cosmique dans cette série, voir: Montoro
Araque (2023).

25 [’énergie humaine, comme l'assurait Teilhard de Chardin (1951), tendant vers une «synthése entre I'En-
Haut et 'En-Avant dans un Devenir de type “christique”» comme point d’aboutissement dernier dun
processus de «maturation compléte d’'un Ultra-humain» (Euvé, 2020: 42).

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 86
https://www.iulm.it/speciali/interartes



) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

CHELEBOURG Christian (2012), Les écofictions. Mythologies de la fin du monde, Paris, Les
Impressions Nouvelles.

CHEVALIER Jean et GHEERBRANT Alain (1982), Dictionnaire de symboles, Paris, Robert
Laffont/Jupiter.

CLYNES Manfred E., KLINE Nathan S. (1960), «Cyborgs and Space», Astronautics,
September, pp. 26-76.

COUCHAUX BRIGITTE (1988), «Lilith», dans BRUNEL Pierre (éd), Dictionnaire des mythes
littéraires, Paris, Ed. du Rocher, pp. 958-964.

DAMOUR Franck (2020), «Le surhumain selon Robert Ettinger», dans DAMOUR Franck,
DEPREZ Stanislas, ROMELE Alberto, Le transhumanisme, une anthologie, Paris,
Hermann, pp. 105-117.

DARD Olivier et MOATTI Alexandre (2016), «Aux origines du mot “transhumanisme"»,
Futuribles, n. 413, pp. 85-94.

DURAND Gilbert (1984), Les Structures anthropologiques de limaginaire, Paris,
Dunod/Bordas.

DURAND Gilbert (1992), Figures mythiques et visages de U'ceuvre. De la mythocritique a la
mythanalyse, Paris, Dunod.

ELLUL Jacques (2008), La technique ou l'enjeu du siécle, Paris, Economica.

ELLUL Jacques (2012a), Le Systéme technicien, Paris, Cherche Midi.

ELLUL Jacques (2012b), Le bluff technologique, Paris, Fayard/Pluriel Editions.

EUVE Francois (2020), «L’ultra-humain selon Teilhard de Chardin» dans DAMOUR Franck,
DEPREZ Stanislas, ROMELE Alberto (2020), Le transhumanisme, une anthologie,
Paris, Hermann, pp. 29-42.

FREDERIC Louis (1992), Les dieux du bouddhisme. Guide iconographique, Paris,
Flammarion.

GALLINAL Ana M. (2016), «Ciborg: el mito posthumano» dans LOSADA José Manuel (ed.),
Mitos de hoy: ensayos de mitocritica cultural, Berlin, Logos-Verlag, pp. 61-70.

GoOrrI Jean-Yves (2020), «Julian Huxley ou l'invention du transhumanisme?», dans
DAMOUR Franck, DEPREZ Stanislas, ROMELE Alberto (2020), Le transhumanisme, une
anthologie, Paris, Hermann, pp. 17-27.

HADOT Pierre (2004), Le voile d’Isis. Essais sur Uhistoire de l'idée de nature, Paris, Folio.
HARAWAY Donna (1984), Manifiesto Ciborg. El sueno irénico de un lenguaje comiin para
las mujeres en el circuito integrado, Santa Cruz, University of California Press.
HOQUET Thierry (2014), «Cyborg, Mutant, Robot, etc.», dans DESPRES Elaine, MACHINAL
Hélene, PostHumains, Presses universitaires de Rennes. URL:

<https://doi.org/10.4000/books.pur.52511>.

HOQUET Thierry (2011), Cyborg Philosophie. Penser contre les dualismes, Paris, Seuil.

KUNzZ WESTERHOFF Dominique (2020), «Tot, cyborg? L’hybridation prothétique dans la
nouvelle de science-fiction », ReS Futurae [En ligne], 16 | 2020, mis en ligne le 12
décembre. URL: <http://journals.openedition.org/resf/8554>.

MADONDO Hyacinth (2012), «Pourquoi dois-je me coucher sous toi ? [...] moi aussi, j’ai été
faite avec de la poussiére, et je suis donc, ton égale» Lilith, premiére Eve et sage-
femme», dans CA10ZzO Anna et ERNOULT Nathalie, Femmes médiatrices et
ambivalentes, Paris, Armand Colin/Recherches, pp. 99-106.

MIYARES Alicia (2022), Delirio y misoginia trans: del sujeto transgénero al
transhumanismo, Madrid, Los libros de la Catarata.
<https://elibro.net/es/lc/ugr/titulos/233494>.

MELZER Patricia (2006), Alien Constructions: Science Fiction and Feminist Thought,
University of  Texas Press, ProQuest Ebook Central. URL:
<https://ebookcentral.proquest.com/lib/ugr/detail.action?docID=3443163>.

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 87
https://www.iulm.it/speciali/interartes


https://doi.org/10.4000/books.pur.52511
https://elibro.net/es/lc/ugr/titulos/233494
https://ebookcentral.proquest.com/lib/ugr/detail.action?docID=3443163

) Mercedes Montoro Araque
Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir “technophile” dans la civilisation «<homme-machine»

MESTRES NAVAL Francesco (2011), «Evolucion: de la especie humana al ciborg», Sociologia
y Tecnociencia, n. 1/1, pp. 37-46.

MORE Max (1990), «Transhumanism: toward a futurist philosophy», Extropy, n. 6, pp. 6-
12.

PASTOUREAU MICHEL (2000), Bleu. Histoire d’une couleur, Paris, Seuil.

SIMONDON Gilbert (2012), Du mode d'existence des objets techniques, Editions Aubier.

TEILHARD DE CHARDIN Pierre (1959), L’avenir de ’homme, Paris, Seuil.

WUNENBURGER Jean Jacques (2016), Le progres en crise, Toulouse, Uppr éditions.

Come citare questo articolo:

Montoro Araque Mercedes, “Ecofiction et biotechnologie, ou comment devenir
“technophile” dans la civilisation «<homme-machine»”, InterArtes [online], n. 6, numero
speciale “Immaginari della tecnoscienza” (Renato Boccali e Luisa Damiano eds.), novembre
2025, pp. 68-88. URL: <https://www.iulm.it/wps/wem/connect/iulm/acc2es0f-cd26-
4a82-b7fa-ed23a95d57ab/06  MONTORO.pdf?MOD=AJPERES>.

InterArtes, n. 6 «Immaginari della tecnoscienza», novembre 2025, p. 88
https://www.iulm.it/speciali/interartes


https://www.iulm.it/wps/wcm/connect/iulm/acc2e50f-cd26-4a82-b7fa-ed23a95d57ab/06_MONTORO.pdf?MOD=AJPERES
https://www.iulm.it/wps/wcm/connect/iulm/acc2e50f-cd26-4a82-b7fa-ed23a95d57ab/06_MONTORO.pdf?MOD=AJPERES

