Rafael Lépez Guzmidn y
Pilar Mogoll6n Cano-Cortés (coords.)

LA VIRGEN DE GUADALUPE
DE EXTREMADURA
EN AMERICA DEL SUR

. ’
arte e iconografia

S‘MAR: D
GVADAL

FunpAciON AcaDEMIA EUROPEA E
IBEROAMERICANA DE YUSTE

2019






LA VIRGEN DE GUADALUPE DE
EXTREMADURA EN AMERICA DEL SUR.
ARTE E ICONOGRAFIA






Rafael Lépez Guzmdn y Pilar Mogollén Cano-Cortés (coords.)

LA VIRGEN DE GUADALUPE
DE EXTREMADURA
EN AMERICA DEL SUR.
ARTE E ICONOGRAFIA

Rafael Lépez Guzmdn - Pilar Mogollén
Cano-Cortés - Jorge Ricardo Estabridis
Cdrdenas .- Adriana Matilde Pacheco
Bustillos - Adridn Contreras-Guerrero

FunpacioN Acapemia EUROPEA
E IBEROAMERICANA DE YUSTE

2019



Edita:

Fundacién Academia Europea
e Iberoamericana de Yuste
www.fundacionyuste.org

La produccién del volumen se ha llevado a cabo parcialmente con fondos procedentes de
una Ayuda PRI (Expte:GR18072) de la Junta de Extremadura y de la Unién Europea,
"Fondo Europeo de Desarrollo Regional. Una manera de hacer Europa", para la realizacién
de actividades de investigacion y desarrollo tecnoldgico, de divulgacion y transferencia de
conocimientos por los Grupos de Investigacion de Extremadura (DOE nim.62, de 28 de
marzo) (ORDEN 6 de marzo de 2018).

Coleccidn Entre dos mundos: América y Europa desde Extremadura, 4
Director de la coleccién y Director Académico de la Fundacién: César Chaparro Gémez

© Los autores
© Fundacién Academia Europea
¢ Iberoamericana de Yuste para esta 12 edicién

ISBN: 978-84-948078-6-2
Depésito Legal: CC-218-2019

Magquetacion e impresién: Control P. estudio@control-p.eu



INTRODUCCION

RArAEL LOrEZ GUZMAN
Universidad de Granada

PiLaAR MoGoLLON CaNO-CORTES
Universidad de Extremadura

uando en 1743 Fray Francisco de San José senalaba que
habia contado de la Virgen de Guadalupe en Potosi todas
las noticias que tenfa de cardcter histérico, pero que en el
momento que escribia no sabia de la situacién contempordnea de
la devocién en la ciudad andina. Se quejaba de la gran distancia
y completaba sefalando que “...ay otros muchisimos Retratos
milagrosos de esta gran Sefiora, repartidos por distantes Regiones,

!, pues bien,

sin que se tengan de ellos sino es algunas cortas noticias”
con este objetivo de ampliar los lugares de devocién y aportar datos,
documentos y obras que representan a la Virgen de Guadalupe de
Extremadura y la importancia que tuvo en América del Sur, se ha
planteado este libro.

Aunque el objetivo inicial era tratar todo el continente americano,
consideramos que el subcontinente norte mostraba una serie de varian-
tes que nos alejaban de nuestro objetivo de cardcter histérico-cultural
e iconogréfico ya que los dos focos mds importantes culturalmente

respondian a estructuras diferentes y alejadas de nosotros. Por un lado,

1 SAN JOSEPH, Fray Francisco. Historia Universal de la primitiva y milagrosa imagen
de Nuestra Senora de Guadalupe. Fundacion, y Grandezas de su Santa Casa, y algunos de los
milagros que ha hecho en este presente siglo. Madrid: Antonio Marin, 1743, p. 204.

7



Estados Unidos de Norteamérica conserva un nimero importante
de obras de la Virgen de Guadalupe de Extremadura pero museali-
zadas en colecciones, lo que interesa desde el punto de vista artistico,
pero no de historia religiosa y plasmaciones devocionales.

El caso mexicano es bien diferente, ya que alli el culto a la Virgen
de Guadalupe se centra en la aparicién al indio Juan Diego que deriva
en la plasmacién en la tilma del indigena, dando como resultado una
nueva devocidn, con el mismo nombre, pero con una fuerza que des-
dibujé la posible relacién con la extremefa convirtiéndose en patrona
de México y de América. Y, aunque buena parte de las relaciones
histéricas las identifiquen, en la realidad iconogrifica y devocional
estamos hablando de homénimos que no de derivaciones con apo-
yatura histérica real. Es cierto que el hecho de que Herndn Cortés
fuera oriundo de tierras extremefias nos hace pensar en el posible
enraizamiento con relacién a Extremadura, a cuyo santuario hizo
importantes regalos el conquistador. Incluso parece que la iconogra-
fia de la mexicana se pareciera a la que existia en el coro del monas-
terio de Guadalupe en 1743 y asi lo relata Fray Francisco de San
José: “...pues enfrente de la antiquisima Imagen de nuestra Sefora
de Guadalupe ay en el Coro otra de talla, que se colocé en un arco,
que buela sobre la silla del Prior, siéndolo de este Monasterio el Rmo.
P. Fr. Pedro de Vidania, afo mil cuatrocientos y noventa y nueve,
treinta y dos antes de aparecerse la de México; y es tan semejante a
esta, que parece la tomd la Virgen por idea para sacar en la Mexicana
una perfecta copia. Celebrando esta conformidad, y que es mas anti-
gua la de nuestro Coro (...) Por esta razén algunos, que vienen de la
Nueva Espana, si entran en nuestro Coro, luego sin detenerse dicen:
Virgen de Guadalupe de México: assi la llaman festivos, y admirados,

porque como a tal la reconocen devotos sus afectos™.

2 Ibidem pp. 144-145.



Nuestro fraile continua justificando las diferencias y razones de
las mismas, pero creemos que, para los objetivos de este libro, bas-
tarfa con sefalar, en palabras de Fray Francisco José, que: “...toca
a los juicios de Dios, que no debemos investigar curiosos, sino es

venerarlos rendidos...”>.

3 Ibidem p. 146.






LA VIRGEN DE GUADALUPE DE
EXTREMADURA EN AMERICA DEL SUR.
DEVOCION E ICONOGRAFIA

PiLaR MoGoLLON CaNO-CoORTES
Universidad de Extremadura

RArAEL LOPEZ GUZMAN
Universidad de Granada

INTRODUCCION

La Virgen de Guadalupe extremefia se difunde en América a par-
tir de finales del siglo XVI por la llegada al territorio del antiguo
virreinato de Pert del fraile jer6nimo Diego de Ocafa, asi como
por el traslado de los grabados de la virgen y por la devocién de los
espafioles que residian en el Nuevo Mundo, especialmente de los
numerosos extremefos'.

El jerénimo Diego de Ocana, procedente del monasterio de
Guadalupe, realizé un viaje por América del Sur durante al menos
seis anos; relatdindonos sus peripecias en el manuscrito que se
conserva en la biblioteca universitaria de Oviedo (Espafa)” en el

1 Este texto es una nueva version de los articulos publicados en “Quiroga. Revista de
Patrimonio Iberoamericano” n° 12 (2017), pp. 46-57 y n° 13 (2018), pp. 46-56.

2 Relacion delviaje de Fray Diego de Ocaria por el Nuevo Mundo (1599-1605). El manuscrito
se puede descargar en lared: heep://digibuo.uniovi.es/dspace/handle/10651/27859 (consulta,
10 de diciembre de 2016). No obstante, hay distintas publicaciones, a veces fragmentarias,
del mismo. La mds completa, ademds de sus excelentes comentarios introductorios, es la de
LOPEZ DE MARISCAL, Blanca y MADRONAL, Abraham (Eds.). Fray Diego de Ocana.
Viaje por el Nuevo Mundo: de Guadalupe a Potosi, 1599-1605. Madrid: Iberoamericana,
2010 (en esa edicién colabora el Instituto Tecnoldgico de Monterrey).

II



que se indica que realizé seis pinturas con la imagen de la virgen
extremena, que debieron servir de modelo de las reproducciones de
las virgenes de Guadalupe en el Nuevo Mundo durante décadas.
Su capacidad pictérica y su procedencia del mismisimo monasterio
extremeno le permitia hacer copias veridicas que incrementaban la
devocién, a la vez que creaba cofradias para asegurar la continuidad
del culto y de las donaciones “...que este a sido el pringipal intento
que de contino e tenido, y me a movido a hazer estas ymagines
que sea su memoria perpetua para que assi lo sean también las
limosnas...”.

Diego de Ocafia nos informa en su manuscrito que en el viaje
por tierras americanas llevé 300 ejemplares del libro “Historia
de Nuestra Sefiora” del padre fray Gabriel de Talavera que habia
sido publicado pocos afios antes de su partida®. Esta obra debié
de tener al menos una reedicién pues algunos ejemplares, como
el conservado en la Biblioteca del IX Marqués de la Encomienda
del Centro Universitario Cultural Santa Ana en Almendralejo
(Badajoz), uno de los dos voliumenes de la Biblioteca Nacional
de Espana (R/30597) y el de la Biblioteca Municipal de Toledo’,
difieren en la tipografia y en la caja del texto de los primeros folios
de otros ejemplares existentes en la Bibloteca del Monasterio de
Guadalupe (Ciceres), la Biblioteca de Extremadura en Badajoz, la
Puablica Provincial de Céddiz o el segundo ejemplar conservado en

la BNE (R/29919). En cualquier caso, en todas las publicaciones

3 Manuscrito de fray Diego de Ocana, fol. 357 r.

4 Manuscrito de fray Diego de Ocafia, fol. 14 r.

s TALAVERA, Gabriel de. Historia de Nuestra Sesiora de Guadalupe, consagrada a
la soberana magestad de la Reyna de los Ange/es, milagrosa patrona de este sanctuario.
Toledo: Tomds de Guzmdn, 1597. Ejemplar digitalizado en Biblioteca Virtual del
Patrimonio Bibliografico. Copia digital. Madrid: Ministerio de Cultura. Subdireccién
General de Coordinacién Bibliotecaria, 2006 http://bvpb.mcu.es/es/consulta/
registro.cmd?id=397584 [Fecha de acceso: 1 de febrero de 2017].

I2



se repite en la portada una ldmina en la que aparece el titulo de la
obra, el autor, el ano, el lugar de edicién y un elegante jarrén de
azucenas alusivo al monasterio mariano asi como su autoria en el
borde inferior, Petrus Angelus fecit. Los libros tuvieron un segundo
grabado calcogrifico en la pdgina siguiente con la imagen de la
Virgen de Guadalupe que, a pesar de ser de la misma época y
presentar una iconogréfica similar, son dos obras distintas.

Pedro Angelo fue un grabador de finales del siglo XVI y
principios del XVII de reconocida fama porque segin describe
Cedn: “dibuxaba con correccién y grababa con limpieza™. El
mismo autor nos informa que realizé diferentes estampas de
devocidén asi como los retratos de los cardenales Tavera (1603) y
Cisneros (1604). Firmé un grabado de la Virgen de Guadalupe con
el que se ilustré la contraportada del cédice manuscrito realizado
en el scriptorium guadalupense del Oficio sabatino de la Virgen,
conservado en la Biblioteca de Extremadura de Badajoz, dedicado
al Papa Gregorio XIII que fue escrito por el padre jerénimo fray
Gabriel de Talavera’, el mismo grabado firmado se conserva en uno
de los ejemplares anteriormente citados de la Biblioteca Nacional
de Espana (R/29919)y en otros libros se repite el grabado sin la
firma, como ocurre en el conservado en Toledo, Almendralejo y en

el otro ejemplar de la Biblioteca de Madrid (R/30597).

6 CEAN BERMUDEZ, Juan Agustin. Diccionario histérico de los mds ilustres profesores
de las bellas artes en Espana, Madrid, Real Academia de Bellas Artes (1749-1829). Madrid:
Real Academia de Bellas Artes, 1965, Tomo I, p. 31.

7 Biblioteca de Extremadura en Badajoz, Officium sabbathinum Bleatae] Vlirginis]
Mlariae] apud inclitam ipsius almae matris aedem ac sanctuarium toto terrarum
Orbe miraculorum gloria clarissimum titulo de Guadalupe:ad modum festi Duplicis
ritu perpetuo celebrandum: ex indulto et priuilegio sanctissimi Domini nostri Gregorii
diuina Prouidentia Papae XIII. Manuscrito realizado por fray Gabriel de Talavera,
h. 1600. FA-M 270.

13



EL PUNTO DE PARTIDA: EL MONASTERIO EXTREMENO
DE SANTA MARIA DE (GUADALUPE.

Fray Diego de Ocana habia profesado en 1588 en el monasterio
de Guadalupe (Céceres) y fue seleccionado por la comunidad
jerénima, junto a fray Martin de Posada, para difundir el culto
de la Virgen, para cobrar mandas y recoger limosnas en el nuevo
mundo por su “prudencia, fidelidad y religién™. Guadalupe
se habia convertido desde mediados del siglo XIV en un lugar
de veneracién y peregrinacién, como se reconoce en la carta de

Fig. 1. Guadalupe. Fachada de la iglesia del Real Monasterio de Santa Maria de
Guadalupe. Foto: Pilar Mogollén Cano-Cortés.

8 GARCIA, Sebastidn. Guadalupe de Extremadura en América. Madrid: Comunidad
franciscana de Guadalupe, 1990, pp. 104 y 105.

14



Alfonso XI escrita en Cadalso el dia de navidad de 1340°, y pasé
a ser durante cuatrocientos anos el primer centro de peregrinacién
mariana de la Peninsula'® al llegar a sus muros devotos peregrinos
procedentes de diversos puntos de Europa'' y de América'?.

El origen del monasterio y de la puebla de Guadalupe se debe
a la milagrosa aparicién de la Virgen a un pastor que cuidaba su
rebano en la Sierra de las Villuercas, en el noroeste de la provincia

9 “...porque la hermita de Santa Maria que cerca del rio que dizen Guadalupe era cassa
muy pequenna e estaba derribada, las gentes que y venian a la dicha hermita en romeria por
devocion no avian do estar...”, AHN (Archivo Histérico Nacional), Clero, Legajo 1422/2,
Privilegio de Alfonso XI por el que manda construir la iglesia de Guadalupe, al tiempo que
le concede la martiniega de 50 pobladores, otorga suelos para hacer casas y labranza, y le
convierte en un priorato bajo su patronazgo, 25 de diciembre de 1340. Cifr. CERRO
HERRANZ, M=# Filomena. Documentacion del Monasterio de Guadalupe. Siglo XIV.
Ciceres: Diputacién de Badajoz, 1987, p. 7.

10 ALVAREZ, Arturo. Guadalupe en la América Andina. Madrid: Studium Ediciones,
1969, p. 7.

11 En una Cédula dada en Valladolid el 24 de diciembre de 1519 conservada en el
Archivo General de Simancas, Registro General el Sello, se ordena la detencién de unos
peregrinos franceses por haber robado a un romero polaco que venia de Santiago y que
iba camino de Guadalupe: “Juanes de part natural del Reyno de Polonia nos hizo relacién
por su peticion diziendo que el yendo en romeria a nuestra senora de Guadalupe llegando a
la villa de Valladolid se juntaron con el ciertos franceses que yvan el dicho viaje e romeria e
estando en casa de gironimo anches de san estevan escrivano piblico e vecino de la dicha villa
de Valladolid los dichos franceses la urtaron e robaron mucha pedreria e rosario que traya de
Santiago e tres ducados de otro e otras muchas cosas que traya de mas en una barjulera...”.
En: AZCARATE, José M2. Datos histérico-artisticos de fines del siglo XV y principios del
XVI. Col. De Documentos para la Historia del Arte en Espana. Vol. 2. Zaragoza: Real
Academia de Bellas Artes de San Fernando: Museo e Instituto de Humanidades “Camén
Aznar”, 1982.

12 GARCIA, Sebastiin y ROVIRA, Elisa. “Guadalupe en Indias: Documentos del
Archivo de Guadalupe”. En: Aczas del Congreso Extremadura en la evangelizacion del Nuevo
Mundo. Madrid: Ed. Turner, 1990, pp. 669-768; v, GARCIA, Sebastidn. “Guadalupe de
Extremadura: su proyeccién americana”. En: GARCIA, Sebastidn (Coord.), Guadalupe.
Siete siglos de fe y de cultura, Madrid, Ed. Guadalupe, 1993, pp. 506-521. En el Archivo
del Monasterio de Guadalupe se conservan dos cédices que recogen gran parte de la infor-
macién, Cddices 85 y 90.

15



de Cdceres. Segtin el profesor Sinchez Salor la antigua leyenda
empezaria a formarse al mismo tiempo que surgié la imagen a
finales del siglo XII y pasaria primero por una fase oral durante
mds de dos siglos "hasta adquirir forma escrita a finales del siglo
XV”By ser difundida en diversos cédices medievales conservados
en varios archivos y bibliotecas'®. La leyenda dice que la imagen
llega a Espana al ser regalada por el papa San Gregorio a San
Leandro de Sevilla, que fue enterrada por unos clérigos sevillanos
cuando los drabes llegaron a la peninsula, que mds tarde se
apareci6 al cacerefio Gil Cordero cuando trataba de desollar a
una vaca que se habia perdido hacia tres dias y que encontré
cerca del rio Guadalupe. En ese instante resucit6 el animal y se le
apareci6 la “Reina Soberana” y “Madre del Redentor del mundo”,
quien le anuncia que en aquel lugar estaba su imagen y que allf
se levantaria “un edificio célebre y famoso santuario”. Se indica
también que Maria ordend al pastor que fuese a Ciceres para
informar del suceso a los sacerdotes y clérigos de la villa y que
regresara con ellos para desenterrar su imagen y elevar alli una
capilla en su memoria®.

13 SANCHEZ SALOR, Eustaquio. Guadalupe, leyenda e imagen, Badajoz, Asamblea de
Extremadura, 1995, p. 126.

14 La relacién de todos los cédices y publicaciones estd recogida en GARCIA, Sebastian,
“Guadalupe: Santuario, monasterio y convento”. En: GARCIA, Sebastidn (Coord.).
Guadalupe. Siete siglos de fé y cultura. Madrid: Ediciones Guadalupe, 1993, pp. 21-25.
Dos cédices del siglo XVI en los que se contiene dicha leyenda han sido publicados:
ECI]A, Diego. Libro de la invencidn de esta Santa Imagen de Guadalupe; y de la ereccion y
Sfundacion de este Monasterio; y de algunas cosas particulares y vidas de algunos religiosos de é/
(s. XVI). Edicién y notas de fray Arcdngel A. Barrado. Cdceres: Publicaciones de FET y
de la JONS, 1956; y TALAVERA, Gabriel de. Historia de Nuestra Sefiora de Guadalupe,
consagrada a la soberana magestad de la Reyna de los Ange/e:, milagrosa patrona de este sanc-
tuario. Toledo: Tomas de Guzmadn, 1597.

15 TALAVERA, Gabriel de. Historia de Nuestra Sefiora... Op. cit., Lib. 1, Cap. 3, fols.
13y 14.

16



Guadalupe conté con el patrocinio real desde el siglo XIV, gracias
al reconocimiento del monarca Alfonso XI por el triunfo obtenido
en la batalla del Salado (1340) tras haberse encomendado a la
Virgen de Guadalupe'®. A partir de entonces el monasterio recibird
diversos privilegios y concesiones reales, a los que se afadieron las
donaciones y las limosnas de los fieles que contribuirdn al aumento
de las propiedades del monasterio y a la prosperidad econdmica.
Su fama y renta se afianzard al convertirse en pantedn real, estdn
enterrados Enrique IV de Castilla y su madre Marfa de Aragén,
asi como Dionis de Portugal y su esposa; ademds de ser el lugar
escogido como tdltima morada por obispos y nobles.

Contribuyé a su difusién el que se convirtiera durante la Edad
Media y Moderna en un lugar de descanso de reyes y encuentro de
célebres personalidades de la historia. Estin documentadas numerosas
estancias de los Reyes Catélicos en el monasterio extremefio y
algunos hechos senalan que se convirti6 en un espacio privilegiado y
frecuentado por los monarcas, como es el que la reina Isabel dispusiera
que un ejemplar de su testamento se guardase en Guadalupe o que
Fernando el Catdlico hiciese su tltimo testamento en Madrigalejo en
1516, situado a corta distancia del cenobio, al sorprenderle la muerte
cuando venia a Guadalupe. También frecuentd el lugar Carlos V, una
de las veces acompanado por el embajador veneciano Navagero, y en
1576 Felipe II se reunié aqui con su sobrino el rey de Portugal. Al
monasterio llegd Cristdbal Colén tras su primer viaje para dar gracias
a la Virgen por salvar del naufragio a su tripulacién y en el segundo
viaje puso el nombre de Ntra. Sra. de Guadalupe a una de las islas
de las Antillas. Herndn Cortés sintié también gran devocién a la
Virgen y envié donaciones y exéticos regalos.

16 TERRON ALBARRAN, Manuel, “El nombre de Guadalupe”. En: GARCIA,
Sebastidn (Coord.). Guadalupe. Siete... Op. cit., p. 164-165.

17



Fig. 2. Guadalupe. Vista del conjunto monacal con la sierra de las Villuercas al fondo.
Foto: Pilar Mogollén Cano-Cortés.

Cuando fray Diego de Ocana partié de Guadalupe ain vivia
el real monasterio su edad de oro, era un centro mariano al
que acudian cientos de peregrinos para venerar a la milagrosa
imagen y en accién de gracias por los favores recibidos. Los
numerosos peregrinos que llegaban a Guadalupe relataron
multiples milagros de la Virgen que fueron copiados por los
monjes, como se comprueba por el manuscrito C-1 del Archivo
del Monasterio que da a conocer los centenares de milagros
recogidos entre los siglos XV y XVI". Su condicién protectora

17 DIAZ TENA, Ma Eugenia. (Estudio y transcripcién), Los milagros de Nuestra Seiiora
de Guadalupe (siglo XV y principios del XVI), edicion y breve estudio del manuscrito C-1 del
archivo del monasterio de Guadalupe, Mérida, Editora Regional de Extremadura, 2018.

18



frente a los peligros del mar aparece en numerosas ocasiones en
la relacién de los milagros en los que se relatan la intercesion de
la Virgen.

Parte de estos milagros, junto a su leyenda, fueron transmitidos
en las series de los cuadros encargados por la comunidad jeré6nima
para ocupar los muros del claustro principal del monasterio y la
subida al camarin, de los que hoy se conservan dos conjuntos reali-
zados por artistas durante los siglos XVII y XVIII. En ellos se selec-
cionaron y difundieron un grupo de narraciones que ilustraban y
ensefiaban los hechos mds célebres de la Virgen de Guadalupe.

Fray Dieco pE OcaRa:
DE GUADALUPE AL NUEvOo MuNDO"®

Una importante fuente de ingresos para el monasterio fueron las
Demandas de nuestra Sefiora, manifestacién devocional que estable-
cié Alfonso XI en 1348" que eran limosnas para los vivos y “deuda
y legado forzoso en las disposiciones y Gltimas voluntades de los
difuntos™®. Tras un periodo de crisis, se reforzardn estas demandas
por disposicién de Felipe II al ampliar en 1595 las mandas a tierras
americanas, como informa en su crénica fray Gabriel de Talavera:

“Del principio y origen que tuuieron las limosnas que se pide en
nombre de nuestra Sefiora de Guadalupe.

18 Agradecemos el apoyo prestado en Sucre por Marcela Casso Arias y Bernardo Gantier,
asi como el asesoramiento de Cinthia Patricia Giménez Arce y las aportaciones de Yolanda
Guasch Mari.

19 ALVAREZ, Arturo. “Guadalupe devocién universal”. En: GARCIA, Sebastiin
(Coord.), Guadalupe... Op. cit., p. 230.

20 TALAVERA, Gabriel de. Historia..., Op. cit., Tratado IIII, 12, fols. 452.

19



[...] Y no contentdndose este poderoso Monarcha anduuiessen las
demandas por su Reyno de Castilla, y Aragén, mandé (suplicdndoselo
yo en nombre esta santa casa, afio de noventa y cinco) se introduxessen
en el nobilisimo de Portugal, como solia en tiempo de los Reyes pas-
sados hazerse, con mucha piedad y deuocién de aquel Reyno. No paré
aqui su piadoso 4nimo, queriendo passasse esta misericordia a las mas
remotas y apartadas regiones de los Indios, pareciéndole era muy justo
acuda todo el mundo con sus limosnas y liberalidades, pues todo el ha
gozado de las de nuestra Sefiora, de sus ilustres milagros y continuos

uas las mercedes inmensas con que le ha obligado esta sefiora[...]”."!

Los jerénimos de Guadalupe desarrollaron una organizada ges-
tién para recibir estos ingresos, como se puede comprobar por
la documentacién conservada en el archivo del monasterio de
Guadalupe sobre las Fundaciones y Mandas de los devotos fallecidos
en América, y explica el viaje del monje profeso de Guadalupe fray
Diego de Ocana por tierras del nuevo mundo®.

Once afios después de haber profesado en el cenobio extremeno
fray Diego inicia su viaje, en compafifa de fray Martin de Posada, y
en 1608 ya habria fallecido, probablemente en México, al recogerse
en el necrologio del monasterio una nota en la que se dice que en
noviembre de ese ano habia llegado a conocimiento de la comuni-
dad la muerte del fraile”. Las dltimas noticias que se tienen de fray
Diego estén documentadas en la navidad del afo 1604, cuando al
final de su manuscrito manifiesta su intencién de partir a México*.

21 Ibidem, Tratado III1, 12, fols. 453 y 454.

22 AM.G. Fundaciones y Mandas de devotos fallecidos en América, que las fundan en el
Monasterio, Legajo nim. 60. Crf. MONTES BARDO, Joaquin. Iconografia..., Op. cit.,
pp- 31y 32.

23 GARCIA, Sebastign. Guadalupe de Extremadura en América. Madrid: Comunidad
franciscana de Guadalupe, 1990, pp. 104-106.

24 CAMPOS, Francisco Javier. “Dos crénicas guadalupenses de Indias: los padres

20



La eleccién de Fray Diego de Ocana para este cometido era per-
fecta. Se trataba de una persona sélidamente formada en lo tocante
a la religién, a lo que unia ciertas habilidades de artista y literato,
lo que le supondrd beneficios a lo largo de su viaje. Ademds, aparte
de su formacién religiosa, debié especializarse como copista e ilu-
minador de libros en la biblioteca de la institucién.

El 3 de enero de 1599 inicia su viaje en compania de fray
Martin de Posada, dirigiéndose primero a Sevilla y, mds tarde, a
Sanltcar de Barrameda (Cddiz) donde embarcaron con destino
a Tierra Firme. Tras dos escalas en Puerto Rico y Cartagena de
Indias, arribaron a Portobelo, atravesando el istmo para llegar a
la ciudad de Panami. Después de varios meses de reposo, ya que
fray Martin estaba enfermo, embarcaron para Lima, descendiendo
del barco en la ciudad de Paita por la agravacién de la afeccién de
su companero de viaje, el cual falleci6 en esta poblacién peruana.
A partir de este lugar, fray Diego de Ocafa seguird el viaje en
solitario, relatdindonos en su manuscrito tanto sus penas como sus
momentos de éxito.

Primero llegd a la ciudad de los Reyes, Lima, donde entablé con-
tacto e inform¢ de su actividad tanto al virrey, don Luis de Velasco,
como al arzobispo, fray Toribio de Mogrovejo, ya que llevaba una
real cédula expedida por el rey Felipe II en 1598 autorizando su
labor. Desde Lima se dirige hacia el Sur, llegando a los confines de
lo que serfa actualmente Chile, concretamente hasta Chiloé. Aqui
le sorprende un levantamiento indigena que le obliga, para salvar
su vida, a emprender viaje hacia el interior, buscando las tierras de
Tucumdn (Argentina) y Paraguay, para, finalmente, llegar a Potosi

Diego de Ocafa y Pedro del Puerto”. En: GARCIA, Sebastiin (Ed.). Guadalupe de
Extremadura: dimension hispdnica y proyeccion en el Nuevo Mundo. Madrid: Ediciones

Siruela, 1993, p. 420.

21



el 18 de julio de 1600. Itinerario que va ilustrando con mapas y repre-
sentaciones de indigenas coloreados™.

Serd en la ciudad minera donde le cambia la fortuna consiguiendo
que la devocién hacia la Virgen de Guadalupe se establezca y comiencen
importantes contribuciones de limosnas al monasterio matriz. Aunque
no era el punto y final de su viaje, es cierto que en el horizonte cultural
y simbdlico del momento, la ciudad de Potosi significaba riqueza. No
hay que olvidar que el objetivo de nuestro fraile no era otro que asentar
el culto a la Virgen de Guadalupe, lo que se traduciria en donaciones
econémicas que irfan a parar a Extremadura para el mantenimiento de
sus servicios de cardcter general y social. En este sentido tenemos que
comentar que fue frecuente durante la Edad Moderna enviar desde los
centros de culto de Espana demanderos o procuradores que incrementa-
ban la devocién de advocaciones concretas a la vez que recogian mandas
testamentarias, donativos y limosnas para los centros matrices.

El fraile guadalupano cuando llega a Pert se encuentra con que
otros demandaderos que habian llegado antes que él, concretamente
cita en varias ocasiones a fray Diego de Losal*, no habian conseguido

el objetivo de asentar de forma indefinida el culto a la Virgen de

25 El manuscrito de Ocafa tiene 28 ilustraciones. Cuatro representan mapas ocu-
pando las dos pédginas consecutivas, pudiéndose unir para conformar el perfil de la
costa de Chile desde el puerto de Coquimbo hasta la isla de Chiloé, todos colorea-
dos. Ademds tenemos 20 representaciones de personajes que responden a tipologias de
naturales o retratos concretos. Todos tienen color a excepcién de 4. Hay, ademds, una
imagen del cerro de Potosi y el dibujo de tres llamas, estos solo perfilados a tinta. Aparte
de los dibujos cartogréficos, es muy interesante por su composicion y valor estético el
que representa a uno de los lideres indigenas que se levantaron contra los espafioles en
1598, identificado como Anganamon por Ocana, que luché y dio muerte al goberna-
dor espafiol Martin Garcia Ofiez de Loyola. En dos pdginas el fraile representa la lucha
a caballo con lanzas de ambos, valorando los escorzos para dar movimiento al dibujo y
claroscuros que otorgan realismo a la composicidn.

26 Este habia sido enviado por el monasterio de Guadalupe en 1587 con resultados limi-
tados, aunque quedaron consignadas algunas limosnas que recogeria fray Diego de Ocafa.

22



Fig. 3. Mapa del territorio chileno entre las ciudades de Santiago y Chilldn.
Fray Diego de Ocafa. Manuscrito, fol. 81.

Fig. 4. Lucha entre el yanacona Anganamon y el gobernador Martin Garcfa de
Loyola. Fray Diego de Ocana. Manuscrito, fol. 94

23



Guadalupe vy, por otro lado, otras érdenes religiosas o el clero secular
habian instituido capillas y ermitas dedicadas a la guadalupana con
esculturas o pinturas de poco arte y menos parecido, pero que recau-
daban ciertas limosnas que, légicamente, se quedaban en Perd.

Ocana llega a América armado al menos literariamente. Se docu-
menta en su texto que portaba 300 ejemplares de la “Historia de
Nuestra Senora de Guadalupe” de fray Gabriel de Talavera editado
en 15977. Hemos de pensar que también le acompanaban algunas
estampas de la Virgen y, por supuesto, una pequena escultura de la
que no se separaba. Con estos elementos pretende dejar a su paso
documentacién fidedigna del culto e historia guadalupana, incremen-
tar la devocién y que esta se mantenga en el tiempo. Pero, ademis,
contaba con un instrumento mucho mds eficaz: su capacidad artistica
visible en los dibujos presentes en el manuscrito.

Fig. 5. Indio de la ciénaga de Purén y el gobernador don Alonso de Sotomayor.
Fray Diego de Ocana. Manuscrito, fol. 104.

27 TALAVERA, Gabriel de. Historia..., Op. cit.

24



Fig. 6. Indio del Tucumén y de Buenos Aires. Traje de las indias de Buenos Aires
y de Tucumdn. Fray Diego de Ocana. Manuscrito, fol. 131.

El fraile es consciente del valor de la imagen y, de hecho, comenta
en varios momentos de su relato: “...me parecié que convenia dexar
memoria viva, y ninguna mejor que las ymagines con las quales tienen
grandissima devoccion...”?. A lo largo del manuscrito nos cuenta las
pinturas de la Virgen que realiz6, al menos las mds importantes. La
primera la hizo en Panamd, aunque la dejaria en un oratorio particular
de la ciudad de Safia (Perti). Después realiza un lienzo en Lima que seria
instalado en una nueva ermita donde conforma la cofradia: “Hizose una
ymagen muy linda, y rica del mismo tamafio de la de Espana pintada en
lienzo y alli puestas muchas perlas y piedras de exmeraldas, y con tanta
curiosidad que toda la ¢iudad acude a velar™. Mds adelante, cuando

regresa de Potosi y Sucre hacia la ciudad de los Reyes, pinta dos mds: una

28 Manuscrito de Fray Diego de Ocaia, fol. 30 v.
29 Manuscrito de Fray Diego de Ocana. Fol. 58 r.

25



en Cuzco® y otra en Ica®. Ahora bien, las dos mds importantes son las
que disena para la sede de la Audiencia y para la ciudad minera, siendo
la primera elevada a rango de patrona de Charcas en época virreinal.
Volviendo a su itinerario, su primera actividad cuando llega
a Potosi es recuperar 20.000 ducados de limosnas que pertenecian
al monasterio de Guadalupe y que nunca habian sido remitidos a
Espana, los cuales fueron solicitados al Virrey, siendo el presidente de
la Audiencia de Charcas que llegé a Potosi, don Alonso Maldonado
de Torres, quien hizo todo lo posible para que se recuperara y enviara
dicha cantidad. En agradecimiento, Ocafa realiza un lienzo que le
regala, ya que don Alonso era muy devoto de la Virgen de Guadalupe.
Pero su objetivo, como ya hemos indicado, no era solo la colecta, sino
el mantenimiento en el tiempo. Para ello organiza una cofradia® y decide

30 En la capital incaica encontré dos imdgenes de la Virgen de Guadalupe que estaban
desde la época de fray Diego de Losal, una en la capilla de don Melchor Inga, en la iglesia
de San Francisco, y la segunda en la parroquia de San Blas. Aqui lo que va hacer es renovar
la imagen de San Francisco, que llama la de los espafioles, frente a la otra que estaba en
parroquia de indios. Cuando termind el lienzo se trajo en procesion desde el convento de
Santa Clara. Cfr. Manuscrito de fray Diego de Ocafia, fol. 331 r.

31 En la villa de Ica se encuentra que habia en la iglesia mayor cofradia de Nuestra
Sefiora de Guadalupe teniendo en la iglesia “...una ymagen pequefia y morenita en un
altar con poco adorno, y que la cofradia que avia era de los indios, y para quitar aquella
memoria de aquella imagen, y que las limosnas que se pidiessen fuesen todas para nuestra
Sefiora de Guadalupe de los reynos de Espana determiné de tomar travajo y de hazer
una ymagen como las demds que dexo en otros pueblos la gente acudié con devogién, y
dieron para el adorno della muchas perlas, y esmeraldas y assi la hice muy curiosa como
las demds...”. Manuscrito de Fray Diego de Ocafia, fols. 358 v.-359 r.

32 La organizacién de cofradias fue uno de los mecanismos mejor utilizado para la
organizacién social y religiosa durante el periodo virreinal, aunque su excesiva prolife-
racién ocasionaba problemas de mantenimiento sobre todo en los 4mbitos rurales. La
exposicién publica de estas cofradias se realizaba en las fiestas donde desfilaban segtin
una normativa muy estricta, pero donde podian exhibir toda su riqueza y posiciona-
miento en la sociedad virreinal. Sobre este tema, con alusiones de interés a la Virgen
de Guadalupe de Sucre, Cfr. BRAVO GUERREIRA, M# Concepcién. “La religiosi-
dad popular en las sociedades virreinales de las Indias Espafiolas”. Revista Memoria y
Civilizacién, 10, (2007) pp. 7-37.

26



Fig. 7. El cerro de Potosi. Fray Diego de Ocafia. Manuscrito, fol. 169.

pintar una imagen de la Virgen al dleo, técnica que utilizaba, segin
dice, por primera vez “Y yo con buen zelo y animo tomé los pince-
les del olio cosa que en toda mi vida avia hecho solo con la noticia
que yo tenfa de la yluminacién, y guidndolos la Virgen Sanctisima,
hige una ymagen con tanta perfection del mesmo alto y tamafio
de la de Espana que toda la villa se movio a mucha devocién...”.
Pero, posiblemente consciente de sus limitaciones artisticas, tuvo la
brillante idea de activar a los mayordomos de la cofradia, personas
influyentes en la sociedad potosina, que comenzaron a juntar per-
las, esmeraldas y otras piedras preciosas de las sefioras de Potosi.
Estas quedarian integradas en el cuerpo de la pintura como parte
de la vestimenta, lo que reduciria su accién artistica a los rostros de

33 Manuscrito de fray Diego de Ocana, fols. 148 v- 149 r.

27



la Virgen y el Nifo, asi como las manos correspondientes. Habia
otra razdn derivada de este resultado estético. La cofradia, una vez
que ¢él se fuera, no tendria gastos de mantenimiento, sefialando: “...
que toda esta limosna que se junta entre afo todo es para Espana,
y con la ymagen no se gasta nada porque la hize pintada con essa
consideracidn con tantas perlas y piecas de oro sobrepuestas que es
mas curiossa que si fuesse de bulto porque no tuviessen achaque de
mandar para mantos ni para sayas destas limosnas...”*, por lo que
la casi totalidad del dinero recogido por la cofradia irfa al monas-
terio matriz. A ello anade que situé la imagen en el altar mayor
de la iglesia de San Francisco, lo que hacfa que tampoco necesitara
de una capilla con los consiguientes gastos de capelldn y cera. Solo
la celebracién anual requeriria de gastos extraordinarios, pero eran
minimos en relacién a lo que se estimaba recaudar®.

De hecho, cuando tras la procesién que se llevé a cabo para ins-
talar el cuadro en la iglesia franciscana, fray Diego sittia un estrado
en la puerta del convento para asentar cofrades y nos dice: “...que
si a esta sazén tuviera yo en Potossi sobre la messa donde estava
veintemill o treintamill estampas todas las gastara porque cada uno

34 Manuscrito de fray Diego de Ocana. Fol. 150 r. Esta intencionalidad del fraile no es perci-
bida por la sociedad de Charcas donde, en cambio, se celebra esta opcidn estética como sincre-
tismo entre la Guadalupe de Extremadura y la de Charcas. As{ dice una de las coplas dedicadas
a la Virgen: “Rostro y manos solamente / de Guadalupe vinieron, / lo liberal en las manos / y en el
rostro lo halagiierio./ Semblantes, luces, colores, /su belleza los muda por momentos. / Agradecida La
Plata | a sus favores inmensos / sus mds preciosos tesoros / le consagran con afectos: / rubies, perlas,
diamantes, que forman lo restante de su cuerpo”. Cfr. EICHMANN OEHRLI, Andrés. “La
virgen extremefia de Guadalupe en Charcas”. En: ARELLANO, Ignacio y GODOY, Eduardo
(Eds.) Zémas del barroco hispanico. Madrid: Iberoamericana, 2004, p. 84.

35 Elsistema propuesto por fray Diego de Ocafia no funciond correctamente y, poco a poco,
lo recaudado se fue quedando en Potosi. Asi lo comenta fray Fancisco de San José en su libro
de 1743. Cfr. SAN JOSEPH, Fray Francisco. Historia Universal de la primitiva y milagrosa
imagen de Nuestra Serora de Guadalupe. Fundacion, y Grandezas de su Santa Casa, y algunos de
los milagros que ha hecho en este presente siglo. Madrid: Antonio Marin, 1743, pp. 200-201.

28



la llevara para tenella en su aposento, y por cada una lo menos que
podian dar era un pesso de plata que son ocho reales ya lo embié a
pedir muchas veces y no me lo embiaron, y en tres afios primeros
no regevi una carta de mi convento...”*. Comentario del buen fun-
cionamiento de la devocién asentada y critica a la relacién con el
monasterio de Guadalupe, donde no sabemos las noticias que tenfan
de él en aquellos momentos, ni las razones por las que no enviaron
las estampas solicitadas®.

Este tema aparece reiteradamente en el texto de Ocana y nos
ejemplifica perfectamente la importancia de la imagen en el mante-
nimiento de los usos religiosos. En otros apartados del manuscrito
nos indica la alta devocién que tenian los indigenas a la Virgen de
Guadalupe en Potosi a la que llamaban “la gran chapetona”, los cua-
les no podian formar parte de la cofradia pero daban algunas limos-
nas y él podria haberle ofrecido estampas®®. Légicamente la devocién
se incrementa con los milagros y, en este sentido, relata que la Virgen

salvé a varios indigenas que quedaron enterrados en una mina®,

36 Manuscrito de fray Diego de Ocaia, fol. 158 v.

37 Las quejas sobre sus hermanos de la casa matriz aparecen en otros momentos dificiles del
relato. Por ejemplo, una noche en que estuvo a punto de morir en la nieve en el itinerario entre
Huamanga y Lima dice: “...pues como Seriora que me a traido mi fortuna o por mejor decir mis
pecados a morir en un desierto enterrado en nieve estando los monjes de Guadalupe bien cenados y
recagidos en sus celdas y yo que no ando haciendo mis negocios sino los vuestros pidiendo limosnas
para dar de comer a los peregrinos que acuden a vuestra cassa, y yo tengo de morir de hambre y
pereger de frio esta noche en este desierto...”. Manuscrito de fray Diego de Ocafia, fol. 346 v.

38 De hecho, después del milagro que se relata a continuacién, parece que fray Diego de
Ocana pinté otra serie de lienzos como relata fray Francisco de San José ante la demanda
existente por parte de los potosinos: “..dexd a particulares en esta Villa muchos Retratos de
la Santa Imagen, pues se detuvo en ella bastante tiempo, y no le dexaria el amor, y grande zelo,
con que procuraba las glorias de la Madre de Dios, tuviesse ociosa su habilidad, hallando en los
Potosinos tan fervorosos afectos par sacrificar sus corazones a la Santissima Virgen en las sagra-
das aras de su milagrosa imagen”. Cfr. SAN JOSEPH, Fray Francisco. Historia Universal. ..
Op. cit., pp. 202-203.

39 De nuevo, a raiz de este milagro, vuelve a apostillar el tema de las estampas: “...V

29



razén por la que: “Llamavanla los indios chapetona que quiere decir,
ymagen nueva en la tierra y como yo la pinte un poquito morena,
y los indios lo son decian que aquella sefiora era mas linda que las
otras ymagines, y la querfan mucho porque era de su color...”*.

Al ano siguiente, en la celebracién del ocho de septiembre, Ocafa
seguia en Potosi. En las fiestas del primer aniversario presidié la misa
pontifical el obispo de Charcas, don Alonso Rodriguez de Vergara,
que era extremefio. Este pidi6 al fraile que pintara otra Virgen para La
Plata (Sucre)*'. Ademds, en esta ocasién se puso en escena la “Comedia
de Nuestra Sefiora de Guadalupe y sus Milagros”™* que habia sido
compuesta por el propio fray Diego de Ocafia, mostrando de esta
forma sus dotes literarias.

Para atender la demanda del obispo de Charcas, fray Diego de
Ocana se traslada en los primeros dias de noviembre de 1601 a Sucre.
Al igual que habia sucedido en Potosi, las sefioras pudientes de La
Plata y el propio obispo van a aportar joyas para completar la pintura.
Ocana describe y valora minuciosamente cada una de las piezas de

plata, oro o piedras preciosas que va integrando, donde y cémo lo hace,

si entonces tuviera estampas de nuestra Seniora cincuenta mill gastara, y otros tantos ducados
perdi6 la cassa por no avérmelas embiado como yo las pedi que en cinco asios no hige otra cossa
en todas las flotas sino pedir esto”. Manuscrito de fray Diego de Ocafia, fols. 163 v.-164 r.

40 Manuscrito de fray Diego de Ocafa, fol. 163 v.

41 Es curioso senalar que Fray Francisco de San José cuando escribe en 1743, que
conoce la historia de la pintura de la Virgen de Guadalupe de Potosi realizada por fray
Diego de Ocafia, en cambio otorga la imagen de Sucre a una historia milagrosa donde
un dia incierto aparecié un cajén con la imagen dentro y una inscripcién que decia: “Al
Venerable Dean, y Cabildo de la Santa Iglesia Metropolitana de la Ciudad de la Plata”.
Cfr. SAN JOSEPH, Fray Francisco. Historia Universal... Op.cit., p. 191.

42 Manuscrito de fray Diego de Ocana. Fols. 235-254. Para su andlisis literario, cfr.
ALVARADO TEODORIKA, Tatiana y APONTE OLIVIER], Sara. “Reflexiones y apun-
tes en torno a la obra de Diego de Ocafa’. En: Memoria del III Encuentro Internacional
sobre Barroco. Manierismo y transicion al barroco. Pamplona: Universidad de Navarra,

2001 (edicién digital), pp. 365-374.

30



Fig. 8. Virgen de Guadalupe. Sucre (Bolivia). Fray Diego de Ocafa, 1601-1602.
Foto: Rafael Lépez Guzmdn.

31



ocupando la extensisima relacién varias pdginas del relato. A modo de
ejemplo, el cuello de la Virgen queda disenado de la siguiente manera:

“...comencando desde devajo de la varba tiene quatro garganti-
llas, la primera es de cinco diamantes muy finos en oro engastados
y con mucho primor labrados que le costaron al obispo en Potossi
trescientos pessos. La segunda gargandilla es de esmeraldas puestas
en oro con mucha curiosidad que costé dogientos y cinquenta pessos
corrientes. La 3 gargantilla son unas rosetas de rubies muy finos y
pequenos puestos en oro, los quales se conpraron con los diamantes
que dije arriva devajo de aquel precio de trecientos pessos porque era
toda una gargantilla y yo hize dos della. La 42 es de esmeraldas como
las de arriba porque hize lo mesmo deje la otra que fue partilla y de
dos gargantillas hize quatro y las fui dispuniendo de manera que las
esmeraldas estan entre los rubies y diamantes con mucha curiosidad,
y la variedad causa en el cuello de la ymagen mucha hermosura™.

Terminada toda la explicacién detallada del tesoro que porta la
imagen concluye que su valor serfa de catorce mil pesos de plata y
valora la excepcionalidad de la obra:

“Bien creo abrd causado algin enfado averme detenido en cada cosa
en particular pero tanbién abrd deleytado y dado gusto en saber una
cosa tan peregrina que en el mundo todo no ay ymagen de la forma
desta y asi pintada con tanta riqueza que a todos quantos la ven espanta,
y yo también estoy espantado de mi mismo como me atrevi a enprender
una cosa tan grande y aunque fue atrevimiento mas me admira el aver
salido con ello y también y con tanto gusto de todos lo qual fue, evi-

dentemente, con el ayuda de la Sanctisima Virgen de Guadalupe...”*.

43 Manuscrito de fray Diego de Ocafia, fol. 119 r.

44 Manuscrito de fray Diego de Ocafia. Fol. 222 r. Esta posibilidad que deja en el aire
Ocana de la posible intervencién divina aparece reflejada en canciones posteriores rela-
tivas al lienzo de la Virgen: “Obra de primor divino / es este trasunto bello: / un milagro es

32



Fig. 9. Virgen de Guadalupe. Sucre (Bolivia). Detalle. Fray Diego de Ocana,
1601-1602. Foto: Rafael Lépez Guzmén.

cada linea / y cada rasgo un portento. / Pinceles, sombras, matices / discurro que bajaron de
los Cielos”. Cfr. EICHMANN OEHRLI, Andrés. “La Virgen extremefia de Guadalupe
en Charcas”. En: ARELLANO, Ignacio y GODOY, Eduardo (Eds.). Zemas del barroco
hispdnico. Madrid: Iberoamericana, 2004, p. 83.

33



Los actos de entronizacién de la Virgen fueron acompanados de
un novenario de fiestas que repitieron, en parte, el mismo concepto de
Potosi con juegos de cafas y sortija, justas poéticas, corridas de toros,
escenificacién de la comedia del fraile; anadiéndole, en este caso, una
espectacular representacién de moros que defendian una fortaleza y
cristianos que finalmente la conquistaban®.

La devocién a la Virgen de Guadalupe de Sucre no cejé en los
siglos posteriores. Se le construyé una capilla independiente junto a la
catedral y las donaciones de joyas continuaron. La cofradia que se cre6
se mantiene hoy dia y las copias, mds o menos fieles, de pinceles de
distinta cualidad, se convirtieron en imprescindibles en templos, con-
ventos, oratorios y casas particulares; siendo su iconografia variada,
adaptada a técnicas y soportes, y reinterpretada por el arte popular
hasta un sinfin de propuestas®.

Légicamente, la pintura que realiz6 fray Diego de Ocana ha sufrido
varias intervenciones de conservacién debido al deterioro producido
por el peso de las joyas, resolviéndose definitivamente en 1784 en
que se disefié una ldmina de plata dorada, se quitaron e inventaria-
ron todas las joyas y se colocaron de nuevo, conformdndose una urna
acristalada. El proceso se realizd bajo la supervisién del platero José
Esquivel de Alcald¥. Esta obra es la que actualmente se puede admirar,
quedando del lienzo original solo la mano izquierda de Maria y los
rostros del Nifio y de la Virgen.

45 Sobre las fiestas en los actos de entronizacién de la Virgen de Guadalupe en el virrei-
nato del Pert, cfr. CAMPOS y FERNANDEZ DE SEVILLA, E Javier. “La Virgen de
Guadalupe de Extremadura en América: fiestas barrocas en su honor a comienzos del
siglo XVII”. En: IX Congreso Internacional de Historia de América. Badajoz: Junta de
Extremadura, 2002. Tomo I, pp. 97-102.

46 Lariqueza de imdgenes se puso de manifiesto en la exposicién que con el titulo “Virgen
de Guadalupe. Patrona de Sucre” tuvo lugar en el Museo Nacional de Etnografia y Folklore
de Sucre en el afio 2005, de la que se edité un pequefio pero interesante catdlogo.

47 AANV. Virgen de Guadalupe. Patrona de Sucre. La Paz: MUSEF Editores, 2005, p. 20.

34



Historia casi novelesca, como sefialdbamos al comienzo de este
texto, elaborada gracias a la inteligencia, religiosidad y actitudes de
fray Diego de Ocana. Su capacidad pictérica y su procedencia del
mismisimo monasterio extremefio le permitia hacer copias veridicas
que incrementaban la devocién, a la vez que creaba cofradias para ase-
gurar la continuidad del culto y de las donaciones*®. Como el mismo
habia senalado “...que este a sido el pringipal intento que de contino
e tenido, y me a movido a hazer estas ymagines que sea su memoria
perpetua para que assi lo sean también las limosnas...”*. Parece que
partié de Lima a finales del ano 1605 con destino a México para con-
tinuar con su actividad, de la que nada se sabe en estos territorios.
Por ultimo, en 1608 se tenian noticias, ya sefaladas, en el monaste-
rio matriz de Extremadura: fray Diego de Ocana habia muerto en la
Nueva Espana.

LA VERA IMAGEN DE LA VIRGEN DE SANTA MARIA DE GUADALUPE
DE EXTREMADURA

La imagen de Santa Maria de Guadalupe venerada en el monasterio
extremefio es una escultura exenta de madera de cedro policromada
que estd revestida con ropas al menos desde el siglo XIV, momento en
el que ya era habitual vestir y alhajar a las virgenes™’, segin deducen

48 La fiesta de la Virgen de Guadalupe de Sucre se sigue celebrando, en la actualidad, el
dia 8 de septiembre. Primero fue declarada patrona de Charcas y en 1938 fue coronada
candnicamente.

49 Manuscrito de fray Diego de Ocafia, fol. 357 r.

so ARBETETA MIRA, Letizia. “El alhajamiento de las imdgenes marianas espafiolas:
los joyeles de Guadalupe de Ciceres y el Pilar de Zaragoza”. Revista de Dialecrologia
y tradiciones populares (CSIC), Vol. LI, 2 (1996), p. 96. La revista estd en linea en:
http://rdto.revistas. csic.es.

35



algunos estudiosos por el inventario de los bienes que fue entregado
a los jerénimos cuando se hicieron cargo del monasterio en 1389°".
Aunque algunas versiones de la leyenda remontan la imagen a los pri-
meros afios del cristianismo, al decirse que fue realizada por San Lucas,
los diversos estudios sefialan que la talla actual es de finales del siglo XII
v, por algunos de sus elementos formales, ha sido clasificada por el pro-
fesor Herndndez Diaz dentro del estilo protogético: “precisa situarla en
las postrimerias del siglo XII, en pleno periodo protogético, cuando los
monjes del Cister, adoctrinados por el Santo Bernardo de Claraval, pro-
pugnaban el culto a la Realeza de la Madre de Dios y de los hombres™?.
La publicacién de Joaquin Montes en 1978, resultado de su Tesis
de Licenciatura defendida en la Universidad de Sevilla®, es el pri-
mer estudio realizado con rigor cientifico sobre la imagen medieval
de la Virgen de Guadalupe en el que se aportan interesantes datos
sobre las caracteristicas formales de la talla, al haber podido anali-
zar la imagen sin las habituales vestiduras en 1971 y consultar los
datos registrados en las diversas memorias de las intervenciones que
se habfan realizado hasta entonces®*. Una posterior restauracién tuvo

s1 ACEMEL, Isidro y RUBIO, Germdn. Guia ilustrada del monasterio de Ntra. Sra. de
Guadalupe, (22 Ed. 1927). Reed. Valladolid: Maxtor, 2006, p. 124. El inventario se recoge
en la crénica de ECUA, Diego de. Libro de la..., Op. cit., pp. 153-167.

52 El profesor Herndndez Diaz pudo estudiar detenidamente la imagen “desprovista de
todos los adminiculos que la encubrian, en inefable ocasion, durante la madrugada del 10
de agosto del citado asio de 1975”, como nos indica en el prélogo del libro publicado por
MONTES BARDO, Joaquin. lconografia de Nuestra Sesiora de Guadalupe, Extremadura.
Sevilla: Imprenta San Antonio, 1978, p. 7.

53 MONTES BARDO, Joaquin, lconografia... Op. cit., p. 7.

54 AM.G. (Archivo Monasterio de Guadalupe), Fondo Franciscano, Leg. 61, Acta del
Descubrimiento de la Sagrada Imagen de Nuestra Seriora de Guadalupe y descripcion de
su estado primitivo, 24 de marzo de 1924. AM.G., Fondo Franciscano, Leg. 10, n° 1,
Memoria “Opus Sancta Dei Genitrix”, sobre la consolidacion de la imagen, de 20 de febrero
de 1968, elaborada por don Sebastidn de la Torre Arredondo. A.M.G. Fondo Franciscano,
Leg. 10, n° 4, Dictamen técnico sobre el estado de conservacion de la imagen de Ntra. Sra. De
Guadalupe. Ciceres, 1984, elaborado por D. Francisco Arquillo Torres.

36



lugar en el mes de diciembre de 1984, tanto de la imagen de la
Virgen como de la del Nifo™.

Maria, representada como trono de su hijo, se caracteriza por la
frontalidad, hieratismo y rigidez, constantes de las tallas romdnicas,
aunque algunos elementos nos insindan ciertas caracteristicas de la
produccién gética, como es su calzado puntiagudo, como ha sefialado
el investigador Joaquin Montes Bardo™.

Es una imagen sedente sobre un esquemdtico banco que repite los
modelos de las tallas de la época bajomedieval, tal y como se puede apre-
ciar en las representaciones marianas de las Cantigas de Santa Maria del
siglo XIII. El banco estd decorado lateralmente con sencillos elementos
de tradicidn gética y pisa una pradera verde que estd sobre un pequefio
basamento cuyo perfil estd decorado por una doble cinta policromada
enlazada, que se puede deber a alguna reforma mds tardia como sefiala
Joaquin Montes: “...la indudable modernidad de estos detalles, como la
pintura de la sede, respecto al resto, habla de una reforma, y, al fijarse en
la técnica empleada, como es el estuco policromado, se asegura la fecha
de esta operacion, lo mds pronto, el siglo XIII™.

Se cubre con un suave velo adaptado al rostro que cae pegado a los
hombros sobre el que llevaba una corona, pieza que hoy ha desapare-
cido al cubrirse esta superficie con una capa de yeso®® para soportar el
peso de la nueva joya colocada con motivo de la solemne coronacién

de la Virgen como Reina de las Espafias por Alfonso XIII en 1928%.

55 ARQUILLO TORRES, Francisco. “La restauracién ...” Op. cit., pp. 7-12.

56 ANDRES GONZALEZ, Patricia. Guadalupe, un centro histdrico de desarrollo artistico
y cultural. Ciceres: Diputacién de Céceres, 2001, p. 26.

57 MONTES BARDO, Joaquin. lconografia de Nuestra Serora de Guadalupe, Extremadura.
Sevilla: Imprenta San Antonio, 1978, p. 113.

58 MONTES BARDO, Joaquin. bidem, p. 115 y en ARQUILLO TORRES, Francisco.
“La restauracién de la imagen original de Santa Maria de Guadalupe”. Revista Guadalupe
(Guadalupe), 674-675 (1985), p. 9.

59 GARCIA, Sebastidn. Guadalupe de Extremadura en América. Madrid: Comunidad
franciscana, 1990, p. 214.

37



Viste tunica azul decorada con rosetas doradas y manto rojo que casi
ha perdido la policromia.

El nifio es una imagen independiente que estaba sentado en el
regazo de la madre en actitud frontal. Viste una suave tdnica talar
que deja al descubierto los pies desnudos y nos presenta el Libro,
sostenido con su mano izquierda sobre la rodilla, mientras que con
la derecha estaria bendiciendo; la actual es de plata anadida en una
fase mds tardia. El libro estd pintado y reproduce una encuaderna-
cién roja con decoracién geométrica.

Algunos estudiosos incluyen la imagen de la Virgen de Guadalupe
extremena en el grupo de las virgenes negras®, inspiradas en el Cantar
de los Cantares, y sostienen que el rostro de la Virgen y del Nifo tienen
su faz ennegrecida intencionadamente en el momento de su ejecucion.
Otros investigadores reconoce que su rostro era claro y que el aspecto
que presenta hoy se debe a que ha sufrido mltiples retoques, como se
ha detectado con los rayos X®'. La clara encarnacién conservada en la
parte mds protegida de la imagen por las vestiduras, como es el borde
del cuello de la Virgen en la zona del redondeado escote, nos hace
pensar en la posibilidad de que el color original de la piel, tanto de
la madre como del hijo, fuese clara y que se modificaria por el paso
del tiempo, como se reconoce en algunos escritos antiguos y en otras
recientes publicaciones®. Lo cierto es que en el siglo XVI ya presentaba
una tez morena, como nos revela el padre Gabriel de Talavera en su

crénica a finales de ese siglo: “El color es moreno, a causa de su mucha

60 GARCIA, Sebastin. “Guadalupe: Santuario, monasterio y convento”. En: GARCIA,
Sebastidn (Coord.), Guadalupe..., Op. cit., p. 14.

61 MONTES BARDO Joaquin. Jeonografia..., Op. cit., p. 112. También en ANDRES
GONZALEZ, Patricia. Guadalupe, un centro..., Op. cit., p. 27.

62 RAMIRO CHICO, Antonio. “Nuestra Sefiora de Guadalupe, de patrona de Extremadura
a Reina de las Espanas”. En: XX Simposium Advocaciones Marianas de Gloria. San Lorenzo del
Escorial: Instituto Escurialense de Investigaciones Histéricas y Artisticas, 2012, p. 508.

38



antiguedad, el rostro es muy hermoso, tan graue y perfecto que mues-
tra bien la majestad desta Senora: y quadeale muy bien a la letra lo que
dize la Esposa: Aunque el color es algo tostado, el rostro es hermoso™®.
Parece que tanto la madre como el hijo ya estaban vestidos en el
siglo XIV y es esta imagen la que serd repetida en los retratos pin-
tados de la Virgen de Guadalupe extremena. A mediados del siglo
XVI, Pedro de Medina nos informa que la escultura estaba en medio
del retablo del altar mayor y que estaba cubierta con una antigua
vestidura de cendal que se remontaba a sus origenes con la que per-
manecia siempre, sobre la que se disponian las preciosas ropas:

“Tiene el altar mayor un muy rico retablo, y en medio del esta el
bulto de la santisima ymagen de nuestra sefiora la madre de Dios. Su
figura es devotisima cuya vista pone el espiritu de muy gran devocién,
y alegria espiritual, y tiene una vestidura de cendal con la qual se
dize, que vino de Roma, y permanece siempre en un ser esta vestidura

sobre la qual tiene vestidas otras ropas preciosissimas”®.

Algunos afios después el padre Talavera completa la descripcién
al indicar que parecia mds alta que lo que en realidad era y que lle-
vaba un rico cetro con piedras preciosas y ricas vestiduras:

“Tiene su sagrada estatura poco mas de una vara, haciéndola mas
alta, al parecer, y vista de quien la mira, la peana en que estd, y la
corona que tiene [...] Tiene esta santisima imagen al lado yzquierdo

el nifio lesus, y con la mano derecha vn ceptro de oro, sembrado de

63 TALAVERA, Gabriel. Historia de ... Op. cit., Libro III, Cap. VI, fol. 159.

64 MEDINA, Pedro de. Primera y segunda parte de las Grandezas y cosas notables de
Esparia. Compuesta primeramente por el maestro Pedro de Medina, vezino de Sevilla y agora
nuevamente corregida y muy ampliada por Diego Pérez de Messa, catedratico de Matematicas
de la Universidad de Alcald. Alcala de Henares: Tuan Gracian, 1590 (edicién impresa en
Sevilla afio 1549), Cap. LXVI, fol. 185. Ejemplar digitalizado en: http://bibliotecadigital.
jeyl.es/es/consulta/registro.cmd?id=12981. [Fecha de acceso: 27 de noviembre de 2016].

39



Fig. 10. Dibujo sobre papel de la traza del retablo mayor de Guadalupe
firmada por Juan Gémez de Mora en 1614. Biblioteca Nacional de Espafia.
Signatura DIB/16/34/2

40



hermosisimas piedras, en prenda y testimonio que es sefiora de todo
)’65

lo criado. Son sus vestidos innumerables, y de valor inmenso
Esta es la imagen que reprodujo el arquitecto Juan Gémez de Mora
en la traza del nuevo retablo de la iglesia del monasterio de 1614, que
fue inaugurado cuatro anos después con la presencia del rey Felipe
I1I, y también es la efigie que se mantendrd hasta mediados del siglo
XVIII en las representaciones de los grabados, estampas®, medallas®/,
pinturas y esculturas y que se difundird con gran proyeccién y conti-
nuidad a partir de finales del siglo XVI en América del Sur. En reali-
dad responde a la imagen propagada por el monasterio de Guadalupe,
como se puede comprobar por el pequenio cuadro que forma parte de
la coleccién de la Fundacién Tatiana Pérez de Guzmdn el Bueno. Es
una obra de gran calidad realizada en el scriprorium guadalupense en
la que se sigue la técnica de la iluminacién.

LA IMAGEN DE SANTA MARiA DE GUADALUPE DE EXTREMADURA
EN AMERICA Y SUS VARIANTES.

Aunque la representacién de la Virgen de Guadalupe en América
del Sur es bastante fija, los estudios y las recientes publicaciones estdn
aportando nuevas obras que permiten comprobar las variaciones

65 TALAVERA, Gabriel de. Historia de. .., Op. cit., Libro III, Cap. VI, fols. 159 y 160.
66 ANDRES GONZALEZ, Patricia. “Arte y devocién en la estampa guadalupense”.
En: Actas del Simposium religiosidad popular en Espania. N° 9, tomo II. San Lorenzo de El
Escorial: Real Centro Universitario Escorial-Reina Cristina, 1997, pp. 107-134.

67 En las excavaciones realizadas en 1957 en la iglesia de san Francisco de Santa Fe la
Vieja (Argentina), bajo la direccién del doctor Agustin Zapata Gollan, se encontré en
una tumba una medalla de la Virgen de Guadalupe, que pasé a formar parte de la colec-
cién del Museo Etnogréfico y Colonial “Juan de Garay”, que puede ser datada de hacia
el afio 1600, localizindose otras medallas de la misma época en Santa Fe la Vieja. Cfr.
BOLCATTO, Hipdlito Guillermo. “La Virgen de Guadalupe en las ruinas de Santa Fe la
Vieja”. Revista América (Santa Fe de la Vera Cruz), 15 (1999), pp. 217-236.

41



pldsticas producidas en las representaciones de la Virgen de Guadalupe
extremena en el nuevo mundo®.

El modelo més extendido es el que deriva de los grabados realiza-
dos por Pedro Angelo en los tltimos afios del siglo XVI, como ya ha
sido sefialado por varios autores en el caso de algunos ejemplos perua-
nos® y colombianos™.

Numerosos elementos formales se repiten tanto en las pinturas del
virreinato de Perti como en los grabados de Pedro Angelo que llegaron
a América a través del libro del Padre Talavera que probablemente sir-
vieron como referencia a fray Diego de Ocafa cuando realizé las seis
pinturas de la Virgen extremena en tierras andinas, aunque en algunos
casos, como hizo en la obra de iglesia de San Francisco de Potosi y la
realizada en Sucre en 1601, incorpora como novedad el insertar en el
lienzo las joyas regaladas por las damas y autoridades para dar lugar a
una nueva representacién de gran originalidad tal y como reconoce su
creador: “cosa tan peregrina que en el mundo todo no ay”.

La Virgen extremefia figura en los dos grabados de Petrus Angelus
con una cénica tdnica sobre la que va la capa que es mds corta y
volada que reproduce el llamado Manto Rico de la Comunidad’’,
costeado por los jerénimos en el siglo XVI’2, en el que se utiliza-

ron diamantes, rubies y perlas donados por Felipe II en 1588 para

68 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “Pert, reino de Marfa. La entronizacién de
la Virgen de Guadalupe de Extremadura’, Revista Quiraga, N° 12 (2017), pp. 2-16 y
CONTRERAS-GUERRERO, Adridn. “’Verdaderos retratos de la Virgen de Guadalupe
de Extremadura en Colombia”, Revista Quiroga, N° 12 (2017), pp. 118-124.

69 CAMPOS Y FERNANDEZ DE SEVILLA, Francisco Javier. “Origen del modelo
‘guadalupano’ de las Virgenes de Guadalupe del Pert”. Revista Guadalupe (Guadalupe),
848 (2016), pp. 14-17. ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “Pert, reino de Matfa. ..,
Op. Cit. pp. 2-16.

70 CONTRERAS-GUERRERO, Adridn. “’Verdaderos retratos’ ..., Op. Cit., p. 118-124
71 ALVAREZ, Arturo. Guadalupe en la... Op. cit., p. 101.

72 ACEMEL, Isidro y RUBIO, Germén. Guia ilustrada ... Op. cit. , p. 135

42



Fig. 11. Grabado calcografico del manuscrito Officium sabbathinum Bleatae] Virginis]
M{ariae] apud inclitam ipsius almae matris aedem ac sanctuarium toto terrarum Orbe
miraculorum gloria clarissimum titulo de Guadalupe:ad modum festi Duplicis ritu perpetuo
celebrandum : ex indulto et priuilegio sanctissimi Domini nostri Gregorii diuina Prouidentia
Papae XIII ...per F. Gabrielem a Talauera (h. 1600). Biblioteca de Extremadura
(Badajoz). FA-M 270. Foto: Biblioteca de Extremadura. Junta de Extremadura.

43



Fig. 12. Grabado publicado en la obra Historia de Nuestra Seriora de Guadalupe,
consagrada a la soberana magestad de la Reyna de los Angeles, milagrosa patrona de este
sanctuario, de fray Gabriel de Talavera. Toledo, Tomds de Guzmdn, 1597. Biblioteca del
Monasterio de Guadalupe (Céceres). OFM. Lib. 231. Foto: Real Monasterio de Santa
Marfa de Guadalupe.

44



reparar el manto rico.”” El traje tenia el fondo bordado solamente
de perlas por lo que ha sido calificado como una pieza “a medio
camino entre la orfebreria y el textil””*. Segin el estudio publicado
por el marqués de Siete Iglesias el manto rico que se conserva en la
actualidad se construyd y bordé en 1790 en el taller del monasterio,
con las perlas y aljéfar del manto rico de la comunidad que habia
sido realizado en 1551, que se enriquecié con el donativo dado por
Felipe II en 15887.

Un elemento constante en los grabados y en las pinturas andinas
es que la cabeza de la Virgen estd cubierta con un suave velo acam-
panado que cae hasta los hombros y que no tiene rostrillo, objeto
que se introduce en las posteriores representaciones del siglo XVIII.
También se repite el modelo de la corona de la madre y del hijo, asi
como el cetro que lleva en la mano derecha la Virgen, que descri-
bié el padre Talavera realizado de oro con hermosisimas piedras. Se
imitan en ocasiones los collares que caen del hombro sobre el pecho
y, singularmente, el modelo de la vestimenta de Maria. Con este
manto estdn representadas gran parte de las imdgenes de la Virgen
de Guadalupe de Extremadura existentes en América del Sur, incor-
pordndose a veces al lienzo perlas y piedras preciosas siguiendo el

76

modelo de las obras realizadas por el padre Ocafa en Lima’, en

73 FLORIANA CUMBRENO, Antonio. “Telas, bordados y ornamentos jerénimos del
Monasterio de Guadalupe”. En: Studia Hieronyminana. Madrid: Ribadeneyra S.A., 1973,
Tomo II, p. 292.

74 ARBETETA MIRA, Letizia. “El alhajamiento”... Op. cit., p. 102.

75 MARQUES DE SIETE IGLESIAS. “Los mantos ricos de Nuestra Sefiora Santa
Maria de Guadalupe”, Revista Guadalupe (Guadalupe), 1970. Cfr. PIZARRO GOMEZ,
Frco. Javier. “El taller de bordado de Guadalupe”. En: GARCIA, Sebastidn. Guadalupe. ..
Op. cit., p. 371.

76 Manuscrito de fray Diego de Ocafia, fol. 58 r.

45



Potosi”” y en Sucre’®, o se imitan con relieves y policromia, como se
hizo en el lienzo conservado en el Museo de Osma”.

La manera de sostener a su hijo asimismo es comin en las repre-
sentaciones, ya que la figura aparece en actitud frontal desplazado en
el lado izquierdo de la Virgen. El nifno estd vestido con un manto
triangular, coronado, y bendice con la mano derecha mientras que en
la otra sostiene la bola del mundo, conforme es descrito en el texto del
padre Talavera de finales del siglo XVI.

Sigue este modelo con gran precisién el lienzo que estuvo expuesto
en un salén anexo a la nueva parroquia de Santa Teresita del Nino
Jests de Lima (Pert), procedente del colegio de san Buenaventura de
Guadalupe®, que en el afio 2013 fue restaurado y trasladado al Museo
Arzobispal de Lima y que, a juicio del profesor Estabridis, es la imagen
que pinté fray Diego de Ocana®'. Con estas caracteristicas se repro-
duce la imagen de la Virgen extremena en sendas obras realizadas en
los talleres cuzquenos para algunos conventos franciscanos de Bolivia
y de Perti; una de ellas estd en el Museo de San Francisco de La Paz
(Bolivia), firmada por Gregorio Gamarra en 1609%, y la otra en la
Recoleta franciscana de Cuzco (Pertt), fechada en 1614%. También en
el lienzo que forma parte de la coleccién del Museo Pedro de Osma

de Lima (Pertt) desde 1964%, asi como en el conservado en la iglesia

77 Manuscrito de fray Diego de Ocafa, fol. 150 r.

78 Manuscrito de fray Diego de Ocafa, fol. 119 1.

79 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “Per, reino de Marfa...”, Op. Cit., p. 12.
8o Ibid., pp. 112-113.

81 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “Perti. Reino...”, Op. Cit., p. 11.

82 ALVAREZ, Arturo. Guadalupe en la... Op. cit., p. 153. MESA, José de y GISBERT,

Teresa. “Nuevas obras y nuevos maestros en la pintura del Alto Pert”. Anales del Instituro
de Arte Americano e Investigaciones Estéticas (Buenos Aires), 10 (1957), pp. 12-16.

83 ALVAREZ, Arturo. Guadalupe en la... Op. cit., pp. 101-103. CAMPOS, Francisco
Javier. “Origen del modelo...”, Op. cit., pp. 14-17.

84 ALVAREZ, Arturo. Guadalupe en la... Op. cit., pp. 113-114.

46



museo de santa Clara de Bogotd (Colombia), y también en ejemplos
difundidos en Espana, como el cuadro conservado en la Fundacién

Tatiana Pérez de Guzmain el Bueno.

Fig. 13. Virgen de Guadalupe. Museo de San Francisco de La Paz (Bolivia). Gregorio
Gamarra, 1609. Foto: Rafael Lépez Guzmin.

47



Fig. 14. Virgen de Guadalupe con San Jerénimo y San José con el Nifio de la Fundacién
Tatiana Pérez de Guzman el Bueno (Madrid).
Foto: Fundacién Tatiana Pérez de Guzman el Bueno

48



Fig. 15. Virgen de Guadalupe en el Museo de Santa Clara de Bogotd (Colombia).
Foto: Adridn Contreras-Guerrero

49



En algunas pinturas se repiten con gran fidelidad la peana sobre
la que estaba la Virgen. El modelo mds frecuente sigue la imagen del
grabado calcografico de la crénica del padre Talavera, en el que se
representa un pequefo retablo con la imagen sobre una peana con la
creciente luna a sus pies y un querubin en el centro, incorpordndose
dos dngeles arrodillados en la parte inferior y una cartela con una ins-
cripcién en el medio®. Otros dos dngeles se disponen en los extremos
superiores retirando las pesadas cortinas conforme a la representacién
del grabado. El conjunto responde en buena medida a la descripcién
facilitada por el padre Talavera:

“Y para mayor muestra de la que tiene, se leuanta en vn hermoso
throno, acompafada de Angeles que la veneran, y respectan, como
Reyna suya. Y assi le quadra bien el ceptro y corona que tiene, pues
como Sefora de todo lo criado, esta a la mano derecha de su hijo,
vestida del oro purisimo de la inmortalidad, sembrada su ropa de los

clarisimos diamantes de la luz que eternamente goza™®°.

Sigue este modelo las dos obras de los talleres cuzquefos, localiza-
das en La Paz y Cuzco, aunque llevan distinta inscripcién en la car-
tela, “MONSTRA TE ESSE MATREM?”, en el lienzo de 1614 de la
Recoleta franciscana de Cuzco, y “NUESTRA S. DE GUADALUPE”
en el realizado por Gregorio Gamarra para el antiguo convento de San
Francisco. En el lienzo del limefio Museo Pedro de Osma se anade en
la cartela: “MILAGROSA SENORA VIRGEN DE GVADALVPE”.

El otro modelo procedente del segundo grabado firmado por Pezrus
Angelus en la parte inferior, representa el trono sin la luna pero con los
angelotes que sostienen una cartela en la que se identifica la imagen:

85 “SOLVE VINCLA REIS/PROFERT LVMEN CECIS/MALA NOSTRA PELLE/
BONA CVNCTA POSCE”.

86 TALAVERA, Gabriel de. Historia... Op. cit., Libro III, Cap. XVIII, fol. 186 vto.

50



“S. MAR. D. GVADAL"Y. Los grabados del siglo XVIII presentan
dos modelos de pedestales mds ricos y complicados®.

Este retrato de la Virgen de Guadalupe de Extremadura se man-
tiene en algunos cuadros devocionales que fueron encargados por los
espafioles asentados en el Nuevo Mundo, especialmente por los extre-
mefios, que aparecen retratados junto a ella. Un interesante ejemplo
en el que se repite esta iconografia mariana es el cuadro localizado en
la capilla del Colegio Sagrado Corazén de Jests de Sucre en el que se
incorpora en la parte baja del lienzo como donantes el matrimonio
formado por Francisco de Orellana y Marfa de Mendoza acompana-
dos del escudo con sus armas familiares que nos ha permitido identifi-
car quiénes encargaron la obra. El extremefio habia obtenido licencia
en 1566 para trasladarse a Perd, con su esposa y sus cinco hijos, y se
convertird el afio siguiente en el rico heredero de Rodrigo de Orellana
al recibir la encomienda de Tiquipaya (Bolivia), en el valle bajo de
Cochabamba®.

Otro ejemplo es el 6leo sobre lienzo de la Coleccién de la
Archididcesis de Bogotd en el que aparece el donante Francisco Dévila
Maldonado y Orozco. Una inscripcién que recorre la parte inferior del
cuadro identifica al personaje con quien fuera miembro el cabildo ecle-
sidstico de Santafé en la segunda mitad del siglo XVII. Esta obra y otras
conservadas en Colombia, analizadas por el investigado Contreras-
Guerrero en otro capitulo de esta edicién, como la conservada en el
Seminario Mayor de Bogotd o en el antiguo convento de Santa Clara

87 En el borde inferior del grabado figura la inscripcién: “SOLVE VINCLA REIS,
PROFER LUMEN COECIS/ MALA NOSTRA PELLE, BONA CVNCTA POSCE”
88 ANDRES GONZALEZ, Patricia. Guadalupe, un centro... Op. cit., p. 318.

89 PRESTA AnaM?. “Estadosalterados. Matrimonio y vida maridable en Charca temprano-
colonial”. Poblacién y Sociedad. (San Andrés de Tucumdn), Vol. 18, 1 (2011), pp. 93 y 94.
hetp://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=51852-85622011000100003
[Fecha de acceso: 1 de febrero de 2017].

51



Fig. 16. Virgen de Guadalupe con donantes. Posiblemente Francisco de Orellana
y Marfa Mendoza. Foto: Rafael Lépez Guzmdn.

la Real de Tunja, tiene la peculiaridad de reproducir la escultura de
la Virgen de Guadalupe que se veneraba en el monasterio de Santa
Inés de la capital neogranadina que presentaba algunas interesantes
variaciones desde el punto de vista iconogrifico porque: “Todos estos
verdaderos retratos se pueden considerar como “copias de copias” ya

52



que reproducen pictéricamente no a la Virgen de Guadalupe original,
es decir, la que estaba en Extremadura, sino las de sus réplicas situa-
das en templos neogranadinos”. Estas representaciones tienen como
novedad que la Virgen se cubre con “sombreros mulatos rematados en
penachos de palmera” y estd tocada con la mantilla criolla, testimonio
del “sincretismo artistico y devocional producido en las representacio-
nes colombianas™®.

Los tipos iconograficos localizados en América del Sur se amplian
con el grupo de cuadros en los que se incorpora en los margenes del
lienzo la leyenda narrada en las crénicas jerénimas, enmarcando la
efigie de la Virgen extremefa que fue difundida por los grabados de
Petrus Angelus. Esta variante responde a la traslacién pléstica de una
modalidad de las producciones historiograficas de larga tradicién lati-
no-cristiana, la brevitas selectiva’, al presentarse una seleccién de los
hechos narrados en las crénicas con una finalidad testimonial provi-
dencial. En ellos se recoge que la imagen de la Virgen ha hecho mila-
gros incluso antes de llegar al lugar donde después recibié culto, como
ha sefalado el profesor Sinchez Salor: "hizo uno en Bizancio; otro en
Roma, de donde alejé una peste; y otro en el mar, donde aplacé una
tempestad”*%.

Las pinturas localizadas en la antesacristia de la iglesia de San Agustin
de Bogotd y en New Orleans Museum of Art (EE.UU.), realizadas a
principios del siglo XVII por talleres granadinos, repiten el esquema y
las escenas por lo que hay que pensar en la divulgacién del programa
a través de las estampas. La reproduccién cronoldgica se desarrolla
mediante un peculiar sistema narrativo al seguirse el modo bustréfedon

90 CONTRERAS-GUERRERO, Adridn. “’Verdaderos retratos’..., p. 121.

91 SANCHEZ SALOR, Eustaquio. “Historiograffa Latino-Cristiana. Principios”. En
Nec mora nec requies. Seleccidn de articulos de Eustaquio Sanchez Salor, Ciceres, Universidad
de Extremadura (1917), pp. 175-180.

92 SANCHEZ SALOR, Eustaquio. Guadalupe, leyenda ..., Op. Cit., p. 129.

53



para leer la historia que comienza en el dngulo inferior derecho y se desa-
rrolla hasta llegar al lado contrario del lienzo con tres representaciones:
el traslado de la imagen de Bizancio a Roma, la procesién que el papa
Gregorio Magno hizo en Roma con la sagrada imagen para que cesara
la peste en el ano 592 y el viaje de la venida de la Virgen a Espana por
mar como regalo del papa a San Leandro de Sevilla. Sobre esta escena
continta la narracién ascendiendo por los laterales del cuadro alternati-
vamente de izquierda a derecha y de derecha a izquierda. En este marco
se suceden seis escenas que narran la llegada de la milagrosa imagen a
Extremadura traida por clérigos sevillanos segtin se dice en la cartela
explicativa de la misma “la dejaron en un lugar escondido huyendo por
miedo a los moros”, el prodigioso suceso de la revelacién al vaquero
cacerefio Gil Cordero, el milagro de la resurreccién del hijo del pastor y
el descubrimiento de la imagen para concluir con dos escenas en las que
se representa la devocién y patrocino del rey Alfonso XI a la Virgen de
Guadalupe. Finaliza la narracién con tres escenas situadas en el borde
superior del lienzo que, de derecha a izquierda, reproducen tres milagros
porque, como dice el padre Talavera al inicio del libro quinto de su obra,
los prodigios y los milagros son “una de las cosas que mads ilustran y
engrandecen este sanctuario””. Las dos primeras pertenecen al nutrido
grupo de milagros que se refieren a la liberacién de los cautivos de tierras
de los moros por la intervencién de la Virgen de Guadalupe y el tercero
a la curacién de un nifo a quien un carro le habia partido la cabeza.
Parece que fueron excepcionales las esculturas en la que se reprodujo
la imagen de la Virgen con los mantos, como figura en las comentadas
pinturas, porque las obras conservadas manifiestan que fue mds habitual
que las tallas se cubrieran con los ropajes, como senala el mismo Diego
de Ocana en la crénica: “...y con la imagen no se gasta nada porque la
hize pintada con essa consideracién con tantas perlas y piecas de oro

93 TALAVERA, Gabriel de. Historia... Op. cit. Libro V, fol. 228.

54



sobrepuestas que es mas curiossa que si fuesse de bulto porque no tuvie-
sen achaque de mandar para mantos ni para sayas destas limosnas...”.
No obstante, nos han llegado algunos interesantes ejemplos, tanto en
América como en Espafia, en los que se repite la imagen de la Virgen
extremena de los grabados y en las pinturas ya comentadas. En el caso
americano los investigadores Pacheco Bustillos y Contreras-Guerrero en
los dos tltimos capitulos de esta monografia analizan, respectivamente,
la figura de piedra del siglo XVII que preside el remate superior de la
portada del templo de Gudpulo (Ecuador) y la escultura de madera
tallada y policromada que se conserva en el Palacio Arzobispal de Ibagué
(Colombia). En la ciudad de Céceres (Espafia) se conocen dos ejempla-
res con estas caracteristicas. Una de ellas es la escultura de terracota con-
servada en la hornacina de la portada de la ermita de Nuestra Sefiora de
Guadalupe, que también es conocida como del Vaquero, que se levanté
en el siglo XVII en el solar de la casa en la que habia vivido el pastor
cacerefio Gil Cordero cuando se le aparecié la Virgen de Guadalupe. La
segunda imagen estd conservada en el palacio cacerefio de los Vizcondes
de Roda, patronos de la Virgen del Vaquero”. Una tltima obra que
muestra la diversidad de opciones estéticas es la escultura que se con-
serva en el Museo de Arte Sacro de la Universidad Federal de Bahia en la
ciudad brasilefia de Salvador de Bahia. Se trata de una talla de madera
policromada y dorada de fines del siglo XVI, procedente de la catedral
de la ciudad, que en 1671 se va a recubrir con un armazén de plata
que cubre tanto la peana como los textiles que son imitados en la labor
de repujado del metal, dejando solo las manos y los rostros del dngel,

Jesus y la Virgen en su original de madera®.

94 Manuscrito de fray Diego de Ocana, fol. 150 r.
95 MONTES BARDO, Joaquin. leonografia... Op. cit., lim. IV.

96 Agradecemos a Isabela Marques Leite de Souza, coordinadora del Museo de Arte
Sacra las facilidades para el conocimiento de esta obra.

55



Fig. 17. Ermita de Nuestra Sefiora de Guadalupe o del Vaquero de Céceres. Detalle
de la portada con la escultura de la Virgen de Guadalupe en terracota conservada en la
hornacina. Foto: Pilar Mogollén Cano-Cortés.

Este acercamiento comparativo entre la imagen matriz del monas-
terio de Guadalupe y las diversas opciones realizadas en América del
Sur permite valorar la devocién que se desarrolld, sobre todo, en los
territorios andinos, lo que se plasmé en las maltiples pinturas que
se hicieron y se siguen realizando. Devocién que, hoy dia, tiene su
mdxima expresién en el patronazgo que sigue ejerciendo sobre la ciu-
dad de Sucre, antigua cabecera de la Audiencia de Charcas.

56



Fig. 18. Talla de la Virgen de Guadalupe. Museo de Arte Sacro de la Universidad
Federal de Bahfa. San Salvador de Bahia (Brasil). Foto: Claudiomar Gongalves, 2012.

57



A modo de coda, sefialaremos que la Virgen de Guadalupe de Sucre,
obra artistica concebida por el fraile andariego, Diego de Ocana, era
valorada por los autores del catdlogo de una exposicién sobre su ico-
nografia celebrada en Sucre en el ano 2005, en comparacién con las
otras advocaciones del mismo nombre, de la siguiente forma: “Esta
imagen enjoyada, es una de las mds famosas. En antigiiedad le gana la
de Extremadura, en veneracién y enigmdtica la de México, pero la mds
fabulosa por su riqueza es la que se venera en Sucre-Bolivia™”’.

97 AANV. Virgen de Guadalupe. Patrona de Sucre, Op. cit. p. 22.

58



LA ENTRONIZACION DE LA VIRGEN DE
GUADALUPE DE EXTREMADURA EN PERU

JorGE RicarDO EsTaBRIDIS CARDENAS
Universidad de San Marcos de Lima

INTRODUCCION

En el proceso de evangelizacién de tierras americanas, la virgen
Maria reiné desde sus inicios y dio lugar al proceso de sincretismo
con la cosmovisién andina de la gran madre tierra que alimenta, da
vida y protege'. Ello justifica la cantidad de santuarios en su honor
levantados en el Nuevo Mundo, los que gozaron de gran fama al trans-
cender tierras y mares, multiplicando sus advocaciones. Es asi como
en el Pert, al igual que en otros lugares de las tierras conquistadas, sus
denominaciones originales se transforman de una Virgen Candelaria a
una de Copacabana o de Cocharcas y de una Virgen del Rosario a una
Virgen de Pomata, por citar algunos ejemplos’.

Al considerar los limites geogréficos del Pert Republicano, pode-
mos afirmar que la otrora fama de sus santuarios marianos, con el

1 Una versién anterior de este texto se publicé en “Quiroga. Revista de Patrimonio
Iberoamericano” n° 12 (2017), pp. 6-12.

2 VARGAS UGARTE, S.]., Rubén. Historia del culto de Maria en Iberoamérica y de sus
imdgenes y santuarios mds celebrados. Buenos Aires: Editorial Huarpes S.A. 1947. También
ver. ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “La mamacha candelaria en el arte colonial
peruano”. En: SEQUILAO Afo II. N° 4-5 Lima, 1993, pp. 71-83. ESTABRIDIS C. R.:
Mater Admirabilis. La devocion mariana en el Peri. Lima: Edit. BCP, 1999.

59



paso de los siglos, ha disminuido notablemente si los comparamos
con los de Copacabana en la actual Bolivia o el de Guadalupe en
México. Es en base a ello que deseamos destacar, en primera ins-
tancia, uno olvidado en la costa norte peruana, que diera origen a
un pueblo que lleva su nombre: Guadalupe, sembrado en fechas
tempranas a raiz de la llegada de una escultura de la Virgen de
Guadalupe de Extremadura, realizada por un escultor sevillano y
traida al Pert en el siglo XVI.

LOS CRONISTAS Y LA ESCULTURA DE LA VIRGEN DE (GUADALUPE
DE PAacasMayo

Las primeras noticias documentales nos la alcanzan dos cronistas
uno de ellos fray Diego de Ocana de la orden de los jerénimos y el
segundo, Antonio de la Calancha, fraile de la orden de San Agustin.
Ocana, de quien nos ocuparemos mds adelante al estudiar sus obras
pictéricas, en su periplo por el Nuevo Mundo pasé por el santuario de
Pacasmayo en setiembre de 1599, poco tiempo antes de que termine la
tercera década de la instauracién del culto de la Virgen de Guadalupe
en una Casa a cargo de los padres agustinos, en el lugar donde surgié
el pueblo que lleva su nombre en la costa norte peruana, perteneciente
al departamento de La Libertad. De su pluma nos dejé lo siguiente:

“A 28 de setiembre, un dia en la tarde parti de Safa para la casa
de Guadalupe, que habrd ocho leguas de arenales hasta dos leguas
antes de la casa, que hay un monte de guarangos, o algarrobos por
otro nombre. Y llegué otro dia a romper del alba, vispera de nuestro
glorioso padre san Jerénimo a nuestra sefiora de Guadalupe, donde
recibi{ consuelo espiritual en pensar que estaba en la casa de nuestra

Sefiora. Y los padres, que son del hdbito de san Agustin, me recibieron

60



muy bien y me mandaron que celebrase las visperas y otro dia la misa
por ser fiesta de nuestro padre y yo fraile de su hdbito™.

“Hay en esta casa muchos frailes y después de la casa de Lima es la
mejor de toda la provincia. Estd muy bien labrada; tiene dos claustros
grandes, y buenos jardines y generales donde leen las artes. Tiene la
casa mucho término y muchas y muy buenas haciendas, las cuales dejé
un vecino de aquel pueblo de indios que alli estd, para que hiciesen
alli aquella casa de nuestra sefiora de Guadalupe. La imagen trajeron
de Espafa. Es pequea y no tan morena como la de nuestra casa de
Espana. Y hace muchos milagros y tienen con ella mucha devocién, y
cuando la ensefian a los pasajeros, es con mucha devocién porque para
quitarle y correr los velos, salen de la sacristia los frailes encendidos y
vestidos de dalmdticas y el preste con capa; y mientras quitan los velos,
tafien los indios las chirimias y repican las campanas y el preste inciensa
la imagen con mucha devocién, lo cual se hace todas las veces que la
ensefian de la manera que queda dicho, a cierta hora del dia después de
visperas, para la cual hora estd la gente que quiere ver la imagen junta;
y les dan mucha limosna, y los frailes, a imitacién de Espana, hospedan
a los pasajeros y les dan de comer, y en particular hospedan dentro del
convento a toda la gente principal que por alli pasa™.

Por su parte fray Antonio de la Calancha, quien estuvo en esta Casa

de su orden en los primeros anos del siglo XVII, nos relata detallada-

mente en su cronica los acontecimientos que dieron lugar a que se tra-

jera de Espafa una escultura de esta advocacidn a tierras peruanas en

fechas tan tempranas. El gran gestor fue el capitdn sevillano Francisco

Pérez Lezcano, de larga estirpe, que estuvo presente en la toma de

Cajamarca y después se establecié en Trujillo. Nos dice Calancha: “Por

Sfeudatario de Cherrepe i senior de Pacasmayo, debia azer su vecindad en

ALVAREZ, Arturo. Un viaje fascinante por la América Hispana del siglo XVI (trans-
cripcién y notas del manuscrito original de Diego de Ocafa en la Universidad de Oviedo)
Madrid, Edit. STVDIVM, 1969, p. 53.

Ibidem, p. 54.

61



la Ciudad de Trugillo, aqui le estimavan unos por su afabilidad, otros por
sus beneficios, los pobres umildes por su anparo, i los nobles i ricos por sus
correspondencias i cortesias; con esto he dicho que avia de tener émulos su
embidia i contrarias voluntades su estimacion.....”.

Esa envidia principalmente emanaba del Corregidor de Trujillo
Jerénimo Benel y de otros habitantes de Pacasmayo, quienes lo acu-
saron injustamente de pegar escritos difamatorios en las puertas de
familias honradas. En prisién, condenado a muerte se encomendé a
la Virgen de Guadalupe, la extremefia, como nos relata Calancha: "Zzo
voto a esta Sefiora, i Divina protectora, que si le librava de aquella
muerte, pasaria a Espana, i traeria del original de Guadalupe un verda-
dero retrato, que fuese venerado, i servido en su valle de Pacasmayo....”.

El milagro se hizo al descubrirse al verdadero culpable, lo que le
dio la libertad. No pasé mucho tiempo y Lezcano se dispuso a cumplir
su promesa, viajé a Extremadura en compania de su esposa Luisa de
Mendoza y pidié permiso a los padres jerénimos para que le permi-
tiera sacar una copia de su venerada imagen patrona. Asi lo cita el cro-
nista: Atendiendo a todo le concedieron licencia, que un entallador, que
trujo consigo de Sevilla, onbre primero en aquel arte, ejecutd con primor,
i sacé en breve con igualdad’.

A esta Reyna de quantos Dios a criado puso el ano de 1562, el fiel
devoto i agradecido caballero en una Capilla de un guerto suyo, con el
adorno mds alifiado que pudo su deseo, mientras fabricava otra mds

decente a su devocion™ .

s PRADO PASTOR, Ignacio. Crénica moralizada de Antonio de la Calancha (1638).
(Estudio critico, notas y bibliografia). Lima: Edit. UNMSM, 1977, pp. 1251 y ss.

6 Ibidem.

7 Ibid. También ver: SAN JOSEPH, Francisco de. Historia Universal de la primitiva y
milagrosa imagen de Ntra. Senora de Guadalupe. Fundacion, y Grandezasde su SantaCasa,
y algunos d elso milagros que ha hecho en este presente siglo. Madrid: Antonio Marin, 1743,
p. 173, se menciona que la: “labro un Escultor famoso que traxo consigo de Sevilla”.

62



A decisiéon de Lezcano, el 6 de junio de 1563, la orden agustina
tomo posesion de la imagen a través del padre Fray Luis Lopez, hono-
rable catedritico sanmarquino®, quien lleg6 a ser obispo de Popaydn
y Quito y arzobispo de Charcas, en tiempos del Padre Provincial Fray
Pedro de Cépeda.

Aungque los escritos hipérboles de los cronistas no podemos tomar-
los al pie de la letra, nos sirven de puntos de referencia para pregun-
tarnos ;quién serfa ese escultor destacado de la Sevilla del siglo XVI2
Asimismo, al ver la imagen conservada a la fecha, ;hasta qué punto fue
tallada con igualdad a la extremena?

EL CONTEXTO ARTISTICO DE LA ESCULTURA DE LA VIRGEN DE
GUADALUPE DE PAcAsMAYO

Entre los investigadores del arte de la escultura sevillana, en su
relacién con tierras del virreinato peruano, uno de los més prolificos
historiadores fue Jorge Bernales Ballesteros, seguido después de su des-
aparicion por Rafael Ramos Sosa, entre otros, los que han dado luces
sobre la estrecha relacién que tuvimos con la ciudad del Betis, desde
fechas tempranas del siglo XV1.

En primera instancia debemos sopesar que por estas épocas, las razo-
nes del monopolio comercial convertirian a Sevilla en centro de expor-
tacién de obras de arte e Indias en un mercado atractivo para los artistas
radicados en ella. Ello y la casi inexistente actividad de escultores en las
primeras décadas en tierras americanas, para satisfacer las necesidades

evangelizadoras de las drdenes religiosas, darian el campo mds propicio.

8 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “Los gestores de la cultura peruana en la pina-
coteca del Museo de Arte de San Marcos”. En: Retratos Siglos XVI-XX. Lima: Edit. Museo
de Arte. Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 2009, pp. 17-31.

63



El siglo XVI lo consideramos como una centuria que se inicia con
la expansién de formas italianas renacentistas a otros lugares de Europa
y que en lo personal nos resulta dificil de ponerle el sello de estilo rena-
centista, sobre todo en Espafa, ya que en ella se entremezcla con el
arte manierista y la larga tradicién hispano flamenca, dando por resul-
tado un arte particular, marcado por la religiosidad que se acrecienta
por el Concilio de Trento, avanzado el siglo. Si seguimos la periodiza-
cién tradicional del arte del siglo XVI en Espana que anota Bernales,
tendriamos que considerar tres momentos, el primero corresponderia
a la introduccién del arte italiano del renacimiento que convive con el
gético y el mudéjar; un segundo momento, el de la fusién de lo rena-
centista con el gético y uno tercero que llevaria el sello de manierista.
Puede conllevar un cardcter diddctico para la docencia, pero a su vez
creemos que resulta dificil o forzado si lo aplicamos al aspecto pura-
mente formal escult6rico’.

Trataremos de centrarnos en analizar el contexto de la actividad
escultdrica en Sevilla en la segunda mitad del siglo XVI, ya que la
obra de arte que nos ocupa, conservada en Pacasmayo, lleg6 al Pert
en 1560. Sélo destacaremos principalmente a aquellos escultores que
estdn documentados con envios hechos a la Ciudad de los Reyes.

El escultor flamenco Roque de Balduque, documentado en Sevilla
entre 1530 y 1561, llamado por Herndndez Diaz “imaginero de la
Madre de Dios”, dado que crea un tipo iconogréfico de la Virgen
Maria con el Nino, de ligeros canon alargado y flexién en una pierna,
los que marcan los pliegues de sus vestiduras, rostro nérdico de fac-
ciones que expresan serenidad, formas que repetird constantemente
en una gran cantidad de ejemplares, que serdn modelo o fuente de

inspiracién para muchos seguidores. En base a estudios de Bernales,

9 BERNALES BALLESTEROS, Jorge. “La escultura en Lima siglos XVI-XVIII”. En:
La Escultura en el Persi. Lima: Edit. Banco de Crédito del Perd, 1991, p. 5.

64



se puede afirmar que el escultor flamenco hizo para el antiguo retablo
funerario del fundador Francisco Pizarro, en la Catedral de Lima, una
Virgen con el Nino encargada por su hija dofia Francisca Pizarro. La
obra lleg6 al Pert en 1554'. No fue la tnica escultura mariana que
hizo Balduque para Lima, ya que se conserva en la iglesia de los domi-
nicos a la titular de esta orden, que diera incluso el nombre oficial a
este conjunto arquitecténico, la Virgen del Rosario, obra realizada en
1558 para la cofradia de los espafioles'.

Otro de los grandes escultores de Espana en estas épocas es Juan
Bautista Vizquez el Viejo, nacido en Salamanca en 1510 y activo en
Sevilla desde 1561 hasta 1589. La escuela castellana de la que procede,
juega un papel importante en la formacién de la escuela sevillana, con
canones y formas més romanistas'”. Su admiracién por Miguel Angel
es latente en muchas de sus obras a las que el transforma en una sensi-
bilidad mds hispana, como se aprecia en su Virgen de las Fiebres de la
iglesia de Santa Marfa Magdalena de Sevilla. Este insigne escultor no
escapé a los encargos para América, como lo demuestra un contrato
de 1582 para que realice el Retablo de la Virgen del Rosario de la
iglesia de los dominicos de Lima, obra perdida y de la cual se conser-
van partes en un retablo posterior, segtin algunos estudiosos'. Solo
destacaremos de Vizquez una Virgen educando al Nifio, relieve en

10 BERNALES BALLESTEROS, Jorge. “Esculturas de Roque de Balduque y su circulo
en Andalucia y América”. En: Anuario de Estudios Americanos. Tomo XXXIV, (1977),
p- 362 (La citada obra que desde el siglo XIX ocupaba el Retablo Mayor de la Catedral
de Lima, desde 1985 en que fue bautizada por el Papa Juan Pablo II como la Virgen de la
Evangelizacion, se conserva en el retablo lateral de la nave del evangelio, otrora dedicado
a la Inmaculada Concepcidn).

11 Ibidem, p. 365.

12 GARCIA GAINZA, Concepcién. “La escultura de los dos primeros tercios del siglo
XVI”. En: Historia del Arte Hispanico III. Renacimiento. Madrid: Edit. Alhambra, 1980,
pp. 137-157.

13 CHICHIZOLA DEBERNARDI, José. El Manierismo en Lima. Lima: Pontificia
Universidad Catdlica del Perd, 1983, p.93.

65



blanco de clara influencia miguelangelesca, acertadamente atribuido
a su gubia, conservada en la Casa de Riva Agiiero de la Pontificia
Universidad Catélica, bautizada por el claustro como la Rectora .

Uno de los discipulos y colaboradores mds destacados que tuvo
Juan Bautista Vizquez fue Gerénimo Herndndez, nacido en Avila
hacia 1540, quien iniciarfa su formacién pldstica en el taller de
Vizquez en 1555. En opinién de Jests Palomero Pdramo', ambos
escultores se establecerian en Sevilla hacia 1560. Herndndez ya
definird plenamente el modelo sevillano de virgenes que iniciara
Balduque y que evolucionara en Vizquez el Viejo, hasta llegar a
su gubia donde la relacién sensible materna filial entre Maria y el
Nino Jests se hace palpable en sus posturas. Buenos ejemplos de
ello los encontramos en las esculturas de la Virgen de la Granada de
Guillena, la Virgen de Santa Cruz de Ecija o la Virgen con el Nifio
de la iglesia del Salvador de Carmona.

LA VIRGEN DE GUADALUPE LLAMADA “LA CHAPETONA”

En el contexto formal de las obras de Gerénimo Herndndez se
perfilan las imdgenes marianas en la Sevilla de la segunda mitad del
siglo XVI, época en la que se encontraria el atin anénimo escultor
de la Virgen de Guadalupe que encargara el capitdn Pérez Lezcano,
conservada en el pueblo de Guadalupe en Pacasmayo (Pert), desde
1560, llamada “/z Chapetona”, en alusién a cémo eran denominadas
las mujeres blancas venidas de Espana.

14 SCHENONE, Héctor. “Esculturas espanolas en el Pert siglo XVI”. En: Anales del
Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas. N° 14 Buenos Aires, (1961), p. 60.
BERNALES, J. Op. Cit, 1991, p. 36.

15 PALOMERO PARAMO, Jestus Miguel. Gerdnimo Herndndez. Arte Hispalense,
Sevilla: Edit. Excma. Diputacién Provincial de Sevilla, 1981, p. 21.

66



Fig. 1 y 2. Virgen de Guadalupe de Pacasmayo (Pertl). La Chapetona. Anverso y reverso.

La escultura responde a una Virgen de pie con el Nifo Jests en
brazos, tallados en cedro en una sola pieza, con rostros de finas fac-
ciones, los ojos grandes y los labios pequenos. El rostro de la madre
de Dios estd enmarcado en una cabellera oscura con toca cenida hacia
atrds, viste tdnica rosa purpurea estofada con suaves disefios en volutas
y manto azul, igualmente estofado, con orla carmin que atn se con-

serva, aunque recortado en la caida del torso, donde se curva sin gran

67



ampulosidad sobre la pierna ligeramente flexionada y deja ver los finos
esgrafiados en volutas y follajes a pincel alzado. La vuelta del manto
en tono marfil con esgrafiados y florecillas que a nuestro parecer ha
sido repintada. El Nifio Jesus, tallado en la misma pieza, abraza cari-
fiosamente a su madre a la que aproxima su rostro. Viste solo un pano
blanco estofado y martillado y sus cabellos cubiertos con pan de oro.

Todo lo expuesto en caracteres formales confirman la relacién
establecida con los tratamientos dados a las esculturas de la época en
Sevilla, bastaria solo comparar los acabados de “/z Chapetona” con la
Virgen de la Evangelizacién mencionada lineas atrés.

Esta imagen de la Virgen de Guadalupe de Pacasmayo sufrié, como
muchas otras en el Pert, las transformaciones de los gustos locales que
mutilaron algunas partes de su vestuario tallado, para poder vestirlas con
ricas telas y darle la acostumbrada composicién triangular, tal como se
aprecia en la actualidad, no solo en ella, sino en todas las imdgenes de esta
advocacién pintadas por Diego de Ocana, Gregorio Gamarra y otros.

La escultura traida por Perez Lezcano a Pakatnamd, nombre origi-
nal de Pacasmayo, ain se conserva y es diferente en su composicion a
la extremena, se encuentra de pie y no sedente como la obra romdanica
del siglo XII conservada en Céceres. Segun los estudiosos especialistas
en la historia de la imagen de la patrona espafola, los padres jerdni-
mos que la conservaban bajo su custodia en Extremadura eran muy
celosos y no permitian que se hagan copias talladas, ello explicaria
las dificultades del escultor sevillano para conseguir una copia exacta;
asimismo, nosotros consideramos explicable que los estilos originales
de las advocaciones se transformen en el tiempo y que el artista ade-
cue la imagen a su época, sin que pierda su denominacién. Es posi-
ble comprobar lo dicho en la misma imagen original cambiada en su
apariencia al ser vestida en su altar ya desde el siglo XVI, asi como al
ser llevada a la estampa grabada y al lienzo. Ademds, la virgen negra
extremena en el Pert se transforma en blanca.

68



Fig. 3. Virgen de Guadalupe de Pacasmayo en su Capilla Oculta.

69



La escultura sevillana entronizada en el Pertt mide 90 cms. de
alto y llegd a Pacasmayo en un arca de pino forrada en cuero, con
goznes y cerraduras en hierro forjado. Hemos podido comprobar
en la actualidad que atn se conservan, restauradas hace apenas un
lustro por el restaurador Jorge Vera Plasencia, en la llamada Capilla
Oculta, en el trdnsito de la iglesia a la sacristia'®. El arca atn la
cobija con sus puertas abiertas, a la que se le han agregado, proba-
blemente en el siglo XVIII, ocho pequefias pinturas de sus mila-
gros y de santos agustinos, en marcos y columnas doradas. El Arca
estd colocada en un gran taberniculo que de seguro procede del
antiguo retablo mayor barroco del siglo XVIII, el que tenia la igle-
sia hasta antes de la independencia y de la expulsién de los agusti-
nos en 1826, en base a la ley de supresién de conventos decretada

por el general Sucre.

La VIRGEN DE (GUADALUPE LLAMADA “LA PERFECTA”

Existe otra imagen de la Virgen de Guadalupe similar a “/z
Chapetona”, tallada en cedro y de finos acabados estofados, que
ocupa la hornacina principal del actual altar mayor, Virgen de
Guadalupe, llamada “la Perfecta”, obra realizada posiblemente
hacia el dltimo tercio del siglo XVI, o primeros anos del siglo
XVII, de seguro para las procesiones, igualmente de autor ané-
nimo. La diferencia fundamental estd en el Nifio que fue tallado
aparte y que ambos ya poseen ojos de cristal; sin embargo, sus
acabados aunque pretenden ser andlogos, consideramos que tie-
nen algunos repintes posteriores y transformaciones en la caida

16 SAN JOSEPH, Francisco de. Op. ciz. 1743, p. 173. Consideramos que a pesar de

conservar en gran parte su policromia original, ha sido intervenida en sus acabados.

70



del manto. Extranamente es esta escultura “La Perfecta” la que se
conserva en el altar mayor y la que recibié la coronacién candnica
el 24 de octubre de 1954".

Al no existir ningtin documento sobre ella de fecha u proceden-
cia, si se exportd de Sevilla o se hizo en el Perti, aunque en nuestra
opinién se realizé aqui, nos limitaremos por ahora a citar el pano-
rama de escultores activos en nuestro territorio.

Entre los escultores que trabajan en la Ciudad de los Reyes, atn
dentro del siglo XVI, encontramos a Alonso Gémez, natural de
Toro, quien tallé los relieves para el retablo funerario de Pizarro;
igualmente, al sevillano Cristébal de Ojeda, maestro que partié
al Perd con 27 anos de edad, en 1555, con cuatro oficiales, dos
entalladores y dos escultores a su servicio, documentado en traba-
jos para los agustinos de Lima anos después, en 1563, en el altar
mayor y en su sillerfa de coro, de la cual procede la escultura de la
Virgen de la Gracia, atribuida a su gubia con intervenciones pos-
teriores'®. Su presencia en Lima en estas fechas tan tempranas y su
relacién con los agustinos, nos permiten relacionarlo con la posible
autoria de la segunda imagen de Guadalupe, llamada “La Perfecta”.

En la misma centuria, antes de finalizar el siglo, podemos consi-
derar entre los activos en Lima al escultor Diego Rodriguez, docu-
mentado en la Ciudad de los Reyes en 1588, fecha en la que su
gubia plasmé la Virgen de Copacabana para el beaterio limeno®,
un lustro después de que se entronizara la originaria de la advo-
cacidn en el virreinato peruano, creada por el indigena Francisco
Tito Yupanqui y conservada en el santuario agustino boliviano.

17 VVAA. Historia del Culto y Coronacién Candnica de Nuestra Senora de Guadalupe 24
de octubre de 1954. Lima: Edit. Presbitero Santiago Wenceslao Aguilar, 1954

18 ROMERO SANCHEZ, Guadalupe. “El escultor sevillano Cristébal de Ojeda y su
partida al Perd”. Laboratorio de Arte, 25, Sevilla, (2013) pp. 863-876.

19 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. Op. Cit. 1999, p. 24.

71



Fig. 4. Virgen de Guadalupe de Pacasmayo (Pert). La Perfecta

72



Las dltimas noticias en los estudios sobre escultores activos en el
Perti en el siglo XVI nos las da Ramos Sosa, al documentar la autoria
de un San Pedro, tallado en 1589 para la iglesia de La Magdalena por
el escultor llamado Diego Sdnchez %°. No podemos dejar de mencio-
nar a un pintor y al parecer también escultor que estd documentado
en Lima, Trujillo y Cajamarca en la primera mitad del siglo XVII, nos
referimos a Leonardo Jaramillo, el que manifiesta en su obra pictérica
documentada ain ciertos caracteres manieristas tardios y que segin
Calancha se encontraba en Trujillo en el famoso terremoto de San
Valentin, en 1619 donde al salvarse de milagro en la iglesia de San
Agustin, prometié restaurar todas las esculturas *'; ademds estd docu-
mentado haciendo el antiguo retablo de la Virgen del Rosario de la
iglesia de Santo Domingo de esta ciudad *. Asimismo, hemos locali-
zado un documento en al archivo documental de Cajamarca donde se
encarga de un retablo en dicha ciudad®.

Los AGUSTINOS Y LA VIRGEN DE (GUADALUPE DE PACASMAYO

Francisco Pérez Lezcano estd enraizado en la historiadela conquista
del Perti desde 1531, en la entrada y toma de Cajamarca por lo
que le fueron dados en feudos varios terrenos en Pacasmayo cuando

20 RAMOS SOSA, Rafael. “Corrientes artisticas en la Escultura Limefia. Nuevas obras y
artistas 1580-1610” En: La escultura del primer naturalismo en Andalucia e Hispanoamérica
(1580-1625). Madrid: Arco Libros, 2010 p. 487.

21 CALANCHA, Antonio de la. Crénica Moralizadora de la orden de San Agustin en el
Perii. Barcelona, 1638, Cap. XXXVI, Fol. 493.

22 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “La escultura en Trujillo”. En: Escultura
en el Persi, Lima: Edit. Banco de Crédito del Pert, 1991, pp. 135-189.

23 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. (Coordinador) Inventario del patrimonio artis-
tico mueble de Cajamarca, Lima: Edit. Instituto Nacional de Cultura, Fundacién Augusto
N. Wiese, 1986, pp. 131-133.

73



se instal6 con su familia en Trujillo?®. La Virgen de Guadalupe de
Extremadura traida por Pérez Lezcano, “la Chapetona”, es objeto de
culto inicialmente en una ristica capilla en Chérrepe, hasta que los
agustinos la reciben a su cargo en 1563, le levantan un templo en
el valle de Jequetepeque, en las faldas del cerro Namul en 1565 y la
fama de sus milagros da origen al asentamiento de un pueblo bajo
su nombre, el que existe hasta la actualidad®. Uno de los hechos
notables de sus primeras décadas es el sucedido al Virrey Toledo
en su viaje de venida al Perd, cuando una tormenta amenazé de
naufragio a su barco y a sugerencia de agustinos que venian con él,
se encomendé a la Virgen de Guadalupe y se hizo el milagro. Por
ello, el virrey visité su templo y realizé importantes donativos en
1568%.

La estancia de los agustinos en el templo construido en el cerro
Namul se vio interrumpida por un gran incendio que destruyé sus
instalaciones. En el siglo XVII el cronista Calancha comenta el
terrible terremoto de Trujillo del 14 de febrero de 1619, llamado
de San Valentin, que derribé el siguiente templo, levantado después
del incendio, el que tampoco afecté la escultura. Asimismo, el
cronista agustino se refiere al dltimo suntuoso templo de bévedas
y lacerfas, construido al poco tiempo por el Padre Maestro Fray
Francisco de Castro®. El resto del siglo XVII ya goza el Santuario de

24 La senora Isabel Flores, viuda del estudioso de Guadalupe don Luis C. Lostaunau,
en nuestra tltima visita a Guadalupe (agosto 2017) nos alcanzé la transcripcién de un
importante documento que obra en un expediente del archivo de Trujillo, donde el pacifi-
cador Pedro de la Gasca en 24 de enero de 1550 da a Francisco Pérez de Lezcano, en base
a sus servicios a la corona en el allanamiento y castigo a Gonzalo Pizarro, tierras para que
edifique una venta y poblarla en un afio con ermita para que los clérigos hicieran misa
para los espafoles y los naturales que por alli pasaran.

25 ALVAREZ, Arturo. Guadalupe en la América Andina. Madrid, 1969, p. 79.

26 CALANCHA, Antonio de la. Ob. Cit., 1638, p. 1277.

27 Ibidem, Capitulo V, p. 1272.

74



su mayor esplendor en toda Sudamérica y se le adorna con cuadros
grandes con vistosas pinturas, segin el cronista®. A lo largo de los
siglos desde que los agustinos se hicieron cargo de la doctrina de
Guadalupe en Pacasmayo, tuvieron muchos litigios, los que han
sido recopilados en documentos importantes para su historia”. El
conjunto monumental agustino llegé a tener noviciado y casa de
estudios hasta que en 1826 tuvieron que abandonarlo debido a la
supresién de conventos decretada por el general Sucre®.

Ennuestrarecientevisita (agosto 2017) hemos podido comprobar,
que su iglesia restaurada ya posee muy poco del patrimonio mueble
que menciona Calancha; sin embargo, el olvidado claustro, a pesar
de su mal estado de conservacién, pone en evidencia la destreza
del arquitecto mulato Blas de Orellana para levantar un conjunto
monumental de tan desafiante altura y de soberbia estructura que
no tiene parangén en América del Sur. Lastimosamente sufre del
olvido de las autoridades que no valoran su patrimonio cultural
monumental a pesar de ser el mds antiguo de los que existen en
Sudamérica dedicado a la Virgen de Guadalupe.

Estudiosos de la difusién de la advocacién de la Virgen de
Guadalupe de Extremadura, como Arturo Alvarez, citan en sus
estudios otras esculturas de la Virgen de Guadalupe existente en el
Pert, una en Nepena del siglo XVI y otra en Nasca de inicios del
siglo XVII, sobre ellas guardamos reservas hasta que se realice una

adecuada restauracién de las mismas3'.

28 Ibid., Capitulo V, p. 1273.

29 BURON ALVAREZ, Claudio. “Documentos para la historia del santuario Mariano-
Agustiniano de Ntra. Sra. de Guadalupe, en el Pert”, Archivo Agustiniano, Vol. 62, Ne
180, (1978).

30 ALVAREZ, Arturo. Ob. Cit., 1969, p. 81.

31 ALVAREZ, Arturo. La Virgen de Guadalupe en el Mundo. Culto e imdgenes antiguas.
Madrid: Edit. Vifa Extremena, 2000.

75



LAS PINTURAS DE LA VIRGEN DE (GUADALUPE EN EL PERU

Posterior a las fechas de las publicaciones realizadas por histo-
riadores sobre el tema de la historia de la Virgen de Guadalupe de
Extremadura en el Pertd, deseamos ocuparnos de las obras pictéricas
que han sido restauradas y otras ubicadas, las que dan nuevas luces
para la historia del arte en sus representaciones. Indudablemente con-
sideramos que el punto de partida lo da la semilla plantada por el
fraile jer6nimo Diego de Ocana en 1599, por ello, enmarcados en su
crénica, partimos de sus escritos.

En el periplo de su aventura americana Ocafia desde el 3 de enero
de 1599 en que parte de su convento de Ciceres, después de sus esca-
las en Puerto Rico y Panamd, llega al Perti el 11 de septiembre del
mismo afno. El primer punto que toca en nuestra tierra es en Paita, al
norte del Pert, donde fallece su acompafante y hermano en religién,
el padre Posada. No tocaremos su recorrido por tierra ya citado al
comentar su estancia en Pacasmayo, sino su llegada a la Ciudad de los

Reyes el 23 de octubre de 15992,

PiNTURAS DE LA VIRGEN DE GUADALUPE DE EXTREMADURA
EN LiMma

A la llegada de Ocafa a Lima gobernaba el virrey Luis de Velasco
y llevaba la mitra arzobispal Toribio Alfonso de Mogrovejo, ante ellos
y todas las instancias de poder en la ciudad presenté sus credenciales
y cédulas reales que le permitian asentar céfrades y recoger limosnas
para el monasterio extremefio de Guadalupe. En base a ello consiguié se
nombrara mayordomo a don Blasco Ferndndez de Toro, personaje muy
rico, nacido en Trujillo de Extremadura, quien lo ayudé a conseguir

32 ALVAREZ, Arturo. Un viaje fascinante. ... (1966-1968). Ob. Cit. 1969, p. XVII.

76



sus objetivos. Posteriormente en sus propias lineas se lee: Acabada de
asentar toda la ciudad por cofrades, por el orden dicho, traté luego de hacer
una imagen de nuestra seiiora de Guadalupe para que lo comenzado fuese
delante de continuo con la devocion de nuestra sefiora de Guadalupe, y se
olvidase con la que habia en la ciudad de Lima, la imagen que dije atris,
que habia en los valles de Trujillo™. Aqui da la primera fe de su creacién
pictérica y hace alusién a la escultura del pueblo de Guadalupe de
Pacasmayo, estudiada lineas atrds, que al parecer ya tenfa devocién en el
convento agustino de Lima. Agrega a continuacién: “Hizose una imagen
muy linda y rica, del mismo tamano que la de Espana, pintada en lienzo;
y alli puestas muchas perlas y piedras de
esmeraldas, y con tanta curiosidad, que
toda la ciudad acude a verla...” .

Para completar sus metas buscé en
Lima a otros extremefios y no tard6 en
encontrar a Alonso Ramos Cervantes
y Elvira de la Serna, quienes a fines de
1599 le cedieron tierras en las afueras
de Lima, camino a Pachacamac, para
levantar su ermita y cobijar su lienzo.
A pesar de que el lugar fue pensado
para que lo ocuparan los jerénimos,
ello no se hizo efectivo por lo que en
1611 Ramos Cervantes entregé a los

franciscanos la ermita y tierras ale-
Fig. 5. Virgen de Guadalupe de

Diego de Ocana. Palacio Arzobispal
mento denominado Colegio de San de Lima.

danas, donde levantaron un monu-

33 Ibidem, p. 83y ss.
34 Ibid. p. 85. Ademds Alvarez en el Apéndice II, p. 313, incluye un inventario de las
joyas que tenia la virgen adosadas al lienzo segtin inventario de 1774.

77



Buenaventura de Guadalupe. Al paso de los siglos, tal como sucedié con
muchos conventos al declararse la independencia, fue cerrado el colegio.
Afios mds tarde, el convento se convirtié en cdrcel y el templo en 1867
en hospital francés de las monjas de Cluny, el que tuvo una duracién
hasta 1928 en que se levantd en su terreno el Palacio de Justicia®.

Segtin documenta el destacado historiador Rubén Vargas Ugarte,
por fortuna el lienzo de Ocana se conservé en un salén anexo a la
nueva Parroquia de Santa Teresita del Nifo Jestis®. Dicho templo se
encuentra en las cercanias de la ubicacién del Palacio de Justicia, al
lado del Estadio Nacional. Es importante anotar en este momento que
la cronologia de los datos de la desaparicion de la iglesia de Guadalupe,
corresponde aproximadamente a la creacién de la iglesia de Santa
Teresita del Nifo Jesus, al lado del convento de las Monjas Canonesas
de la Cruz, donde se conservé el lienzo de Ocana hasta que en el ano
2013 fue restaurado y trasladado al Museo Arzobispal de Lima.

Hemos podido leer en un escrito del padre Alvarez en relacién a la
autenticidad del lienzo en mencién lo siguiente: “Después de mil pasos y ges-
tiones, hemos localizado dos cuadros de tela en Lima, uno en la parroquia de
santa Teresita y el segundo en el museo particular de Dn. Pedro de Osma; pero
lamentablemente ninguno de ambos es el que pintd fr. Ocaria. Conocemos su
descripcion detallada y no coincide... ™ . El mismo afo el autor confirma su
atribucién del lienzo conservado en el Museo Pedro de Osma a Ocana
y niega la autoria del que se conservaba en Santa Teresita™.

35 ALVAREZ, Arturo. Ob. Cit. Guadalupe en .. .. 1969, p. 111.

36 VARGAS UGARTE, R. Ob. Cit. 1947, p. 536.

37 AIVAREZ, Arturo. Un viaje fascinante... .. (1966-1968). Ob. Cit. 1969, p. 86, nota 47.
38 ALVAREZ, Arturo. Ob. Cit. Guadalupe en....... 1969, p. 112 y ss. En ALVAREZ,

Arturo. Ob. Cit. 2000, mantiene su posicién de que por tamano la del Museo Osma es
la pintura de Diego de Ocafa y no la de Santa Teresita. También en: ALVAREZ, Arturo.:
“La cofradia de la Virgen de Guadalupe en el Virreinato del Pert (Siglos XVI-XVII)”.
Revista Guadalupe, N° 833 (2013), p. 25.

78



Fig. 6. Virgen de Guadalupe en el Museo Osma de Lima (Pert).

79



En los inventarios del Colegio de San Buenaventura de Guadalupe,
a los que Alvarez tuvo acceso en los archivos franciscanos cuando
estuvo en Lima por 1967, los que datan de dos centurias posteriores
a la fundacién, (de 1774 y 1800), se menciona que habia un lienzo
en el altar mayor de media vara, y es en base a la aproximacién de
medidas y segtin él a que conserva perlas y pedrerias pegadas al lienzo,
que se atribuye al pincel del manchego el conservado en el Museo
Osma. Hemos podido constatar que las joyas reales que menciona
son relieves repintados posteriormente sobre el lienzo y que desde
que él lo vio a la fecha la pintura no ha sido intervenida. Se suma a
ello que el reconocido historiador de arte Francisco Stastny, cuando
hizo la certificacién de autenticidad de las piezas de dicho Museo, lo
catalogo como de un seguidor de Gregorio Gamarra, como consta en
los archivos de la referida institucién.

Por lo expuesto, consideramos que no existen argumentos com-
pletamente fehacientes para determinar que el lienzo de la Virgen de
Guadalupe del Museo Osma sea de Diego de Ocana y no el lienzo
grande conservado actualmente en el Museo Arzobispal de Lima.
Hemos podido constatar que si bien coincide con los aspectos for-
males de las virgenes pintadas por Fray Diego de Ocafia, ello no con-
firma la autoria, solo vemos una relacién manifiesta con el grabado
de Petrus Angelus (1597), que incluye los cortinajes recogidos y dos
dngeles en la zona inferior, mientras que otras pinturas son similares a
la del Museo catedralicio, como las realizadas por Gregorio Gamarra,
entre ellas la de San Francisco de La Paz en Bolivia y la atribuida a ¢l
en la Recoleta del Cusco, fechada en 1614, con par de dngeles en la
zona superior e inferior del lienzo.

En los anos setenta del siglo pasado nos fue posible observar el
lienzo grande de la Virgen de Guadalupe, cuando todavia se ubicaba
en la iglesia de Santa Teresita, en pésimo estado de conservacién, y

8o



pudimos apreciar los hilos que pendian de los dngulos de los recua-
dros pintados en el vestido, confirmado en los procesos técnico-cien-
tificos realizados por el restaurador Erman Guzman®.

Guzmén utilizé todo tipo de anilisis cientifico en el proceso de
restauracién de la pintura, entre ellos el organoléptico, lo que justi-
ficé el enconchamiento y desprendimiento de parte de la capa pic-
térica, al confirmarse que la técnica utilizada no era la de un pintor
profesional. Lo confirma el mismo Ocafia cuando se encuentra en
territorio de la actual Bolivia, en una parte de su crénica: “Comencé
a hacer la imagen como si yo fuera el pintor mds extremado del mundo
y puedo afirmar en verdad que en toda mi vida habia tomada pincel al
éleo en la mano para pintar si no fuem esta vez, sin tener mds prdctica
que tenia de la iluminacion de aquellas imdgenes, sin haber tenido maes-
tro que me ensenase...”™.

En la coleccién Barbosa-Stern de Lima se conserva una pintura
sobre lienzo de la Virgen de Guadalupe de Extremadura, anénima,
de trnsito del siglo XVII al XVIII, de 110 x 80 cms. que aparte de
la consabida composicién triangular del manto en sus versiones pic-
téricas, impuestas por Diego de Ocana, donde la tinica sobresale en
largo en relacién al manto, decorado todo con recuadros que enmar-
can pedreria pintada, tiene particularidades, como la toca cefiida alre-
dedor del rostro, cortinajes rojos recogidos y rosas en la zona inferior.
Ni en la parte superior ni inferior del lienzo aparecen los caracteristi-

cos dngeles del pintor manchego.

39 GUZMAN REYES, Erman. “Aplicacién tecnolégica y restauracién para el estudio de
la Virgen de Guadalupe” En: Fr. Diego de Ocania y la Virgen de Guadalupe en el Virreinato
del Perii. El Lienzo de la Santa Iglesia Catedral De Lima. Lima: Edit. Arzobispado de Lima.
Museo de Arte Religioso de la Catedral de Lima, 2014, pp. 127-195.

40 ROSO DIAZ, José. El fraile Jerénimo Diego de Ocafia. Un apunte sobre devocién
mariana, arte y literatura en la América hispana del Barroco”. En Anuario de Estudios
Filoldgicos XXXI. Universidad de Extremadura, (2008), p.154.

81



Fig. 7. Virgen de Guadalupe en la Coleccién Barbosa-Stem

82



PINTURAS DE LA VIRGEN DE GUADALUPE DE EXTREMADURA
eN Cusco

A su regreso del Alto Perti, Ocana llega a Cusco el 24 de agosto
de 1603 y de su estancia cusquefia nos documenta en sus escritos
que encontré dos imdgenes de la Virgen de Guadalupe, una en la
iglesia de San Francisco y otra en la de San Blas, cita: “Viendo que
aqui estaban estas dos imdgenes, traté de renovar la de los esparioles para
que se renovase también la devocion y memoria de nuestra Senora de
Guadalupe. Y con ayuda de las cosas que el pueblo dio, hice una ima-
gen muy linda y con muchas joyas, la cual recibié el pueblo con mucha
devocién™'. Lastimosamente no se conservan ni las que menciona
que encontrd, ni la que él hizo.

Sin embargo, hemos podido ver en el 2015, en compaiia de E
Javier Campos, el lienzo que se conserva en la Recoleta del Cusco,
obra andénima firmada en 1614, en buen estado de conservacidn,
atribuida a Gregorio Gamarra, pintor del Alto Pert, seguidor del
jesuita Bernardo Bitti. Como anotdramos lineas atrds la composicién
de este lienzo sigue la del lienzo del Museo Arzobispal de Lima*.

Al igual que en Cusco, en la ciudad de Ica, al sur del Perd, no
nos queda nada mds que el recuerdo que nos alcanza la crénica de
Ocana sobre la obra que pinté para la iglesia de San Francisco de
esta ciudad, dado que la antigua iglesia desaparecié con los sucesivos
terremotos .

En conclusién podemos afirmar, en relacién a la primera parte
del presente trabajo, que la escultura de la Virgen de Guadalupe

41 ALVAREZ, Arturo. Un viaje fascinante.... (1966-1968). Ob. Cit. 1969, p. 253.
También ver: SAN ]OSE, Francisco de. Ob. Cit.1743, p. 203.

42 CAMPOS FERNANDEZ DE SEVILLA, Javier. “Origen del modelo guadalupense
de las virgenes de Guadalupe del Pert”. En Scriptorium Guadalupense. 2016, p. 14.

43 ALVAREZ OFM, Arturo. Un viaje fascinante. ... (1966-1968). Ob. Cit. 1969, p. 287.

83



Fig. 8. Virgen de Guadalupe en la Recoleta de Cusco de 1614. Atribuida a Gregorio
Gamarra.

84



de Extremadura mds antigua conservada en el Pert se encuentra en
el Santuario de Pacasmayo, la que corresponde al siglo XVI y estd
enmarcada en el contexto de la escultura sevillana de la época, den-
tro del circulo de Gerénimo Herndndez. En relacién a las pinturas
de esta advocacién mariana podemos reafirmar que el mds antiguo
lienzo, del pincel de Diego de Ocana, es el que se conserva en el
Museo Arzobispal de Lima, restaurado recientemente, y que existen
otros tempranos atribuidos al pintor Gregorio Gamarra, discipulo
de Bernardo Bitti, uno en el Museo Pedro de Osma y otro en el
convento de la Recoleta del Cusco. A ellos sumamos un lienzo, ya de
anos del barroco, en la coleccién Barbosa-Stern®4,

44 Nuestro agradecimiento muy especial a la arquitecta Patricia Navarro Grau por todos
sus alcances en base al gran proyecto que realizé con apoyo de la Fundacién Paul Getty.
Asimismo, a todas las personas que colaboraron conmigo en nuestra visita a la ciudad de
Guadalupe, en Pacasmayo, muy en especial a la Sra. Isabel Flores de Lostaunau, dofia
Chabuca, a Victor Castafieda y a Carlos Noriega.

85






LA IMAGEN DE NUESTRA SENORA
DE GUADALUPE EN EL SANTUARIO DE
GUAPULO, PUEBLO DE INDIOS EN LA

REAL AUDIENCIA DE QUITO.

ADRIANA MATILDE PAcHECO BusTILLOS
Pontificia Universidad Catélica de Ecuador

INTRODUCCION

| personaje de la Madre de Cristo fue parte indispensable en la
extensién de la fe cristiana en toda la América hispana. La didéctica

de la doctrina fomenté el conocimiento de esta figura tutelar a través
de los catecismos y las imdgenes que se multiplicaron bajo un amplio
repertorio de advocaciones, capaces de arraigarla en los distintos espa-
cios geogréficos locales. De las primeras en asentarse, entre los habitan-
tes de la regién de Quito, fue la Virgen de Guadalupe, la representacion
de la Madre con el Nifio Jests en brazos, tal como se habia venerado
en su Santuario de Extremadura, en Espafia, desde tiempos medievales.
En el curso del siglo XVI la venerada imagen aparece también en
Quito, con su agencia prodigiosa, para socorrer a un grupo de devotos
a punto de perecer. Entonces fue solo parte de la memoria devota,
aquel modelo conocido que mds tarde tomaria forma de la mano de
una pintura que evocaria a la distante escultura extremefa. En adelante
la andadura de la efigie mariana encontraria nuevas formas para mos-
trarse y para consolidar su prestigio taumatdrgico en un Santuario que
se habia levantado en Gudpulo, un pueblo de indios, a una legua de
Quito. La advocacién de Santa Marfa de Guadalupe se habia asentado

87



en el espacio andino, como la Virgen de Gudpulo, donde un creciente
namero de fieles, de diverso origen, dio continuidad a este, el primer
sitio de peregrinacién de la Audiencia.

LA FABRICA DE LA IMAGEN DE SANTA MARIA DE GUADALUPE EN QUITO.

El trajinar de unos mercaderes que salieron de Quito rumbo a Panama
estuvo a punto de tener un funesto final de no ser porque invocaron a la
Virgen de Guadalupe, cuyo poderoso valimiento, les permitié salvar la vida:

. sucedid, que yendo Martin de Arana con 3 de ellos a la ciu-
dad de Panamd, a emplear en mercaderias, volviendo hacia el puerto de
Guayaquil, en una gran tormenta que hubo en la mar, se quebré el drbol
mayor del navio y se abri6 por algunas partes; y estando ya desconfiados
de llegar al puerto y el navio lleno de agua, invocaron con ldgrimas a
la Sacratisima Virgen en memoria de esta su Santa imagen pidiéndole
socorro y fue cosa milagrosa y publica en todas estas provincias, aporté

» ]

el navio sin drbol y abierto sin pérdida alguna al puerto en salvamento
Apunta el presbitero Diego Rodriguez Docampo, en sus relaciones
geograficas, que agradecidos por haber obtenido este favor, los mer-
caderes fundaron una hermandad y cofradia, de las muy lucidas en esta
ciudad en el afio de 1581. De manera que a falta de la imagen sagrada

original?, aquella distante talla de rostro moreno, con el hijo en brazos,
del Santuario extremefio, los devotos se propusieron contar con una

1 RODRIGUEZ DOCAMPO, Diego. Relaciones Histérico — Geogrdficas de la provincia
de Quito, siglos XVI — XIX, editado por Pilar Ponce Leiva, Tomo II, Consejo Superior
de Investigaciones cientificas, Madrid, Centro de Estudios Histéricos, Departamento de
Historia de América, 1922, pp. 218-219.

> RODRIGUEZ G. DE CEVALLOS, Alfonso. ““Trampantojos a lo divino”: iconos pin-
tados de Cristo y de la Virgen a partir de imdgenes de culto en América meridional”, en

Actas del IIT Congreso Internacional del Barroco americano. Territorio, Arte, Espacio y Sociedad,
Tomo I. Universidad Pablo de Olavide y Ediciones Giralda, S.L., 2001, Sevilla, p. 26.

88



efigie que reprodujera a la ausente tan afiorada’. Cabe sefalar que los
beneficiarios del portento se encontraban en Quito, si bien se trataba
de la capital de la Real Audiencia, era una urbe pequefa en sus inicios,
por lo tanto, es posible considerar que se valieran de estampas o meda-
llas de uso personal, ademds de los recuerdos de la imagen de bulto,
para encargar la factura de la primera versién pictérica.

Segtin el presbitero Juan de Dios Navas, se trata del ejemplar al que
se suele denominar, como la imagen Antigua®. Describe el cuadro hacia
primeros afios del siglo XX, en su prolija monografia de Gudpulo. El
cuadro, muy deteriorado, por el tiempo, presenta la imagen de Nuestra
Senora de Guadalupe de Espana, bajo un dosel rojo, ataviada con tdnica
blanca cefida la cintura con un cordén dorado, otros disefios de este
mismo color, cubren todo el atuendo’. El rostro, pélido, ligeramente
inclinado, lleva un collar y pendientes de gemas que destacan entre el
cabello, sostiene a su Hijo en brazos. La imagen se completa con la
presencia de un grupo de fieles a los pies de la Virgen, dos espafioles y
tres indigenas atados con cadenas que miran piadosos hacia la Virgen,
en sefial de esclavitud simbélica. Su denominacién como consta en
los libros del Santuario es: Cofradia de los Esclavos de la Madre de
Dios de Guadalupe®. Al pie del pequefio lienzo” se puede leer V. S. de
Guadalupe, fundaron los cofrades en 1587°.

3 VINCENT-CASSY, Cécile. “Marfa en trampantojo, A propésito de las imdgenes
marianas en la Espafia del siglo XVII”, en Versants, Vol. 65, n° 3 (2018), p. 16 (15-31).

4 A pesar de que este texto monogréfico sobre la imagen y el Santuario de la Virgen de
Gudpulo fue trabajado hacia 1926, posee una alusién a las fuentes muy nutrida, es una
obra de referencia. NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y su Santuario 1581 a 1926, Imprenta
del Clero, 1926, Quito, pp. 34-36.

s Ibid. NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y..., Op. cit., p. 37-39.

6 Ibidem, p. 309.

7 Sefiala el Padre Navas que mide 72 cm. X 1.45 de ancho. El marco de 10 cm es obra de
tallado antiguo dorado y pintado de coral. Ibid. NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y. .., pp. 37-39.
8 Ibidem, pp. 34-35.

89



De esta narrativa visual se desprende que la primera imagen quitefia
de la guadalupana era notablemente distinta a la titular del Santuario
de Extremadura. La novedosa iconografia planteaba una Virgen de
piel clara, en el rostro, diferente al oscuro de la imagen medieval. Se
advierten lineas mds suaves tanto en la figura de la Virgen como en el
atuendo, éste, al parecer, no presentaba la rigidez triangular del origi-
nal’. Asi mismo, la diversidad de sujetos, bajo la imagen, permite pensar
en esa temprana apropiacién local de la advocacién espafola. Para ese
momento, era sumamente importante proyectar las funciones mater-
nas de la imagen sobre los grupos protagénicos de la naciente sociedad
quitefia. Se advierte con claridad, la necesidad de proponer a la Virgen
de Guadalupe como un vinculo cohesionador de los habitantes de la
regién de Quito, quienes encontrarfan su espacio de reunién a los pies
del Santuario, cuidadosamente ubicado en un pueblo de indios™.

LA VIRGEN DE GUADALUPE O LA VIRGEN DE GUAPULO:
CAMBIOS DE SIGNIFICADOS.

Es particularmente notable comprobar los propésitos que tuvo la
tempranisima fundacién del Santuario en un pueblo muy cercano a
la urbe quitefia. La ubicacién geogréfica de este lugar explica clara-
mente la intencién que tuvieron los evangelizadores, en este caso el
Obispo, quien proveyd de cura a esta zona donde no se habia insta-
lado una doctrina o parroquia rural en manos de una orden religiosa.
Geogrificamente se trata de un pequefo valle, enclavado en un “giro
de la cordillera™, en un cruce de montanas, llamado Guashayacu,

9 Ibidem.
10 Ibidem.

11 GOMEZ PAZOS, Nidia. Gudpulo y su contexto histérico-espacial. Tesis de licencia-
tura en Historia y Geografia, presentada en la Facultad de Educacién de la Pontificia
Universidad Catélica del Ecuador, inédita, Quito, p. 9

90



en el que abundan cascadas y fuentes naturales de agua, a las que
se ha atribuido propiedades curativas. Cruza entre estos macizos el
rio Machdngara que conforma, en conjunto, una ruta natural abierta
hacia el valle de Tumbaco, por la que los expedicionarios salian hacia
la regién Oriental. A esta via se la ha conocido como la ruta de los
conquistadores, era un sitio de paso obligatorio para muchos'?.

Estas condiciones del paisaje caben bajo la consideracién de geo-
grafia sagrada, para el mundo indigena, en la que la relacién entre los
individuos y el entorno guardaba profunda vinculacién tutelar. Los
montes, los volcanes, los cerros altos, explica Segundo Moreno, se pre-
sentaban como figuras paterno — maternas generadoras y protectoras
de la vida de los sujetos'®. Dadas estas condiciones se puede decir que
esta hondonada tenia unos usos cultuales sagrados y de veneracion, tal
como correspondia a las Huacas'. La superposicion de la fe cristiana
supuso un cambio de significados para los habitantes de la quebrada
de Guashayacu (Figura 1). La figura de Santa Marfa de Guadalupe, la

Madre de Ciristo, se habria mostrado como nueva figura maternal®,

12 Ibidem, p. 11.

13 MORENO, Segundo. “El Chimborazo: ancestro sagrado andino”, en Antropologia:
cuadernos de investigacion, Revista de la Escuela de Antropologia, Pontificia Universidad
Catélica del Ecuador (Quito), (2007), p. 95.

14 Ibid. NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y..., Op. cit., p. 41. (la Huaca o Huacas, podia
ser cualquier objeto o sitio en medio de la naturaleza que se presentaba con magnificencia o
misterio y que guardaba relacién paternal o maternal, o protectora hacia un pueblo).

15 En los primeros catecismos que emplearon los doctrineros se pueden leer estas lineas
que ensefiaban a los nedfitos acerca de esta madre, sirve de ejemplo el de José de Acosta:
“... Nuestra Senora la Virgen Maria madye de Dios que es Reyna del Cielo, y es abogada
nuestra, y es una Sefiora que nos quiere mucho, y siempre ruega por nosotros, y por ella nos hace
el Seior tantos bienes, y nos libra de todos los males. Esta Sefiora es sobre rodos los Apdstoles, y
sobre todos los Santos, y sobre todos los Angeles. Y después de Jesucristo su hijo nuestro Seiior no
hay otro como esta Senora, que tan alto sea, ni que tanto nos quiera. Por eso la hemos de llamar
siempre en nuestros trabajos y necesidades, y tenella por madre y querella mucho, porque ella
nos tiene por sus hijos y nos quiere mucho. .. [sic].” De ACOSTA, José. Tercero Catecismo y
exposicion de la Doctrina Cristiana por Sermones, Lima, 1585, pp. 168-169.

91



bajo un aspecto formalmente novedoso que demostraria portentosas
acciones en su favor, sobre todo frente a la indefensién y la vulnera-
bilidad de lo cotidiano, en los males del cuerpo y ante las violentas e
inesperadas fuerzas de la naturaleza'®.

Fig. 1. Santuario de Nuestra Senora de Gudpulo en la quebrada de Guashayacu. Quito.
Foto: Christoph Hirtz.

Los caciques de los grupos étnicos que habitaron esta zona se invo-
lucraron directamente en la promocién del fervor hacia la advocacién
mariana. En el decurso del tiempo se advierte su participacién pia-
dosa en la proteccién y extensién de la devocién hacia Santa Maria
de Guadalupe, a través de la promocién de su imagen, asi como del
poblado, como reducto de peregrinacién'’. Al parecer, el mismo nom-
bre de la pequefia poblacién habria cambiado a una denominacién dis-

16 Ibidem.
17 Ibidem, p. 44.

92



tinta a la de sus propias toponimias. Posiblemente la palabra Gudpulo
devendria de una cierta dificultad para pronunciar, en las voces de la
lengua local, el titulo de Guadalupe, quedando el primer nombre como
el definitivo del Pueblo, del Santuario y de la imagen de la Virgen'®. A
lo largo de la historia del lugar se puede constatar como los caciques
han formado parte vital de la cofradia, de aquella original fundada por
los mercaderes espafioles a finales del siglo XVI. Bien como miembros
o como mayordomos se han mostrado dindmicos promotores de sali-
das con la venerada imagen, con el propésito de colectar limosnas para

el sostenimiento y continua edificacién del Santuario®.

EL SANTUARIO Y LA PORTENTOSA IMAGEN

En los tempranos momentos del Santuario, el Obispo Fray Luis
Lépez de Solis, el cuarto en presidir la didcesis quitena (1594 — 1606),
fue el impulsor mds vigoroso para fortalecer esta obra. El clérigo
Pedro Ordénez de Zevallos, narra que el prelado hizo del Santuario
y de la advocacién guadalupana, en Guédpulo, una devocién de parti-
cular dedicacién. Tenia por costumbre piadosa peregrinar en secreto
hacia el Santuario, haciendo rigurosas penitencias en el trayecto. Al
llegar a su destino, pasaba la noche y al dia siguiente celebraba misa,
en la ermita, donde la imagen de bulto de la Virgen recibia el culto,
muy difundido, segin Navas, desde antes de su llegada a Quito®™.

Apuntan las crénicas que, ante la sencillez de este sitio, el Obispo

18 MATOVELLE, Julio Maria. Imdgenes y Santuarios célebres de la Virgen Santisima en la
América Espariola, senialadamente en la Repiiblica del Ecuador, Obras Completas Cuenca,
Misioneros Oblatos 1981, p. 366.

19 NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y..., Op. cit., p. 104.
20 Ibid. NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y..., pp. 59-60.

93



tomo a cargo la construccién del primer templo sélido, para honrar
debidamente a la Virgen, al punto que frente a cualquier manifesta-
cién adversa de la naturaleza se mandaba traer la efigie en procesion,
en medio de cantos y rogativas:

“...hizo edificar iglesia en Gudpulo, pueblo de indios, media
legua de Quito, a donde estd la imagen de la Madre de Dios, con
vocacién de Guadalupe, antigua, de bulto, de linda hechura, mila-
grosa para en todas las necesidades espirituales y temporales de
espafioles e indios como se ha experimentado con enfermos desahu-
ciados que han conseguido la salud, [...]”. Las aguas cesan cuando
traen esta santa imagen a la ciudad para novenas, y cuando hay
calores y secas, hay invierno. Tan seguros favores cuanto se han visto
y en las ordinarias novenas de aquella santa casa de afligidos // nece-

sitados y convertidos™'.

Al parecer, desde 1587 ya se habia erigido la ermita en la que se
colocé la versién pictérica encargada por los comerciantes. Desde
1586, ya se contaba con la prodigiosa talla de madera que, segtin la
crénica, era la que se honraba, también, en este sitio. Los comiten-
tes solicitaron, en Quito, este ejemplar al escultor madrilefio Diego
de Robles, y a Luis de Ribera, pintor, quien dio la policromia*. En
adelante se acrecentard y extenderd su fama como imagen prodigiosa,
muy demandada entre los devotos dentro y fuera de la Audiencia®.
Lamentablemente, esta imagen se perdié en un desafortunado incen-
dio del Santuario ocurrido en el siglo XIX, por un descuido del sacris-
tdn, quien dejé las velas de un altar encendidas™.

21 Ibid. RODRIGUEZ DOCAMPO, Diego. Relaciones Histdrico — Geogrdficas. ..,
p. 218.

22 Ibid. NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y..., pp. 49-53.
23 Ibidem, pp. 49-54.
24 Ibidem, pp. 307-313

94



De ahi que sea imposible admirar la talla original de finales del
siglo XVI. Sin embargo, se puede pergefiar una breve imagen narra-
tiva aproximada, debido a que el escultor Diego de Robles labré
un par de piezas similares para presidir las advocaciones de Nuestra
Sefora del Quinche y del Cisne, y, probablemente, otras versiones
mds. Una pequena talla ubicada en el Real Monasterio de la Limpia
Concepcién de Quito, réplica de la Virgen del Quinche, sin los
suntuosos atuendos de tela, deja ver una figura de lineas suaves, el
manto y la tinica no muy amplios, sin la rigidez muy marcada del
original extremefo. El rostro, con ojos y labios hechos de ligeros
trazos de pincel, tiene la encarnadura de la piel clara, asi también el

Nifio que lleva en sus brazos®.

LA VIRGEN PEREGRINA DE GUAPULO SALE A LIMOSNEAR PARA
EDIFICAR EL SANTUARIO.

La figura de bulto de la Virgen transité en numerosas ocasio-
nes el camino que va de Gudpulo a Quito en los primeros afos del
siglo XVII. Frecuentes romerias y rezos se elevaban a sus plantas para
implorar que cesaran las pestes de tabardillo y sarampién que cau-
saban muchas victimas. Las sequias que afectaban a los sembrios y
otros embates de la naturaleza movilizaron las incesantes procesiones y
traslados®. Los distintos grupos de la sociedad quitefia contribuyeron
continuamente para sustentar el prestigio de la advocacién extremena
que se reconocia plenamente como la Virgen de Gudpulo, ya pertene-
ciente a la cristiandad quitefia.

25 Testimonio personal de la autora de este texto. Quien tuvo la oportunidad de ver la
citada imagen en la clausura del Monasterio de Concepcionistas de Quito en el afio 2008.

26 NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y su Gudpulo y..., Op. cit., p. 74.

95



Fig. 2. Nuestra Sefiora de Guédpulo, Andénimo, siglo XVII, La Peregrina,
Santuario de Gudpulo, Quito. Foto: Christoph Hirtz.

96



La reputacién de la advocacién se consolidé atin mds cuando el
Rey Felipe IV proclamé a la Virgen de Guadalupe Protectora del Rey y
sus armas en 1644. A pedido del Corregidor, el pueblo de Quito y los
capitulares confirmaron la eleccién de este patronazgo en la Virgen de
Gudpulo?. Por ello se inici6 la construccién de un templo de mayor
solidez en el que se venerara la imagen con todo el decoro del caso.
Desde 1649 el encargado del curato del pueblo de Gudpulo, José
Herrera y Cevallos dedicé todos sus esfuerzos a levantar la obra desde
los cimientos. Para este propdsito peregrind, mds de seis mil leguas en la
América hispana, recogiendo limosnas con un cuadro que reproducia
la imagen titular del Santuario de Gudpulo.

La pintura todavia se conserva en el Santuario de Gudpulo, en una
capilla de la entrada, la descripcién que de ella hacen los inventarios
corresponde claramente al soporte de madera en el que la represen-
tacién de la Virgen Peregrina presenta el rostro pintado y circundado
por el rostrillo cubierto de flores (Figura 2). El complicado atuendo
que lleva exhibe elementos colocados sobre la tabla, a fin de crear
sutiles relieves que dieran a la imagen mayor solemnidad, capacidad
de impacto y performatividad, tal como correspondia a una efigie por-
tentosa. Describen los inventarios el atavio de la Virgen con un:

“...sobrepuesto de un vestido blanco de seda labrado, como tam-
bién en la cabeza una media corona de plata y otra media coronita de
plata en la cabeza del Nifio con su velo morado viejisimo. ..

...en el cetro un ramillete de flores y sobre puesto también el ves-
tuario de hilos de plata y oro, entre cuyos bordados se distingue el
monograma de Marfa y una iglesia. Sirvele de remate al cuadro, un
techo de tabla de ocho cm. Para resguardo de la imagen y hay al
pie dos barrotes sobresalientes para en los viajes adaptarla indudable-
mente en alguna plataforma.

27 Ibidem, p. 91

97



...Un cetro en forma de azucena con seis hojas y un aguacate de
esmeraldas al medio y seis aguacates medianos entre las hojas y estas guar-

necidas de perlas y en el medio esmeraldas aguadas y el campo también
28

guarnecido de dichas esmeraldas y al pie otro aguacate de esmeralda

La pintura de la Virgen ha perdido las gemas que estuvieron incrus-
tadas en el cetro, pero conserva otros detalles de importancia que
atn estdn presentes como el emblema bicéfalo de la protegida Casa
de Habsburgo. Se puede divisar, ademds, la inscripcién de una letra S
junto a la figura icdénica de un

clavo que flanquean el Corazén

de Maria, como simbolos que

invitaban a volverse esclavos de la

Virgen y a honrarle con el aporte

de metdlico para la edificacién

de su Santuario en Gudpulo®.

Se advierte con claridad la silueta

del templo, y del pueblo, encla-

vados entre las montafas de
Fig.3 . Detalle del Santuario de Gudpulo en
el borde inferior de la tdnica de la imagen de ) ]
La Peregrina, Quito. Foto: Christoph Hirtz. QUItO- Apenas resalta la silueta

del diminuto paisaje en el borde

Guashayacu y Guanguiltagua, en

inferior de la tanica (Figura 3), entre el rico manto recamado®. El tra-
bajo que llevé a cabo el trashumante cura del Santuario dio buen resul-

tado, no solo que colectd lo necesario para la empresa constructiva sino

28 El presbitero Navas cita los inventarios de 1842 y 1866. Ibidem, pp. 202-204.

29 STRATTON-PRUITT, Suzanne. “Nuestra Sefiora de El Quinche o de Guédpulo, o
de El Cisne, con santos penitentes, siglo XVIII”. En The art of painting in colonial Quito.
Saint Joseph University Press, Philadephia, 2012, p. 109.

30 LOPEZ GUZMAN, Rafael y MOGOLLON CANO-CORTES, Pilar. “La Virgen
de Guadalupe de Extremadura: Iconografia Andina. I”, Revista Quiroga, n° 12, julio —

diciembre 2017, 46 — 57, ISSN 2254 - 7037

98



también extendié el fervor hacia la imagen incluso fuera de los limites
de la Audiencia. Con una variante notable Standfield — Mazzi cita la
existencia de una imagen, identificada como la Virgen de Gudpulo,
una copia pictérica de la milagrosa escultura quitefia, acompanada de
Santa Catalina y Santa Lucia que conserva el Museo Pedro de Osma en
Lima como prueba de esta proyeccién®’.

Los cuaADROS DE LA VIRGEN DE GUAPULO EN
LA DEVOCION PRIVADA.

En el decurso del siglo XVII, Angel Justo Estebaranz, registra ejem-
plos de pequenas imdgenes, de uso doméstico, en las casas quitefias,
a las que se menciona bajo la advocacién de Guadalupe. Se puede
considerar que se trataba de ejemplares que imitaban la imagen del
Santuario de Guédpulo®”. El autor alude a representaciones elaboradas
en pintura que se entregaban como dote. En los tres casos citados
se aclara que eran pinturas de la Virgen de Guadalupe. Asi mismo,
apunta ejemplos en que los devotos declaraban en sus testamentos
poseer representaciones pictéricas de la Virgen Extremenfa, posible-
mente en su versién de Gudpulo®.

31 STANFIELD-MAZZI, Maya. 2017, “Las imdgenes espafolas viajeras de Marfa en
Bolivia™. En 7he art of painting in colonial Bolivia. Saint Joseph University Press, pp. 256-257.
32 JUSTO ESTEBARANZ, Angel. “Advocaciones marianas espafiolas en el arte de la
Real Audiencia de Quito”, Atrio (Sevilla), n° 20 (2014), pp. 31-33.

En este estudio constan referencias, muy valiosas, que muestran casos concretos en los
que los devotos de la Virgen de Guadalupe tenfan como bien devocionales imdgenes de
esta advocacién mariana. Citamos los ejemplos del maestro Nicolds de la Vega Astudillo,
en 1668, entregé como dote a Juana Galindo de Avendano y Zufiga con quien se casa-
ria. Asi también, Justo Estebaranz alude otro ejemplo del mismo tipo, una imagen que
entregd don Andrés de Amaral a Maria Manuela Berdugo, como dote, igualmente una
pintura de la Virgen de Guadalupe, entre otros.

33 Ibidem, pp. 31-33.

99



Un lienzo de pequenas dimensiones, de primeros afios del siglo
XVIII, que custodia la reserva del Museo de Arte colonial de Quito
muestra a la imagen de la Virgen de Guadalupe como demostracién
del fervor que se trasladé al entorno de lo privado. Bajo un dosel de
color rojo, probablemente emulando a la imagen primera encargada
por los fundadores de la cofradia, se retrata® a la Virgen con rostrillo y
amplia corona (Figura 4), rodeada de un aura numinosa, que también
rodea la cabeza de su Hijo, tal como es propio de una pintura que
replica a la escultura milagrosa. La vestimenta que imita una tela reca-
mada en rojo y dorado se abre con notable rigidez, tanto en la Virgen
como en el Nifo. En la base una peana y la luna elevan y aumentan
el tamano de la efigie. Resaltan en el apartado central tres gemas. En
la mano de la Virgen el cetro y un rosario con borlas, como también
solfan usar las monjas en el convento de la Concepcién de Quito®.

El estudio de Angel Justo Estebaranz, ademds, recoge el dato de
pequenas tallas de madera que guardaban los devotos en nichos o reta-
blos, como consigna un recibo de 1715, de “un tabernaculito pequeno
y en el Nra Serora de Guapulo pintada”, tasado en 2 pesos™. Resulta
revelador este dato que prueba, nuevamente, la necesidad que tenfan
los devotos de poseer una pintura trabajada del original escultérico
de Guépulo, un trampantojo a lo divino®, o la pintura de una estatua®®
encargada para alimentar la piedad particular.

34 CONTRERAS-GUERRERO, Adridn. ““Verdaderos retratos” de la Virgen de Guadalupe
de Extremadura en Colombia”, Revista Quiroga, n°® 12, julio — diciembre (2017), pp. 46-57.

35 Visitas de los Obispos al Real Monasterio de la Inmaculada Concepcién de Quito,
Archivo del Convento.

36 Ibidem, p. 33.

37 RODRIGUEZ G. DE CEVALLOS, Alfonso. ““Trampantojos a lo divino™: iconos pin-
tados de Cristo y de la Virgen a partir de imdgenes de culto en América meridional”, en

Actas del IIT Congreso Internacional del Barroco americano. Territorio, Arte, Espacio y Sociedad,
Tomo 1. Universidad Pablo de Olavide y Ediciones Giralda, S.L., 2001, Sevilla, p. 26.

38 STANFIELD-MAZZI, Maya, 2017, “Las imdgenes espafiolas viajeras de Maria en
Bolivia”. En The art of painting in colonial Bolivia. Saint Joseph University Press, pp. 256-257.

I00



Fig. 4, Nuestra Senora de Guadalupe, Andénimo, siglo XVIII, éleo sobre lienzo.
Museo de Arte Colonial, Quito. Foto: Adridn Contreras-Guerrero®.

39 Agradezco la importante colaboracién del Dr. D. Adridn Contreras, quien me ha
proporcionado las fotografias de las imdgenes: 4, 13 y 14.

I0I



Asi planteada la imagen recuerda a las numerosas representaciones
marianas que pulularon en el dmbito devoto de la América andina
como la Virgen de Cocharcas, y otras mds, que también aparecen bajo
un lujoso baldaquin®. Este accesorio resultaba indispensable para
remarcar el cardcter cultual de la imagen y para acentuar el caricter
milagroso de una imagen pictérica de la Virgen, que reproducia el
elemento portentoso de la efigie mariana original, en el oratorio de las
casas quitenas o en los pequenos altares de los cenobios de la ciudad.

Una composicién de poderosa fuerza ejemplarizante se propone en
la recoleta de San Diego, donde los frailes franciscanos cumplian tiem-
pos de estricta observancia®'. Esta pintura guarda algunas similitudes
con la primera tela que pergenaron los mercaderes de finales del siglo
XVI. Tanto en el caso de la imagen Antigua como en la de la recoleta,
la Virgen se presenta bajo el palio carmesi (Figura 5). Sobre una peana
de abigarradas formas y detalles florales, resalta la figura mariana con
vestimenta dorada, asi como el Nifio. Exhibe las joyas que son propias
de esta advocacién. A los pies de la Virgen los santos penitentes ofrecen
el fruto de su disciplina como una leccién visual para los frailes*.

En el convento del Carmen Antiguo de Quito, un lienzo sugiere
un modelo mariano que advierte los cambios que paulatinamente ha
experimentado la Virgen de Gudpulo en su imagen. De ser una figura
de culto ha devenido en una imagen completamente de “gracia”,
comoindica Rodriguez Gutiérrez de Cevallos, pues ya no solo recibia

la veneracién de los devotos sino que atendia a la peticién y rogativa

40 MUJICA PINILLA, Ramén. “Virgen de Cocharcas, Cuzco — Pert”, Revelaciones, Las
Artes en América Latina 1492 — 1820, Joseph Rishel — Suzanne Stratton — Pruitt (Comp.).
Fondo de Cultura Econémica, México. 2007, p. 474.

41 STRATTON-PRUITT, Suzanne. “Nuestra Sefiora de El Quinche o de Gudpulo, o
de El Cisne, con santos penitentes, siglo XVIII”. En The art of painting in colonial Quito.
Saint Joseph University Press, Philadephia, 2012, p. 109.

42 Ibidem

I02



Fig. 5 (a la izquierda). Nuestra Sefiora de Guadalupe con Santos penitentes, Andnimo,

siglo XVIII. Museo de la Antigua recoleta de San Diego, Quito®*. Foto: Christoph Hirtz.

Fig. 6 (ala derecha). Nuestra Sefiora de Gudpulo, Monasterio del Carmen Alto de Quito.
Foto: Judy de Bustamante.

de favores™. En este caso, las religiosas habrian encargado esta tela
por su reconocida capacidad milagrosa, probablemente con el deseo
de tener una de las numerosas copias que circularon en Quito, para
destinarla a un lugar de oracién dentro de la clausura.

La imagen de las carmelitas destaca por la decoracién dorada de su
atuendo, por los detalles de las alhajas que porta, y por la mirada baja
de la Virgen que resalta entre el abultado rostrillo (Figura 6). Aunque

43 Las fotografias de las imdgenes de la Virgen de Gudpulo fotografiadas por Judy
de Bustamante y Christoph Hirtz, Figuras: 5, 6, 7 y 8 han sido tomadas de la obra
STRATTON-PRUITT, Suzanne, "Nuestra Sefiora de EL Quinche o de Gudpulo, o de
El Cisne, con santos penitentes, siglo XVIII". En The art of painting in colonial Quito.
Saint Joseph University Press, Philadephia, 2012, p. 109. Los autores de las fotografias
han autorizado el uso de las mismas en este trabajo.

44 RODRIGUEZ G. DE CEVALLOS, Alfonso. “Trampantojo...” Op. cit., p. 25

103



se suele repetir este detalle en la imagen de la Virgen de Gudpulo, es
especialmente llamativo en un convento de monjas donde las figuras
de la Virgen insisten en preservar la vista de todo contacto, como
simbolo y modelo de apartamiento del mundo. No obstante, quizd el
elemento que aporta a la imagen un impacto portentoso es el halo de
luces rayonantes que rodean la cabeza de la Virgen y del Nino, este es
quiz4 un rasgo distintivo de la Virgen de Gudpulo que tiende a repe-
tirse en las imitaciones pictdricas de la talla de bulto.

Otraversién de la Virgen de Gudpulo en la clausura de las Catalinas
exhibe mayor riqueza visual (Figura 7). La peana, que simula ser de
plata, por los tonos gris azulados, estd trabajada en sinuosas formas y
decorada con elementos florales, como corresponde a la iconografia
mariana, bien podria recordar la ornamentacién de la imagen en su
Santuario en dias festivos®. La figura de la Virgen, ataviada con ves-
tido negro y detalles dorados y carmesies, presenta gran recarga de
alhajas: broches florales, cintas de perlas y ribetes también dorados.
La Virgen, sostiene al mismo tiempo el cetro con rosas y un rosario
de coral, lleva en la cabeza rostrillo y corona, la misma que repite el
Nino. Se vuelve a notar con claridad el halo prodigioso que suscitaba
intensa veneracion.

Otra imagen en coleccién privada, es probable que hubiese perte-
necido a un convento de monjas, por la mirada baja que se ve en el
rostro de la Virgen (Figura 8). El rigido atavio se ha vuelto mds esti-
lizado en las decoraciones: cintas de perlas, la Cruz que suelen llevar
las imdgenes de devocién®. Las joyas distintivas de la dignidad de la
venerada imagen de la Madre, asi como del Nifo se conservan, las

45 STANFIELD-MAZZI, Maya. 2017, “Las imdgenes espafiolas viajeras de Marifa en
Bolivia”. En 7he art of painting in colonial Bolivia. Saint Joseph University Press, p. 252.

46 ARBETETA MIRA, Letizia. “El Alhajamiento de las imdgenes marianas espafiolas:
los joyeros de Guadalupe de Céceres y el Pilar de Zaragoza”, en Revista de Dialectologia y
tradiciones populares. Concejo Superior de Investigaciones, p. 113

104



coronas, el cetro y el rosario de coral. A los pies de la imagen, algunas
rosas recuerdan la difusién de las oraciones marianas que eran tan
afectas a los devotos quitenos.

Fig. 7. Nuestra Senora de Gudpulo, Siglo XVIII, Oleo sobre lienzo, Monasterio de
Santa Catalina de Siena, Quito. Foto: Judy de Bustamante.

105



Fig. 8. Nuestra Sefiora de Gudpulo, Anénimo, Coleccién Oswaldo Viteri, Quito.
Foto: Judy de Bustamante.

106



LAS INVOCACIONES, LAS PROCESIONES Y LA VIRGEN RETRATADA
EN LOS MILAGROS.

Se ha comentado ya acerca de la fama de imagen milagrosa que
alcanzé la Virgen de Gudpulo que se prolongd y crecié en el curso
del siglo XVII. En cuanto ocurria una desgracia, el Cabildo ordenaba
traer la imagen de la Virgen desde el Santuario. La gente acostum-
braba salir en procesién, en medio de cantos, rezos del Rosario, y leta-
nifas para conducir la imagen a la ciudad, donde permanecia por el
tiempo que fuera necesario, hasta conseguir aplacar los males. En el
Libro de Cabildos se lee el traslado de dicha imagen, que se dispuso en
Quito en 1612, con ocasién de una aguda sequia (Figura 9):

“...Propuso el sefior general don Sancho Diaz de Zurbano
Corregidor de esta ciudad que como se ve e manifesté ha muchos
dias que no llueve que es causa de que los maices y trigos y demds
sembrados se van perdiendo y también a causa de la dicha seca hay
enfermedades en esta ciudad y conviene se acuda a pedir remedio a
Dios Nuestro Sefior con procesiones, y oraciones...

...y que se hagan las dichas procesiones y rogativas y que se
traiga para ello la imagen de Nuestra Sefiora de Gudpulo que es la
imagen en quien toda esta ciudad tiene gran devocién para que se
traiga en procesién y esté nueve dias en la iglesia mayor... [sic]”¥

El hecho motivé a la cofradia del Santuario a recoger el testimonio
visual de éste y de otros prodigios que obraba la Virgen en favor de los
habitantes de Quito. La representacién pictérica de las escenas de los
milagros mds notables, en los que habia intervenido la poderosa interce-
sién de la Virgen, darfa mayor prestigio al Santuario. Al mismo tiempo

incrementarfa entre los fieles la confianza en la capacidad taumattrgica

47 Libro de Cabildos de la Ciudad de Quito, 1610 — 1616, Vol. XXVI, p. 137.

107



Fig. 9. Miguel de Santiago, Procesion durante la sequia, Santuario de Gudpulo, Quito, ca. 1699 — 1706.
Foto: Christoph Hirtz.

de esta advocacién y su imagen. En la serie de los Milagros de la
Virgen de Gudpulo, se presenta una narrativa de los portentos a
manera de mariofanfas®. En doce lienzos han quedado “retratadas”
las escenas, en espacios interiores o en medio del montanoso paisaje
quitefio. En cada uno de estos exvotos, estudiados minuciosamente

48 CUADRIELLO, Jaime, 2004. Zodiaco Mariano, 250 arios de la declaracion pontificia de
Maria de Guadalupe como patrona de México, Museo de la Basilica de Guadalupe, pp. 26-27.

108



por Angel Justo Estebaranz®, se puede apreciar la composicién en la
que los devotos se ven afectados por el drama de la enfermedad o la
inclemencia del entorno natural. La imagen de la Virgen presente, en
cada una de las escenas™, en pequefias dimensiones, aparece con su
rigido atuendo, sosteniendo a su hijo y empunando su cetro, reves-
tida de un aura numinosa. Desde esta postura sobrenatural, y sobre
el relieve pictérico de las montanas (Figura 10), se apropia de este
espacio y obra prodigios sobre la poblacién de diversa procedencia
étnica (Figura 11). Los esclavos de la Virgen de Guadalupe y un grupo
nutrido de devotos habifan construido un patrén de comportamiento
procesional (Figura 9).

Al menos un par de veces por afo se daba el traslado de la imagen
mariana, desde Gudpulo. Cuentan las referencias de la oralidad, que la
efigie venia ataviada con atuendos sencillos, simulando la procedencia
campesina acorde a su Santuario de la zona rural. Una vez llegada a
la ciudad, la escultura de la Virgen pasaba a una de los claustros de
monjas donde cambiaba el pobre atavio por un suntuoso traje como
correspondia a la milagrosa talla, sirve como testimonio, la materiali-
dad de un decorado baul que se encontraba en el convento del Carmen
bajo de Quito, una curiosa inscripcién apunta a la propietaria %oy de

la Virgen de Gudpulo”. El libro de gastos de este monasterio, de entre

49 JUSTO ESTEBARANZ, Angel. 2018, “La representacién del milagro en el Quito
Barroco: la serie de pinturas de la Virgen de Gudpulo”, En Exvotos y religiosidad popular en
Ecuador, siglos XVII — XX, Museo de Arte colonial de la Casa de la Cultura Ecuatoriana,
pp- 49-61.

JUSTO ESTEBARANZ, Angel. “El pintor quitefio Miguel de Santiago (1633 —
1706), Su vida, su obra y su taller”, en Exvotos y religiosidad popular en Ecuador, siglos
XVII — XX, Museo de Arte colonial de la Casa de la Cultura Ecuatoriana, p. 53.
so JUSTO ESTEBARANZ, Angel. 2018, “La representacién del milagro en el Quito
Barroco: la serie de pinturas de la Virgen de Gudpulo”, En Exvotos y religiosidad popular en
Ecuador, siglos XVII — XX, Museo de Arte colonial de la Casa de la Cultura Ecuatoriana,
p. 53.

109



Fig. 10 . Miguel de Santiago, E/ milagro de la siega, Santuario de Gudpulo, Quito, ca.
1699 — 1706. Foto: Christoph Hirtz.

1749 — 1753 senala: de Misas y miisicos cuando han venido la Virgen del
Quinche y la Virgen de Gudpulo... 19 pesos™.
Al pie de cada tela, el detalle del suceso relatado por escrito, palabra

e imagen se presentan como potente mensaje para fortalecer la fe de

51 LUNA TOBAR, Maria del Carmen OCD. Historia del Carmen Bajo, Editorial Abya
—Yala, 1997, p. 90.



Fig.11. Miguel de Santiago, Curacién de una enferma durante la misa, Santuario de
Guépulo, Quito, ca. 1699 — 1706. Foto: Christoph Hirtz.

ITI



los devotos. Entre 1699 y 1706, habria trabajado el pintor Miguel de
Santiago y los miembros de su obrador en este importante encargo.
Los comitentes, esclavos cofrades de la Virgen de Guédpulo, eligieron
al mds destacado maestro de la urbe quitena’’, para documentar en
cada tela la intervencién sobrenatural y prodigiosa en los escenarios

de lo cotidiano.

LA SUNTUOSA Y NUEVA FIESTA EN HONOR A LA VIRGEN DE
(GUADALUPE CON EL TITULO DE GUAPULO.%?

El jesuita Mario Cicala, comenta con asombro el fervor con que los
quitenos honraban a la imagen de la Virgen de Gudpulo cada vez que
era trasladada a la ciudad. En su crénica de mediados del siglo XVIII
relata que cada dia se decia “Misa cantada y por la tarde con Salve
Regina y las Letanias cantadas, con miisica y la mayor solemnidad™*.
Recuerda que la venerada imagen tenia muchos anos y la nombra
como obra del toledano Diego de Robles: ‘es una hermosisima estatua
de siete palmos, con el Nino Jesiis sobre el pecho, sostenido por la divina

52 Ibidem.

53 CALISTO, Antonio José. Sermdn que predicé en la iglesia Catedral de la ciudad de
Quito, a 5 de agosto de 1783, en la Suntuosa y Nueva fiesta que se celebré a la Reyna de
los Cielos Maria Santisima de Guadalupe, CON EL TITULO DE GUAPULO a devocidn
del M.I. Senor D. Josef Garcia de Leén y Pizarro Caballero de la Real y distinguida Orden
Espaiiola de Carlos I11.. ., Impreso en Quito por Raymundo de Salazar, Portada, p. 80. El
impreso del Sermén se encuentra en la Biblioteca Aurelio Espinosa Pdlit. Se puede revisar,
ademds, citado en BRAVO, Julidn. Bibliografia Mariana de los siglos XVII y XVIII en la
Audiencia de Quito, 1984, p. 51.

54 El Sacerdote Italiano Mario Cicala permanecié en Quito desde diciembre de
1743 hasta la expulsién de su Orden, la Compania de Jests, en 1767. Sus crénicas:
“Descrizione istérico-fisica de la Provincia del Quito, scrita da un Sacerdote della
medessima Provincia della Compagnia de Gesu” fueron publicadas por primera vez en
Viterbo — Italia en 1771.



Madre con el brazo izquierdo. El semblante de aquella milagrosa imagen
es verdaderamente, majestuoso pero de singular afabilidad y amabilidad,
acompanada de extraordinaria belleza”, la imagen prodigiosa parecia
ser ‘trabajo de los dngeles y no de los hombres™.

El contenido de este relato da buena cuenta de la vigencia y
difusién que mantenia el culto y las celebraciones a la Virgen en el
Santuario de Gudpulo y en Quito. Precisamente hacia finales de siglo
tuvo lugar uno del festejo mds sonado del que se tiene referencia. En
1783 cuando concluia la presidencia de Quito, Don José Garcia de
Ledn y Pizarro y ante una serie de noticias y hechos que amenazaban
la estabilidad del régimen hispdnico en América se emprendieron
intensas rogativas a Nuestra Sefiora de Gudpulo implorando de su
proteccion soberana y la conservacion de la paz en todo el territorio en
que era venerada como Patrona especial de las armas espanolas*®.

Terremotos y epidemias se juntaron a las terribles amenazas de
guerra civil que se cernfan por doquier en el espacio americano.
Corrian informes acerca de la ruptura de la paz entre Espafna e
Inglaterra y se hablaba del asedio de fuerzas enemigas en el Atldntico
que atacaban a las costas novohispanas. En Perd, la rebelién de Tiipac
— Amaru y el levantamiento de los comuneros en Nueva Granada
animaron los clamores del Presidente quien ofrecié, como promesa
a la Virgen, una solemnidad desacostumbrada y suntuosisima en la
Catedral de Quito. Asistieron todas las autoridades y se trajo a la
imagen de Nuestra Senora de Gudpulo, para la celebracién del 5 de
agosto de 1783.

55 CICALA, M. Descripcidn histdrico — topogrdfica de la Provincia de Quito de la Comparnia
de Jesiis, p. 203.

56 MATOVELLE, Julio Maria. Imdgenes y Santuarios célebres de la Virgen Santisima en la
América Espariola, senialadamente en la Repiiblica del Ecuador, Obras Completas Cuenca,
Misioneros Oblatos 1981, p. 374-375.

57 Ibidem.

113



La festividad se dio con todo el fasto y el aparato tan propio
del culto externo y publico®, con ornamentacién muy rica y con el
seguimiento de un novenario fervoroso que desembocé en una gran
fiesta litirgica. Se contraté como predicador al fraile franciscano
Antonio José Calisto, definidor del convento de San Pablo de Quito,
quien se habia ganado notable prestigio como orador. El asunto que
desarrollé el sermén fue: “Maria desempeniando la confianza del Rey
de Espania por medio del Presidente Pizarro: el Presidente Pizarro cum-
pliendo sus votos a Maria™. A lo largo de las ochenta pdginas del
sermén (Figura 12), impreso en Quito, propone un panegirico que
exalta la figura del Presidente y su fidelidad al Rey, la preocupacién
que tenia por la inseguridad del momento que afectaba la estabili-
dad de la corona, al tiempo que resalta su piadoso fervor hacia la
Virgen®. Se trata de una oratoria sagrada que fortalecia la devocién
y sus estrategias de representacién en medio de los eventos de indole
politica y su relacién con las nuevas identidades que estaban en pro-
ceso de construccién®’.

El presidente Pizarro honré a la imagen de Nuestra Seriora de
Gudpulo con la entrega de un bastén de marfil con empunadura y
cadenilla de oro y, ademds, encargé un lienzo, exvoto fechado para
1784, como testimonio de los festejos de 5 de agosto de 1783
Como respuesta a estas manifestaciones devotas, de tan notables fie-
les, se obtendria la anuencia de un periodo de paz temporal.

58 Ibidem.

59 CALISTO, Antonio José. Sermdn que predicé en la iglesia Catedral de la ciudad de
Quito, a 5 de agosto de 1783, en la Suntuosa y nueva fiesta, 1783, p. 1-80.

60 Ibidem.

61 CUADRIELLO, Jaime. 2004, Zodiaco Mariano..., Op. cit., pp. 26-27

62 GONZALEZ SUAREZ, Federico. Historia General de Ia Repiiblica del Ecuador,
Tomo 5, capitulo 6, citado por MATOVELLE, Julio Maria. fmdgenes y Santuarios célebres
de la Virgen Santisima en la América Espariola, seiialadamente en la Repiiblica del Ecuador,
Obras Completas Cuenca, Misioneros Oblatos 1981, p. 376

114



Fig. 12 . Portada del Sermdn que predicé en la iglesia Catedral el 5 de agosto de 1783
En honor a Nuestra Seriora de Gudpulo. Imagen tomada de https://archive.org/details/
sermonquepredice00cali/page/n3. John Carter Brown Library copy acquired with the

assistance of the Metcalf Fund, Ingreso 20 de octubre de 2018.

11§



ACIAGOS DiAS EN EL SANTUARIO DE GUAPULO:
LA MILAGROSA IMAGEN DESAPARECE PARA SIEMPRE.

No se conoce con certeza la fecha, fue posiblemente, entre 1835 y
1839 que un fatal incendio consumié el magnifico retablo trabajado
en el siglo XVII y con éste se perdid, definitivamente, la venerada
imagen entre las llamas. El fuego consumié una parte importante de
la dotacién del Santuario, el Camarin, las alhajas y todos los valio-
sos vestidos de la Virgen®. Tras el siniestro, los devotos, desolados,
quisieron restituir lo perdido en el interior de la iglesia y, de manera,
imprescindible lz milagrosa imagen que habia transformado a Gudpulo
en fuente de gracia®. A falta de una efigie de referencia, tomaron como
modelo a la pequefia figura de piedra que preside el remate superior de
la portada del templo y a la memorable tabla de la Peregrina®.

La talla de piedra de la Virgen, trabajada como parte de la fébrica
de la portada, entre 1688 y 1702 recibe, desde la pequena hornacina de
medio punto, a los peregrinos desde las postrimerias del siglo XVII. El
atuendo, en ningun caso rigurosamente triangular, como el que presenta
Fray Gabriel de Talavera en el inspirador grabado que cita en su Historia
de la Virgen de Guadalupe, analizado por Lépez Guzmdin y Mogollén
Cano-Cortés, como fuente de las imdgenes de esta advocacién realizadas
en Perti y Bolivia, al parecer no llegd con su influjo a esta imagen®. La
estatua de piedra, sedente, (Figura 13) tiene, mds bien, una caida de lineas
ligeramente curvas y presenta unas discretas y puntales decoraciones flo-
rales sobre el manto, que se distingue de la tinica por sus ribetes. Desde

63 NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y..., Op. cit., pp. 304-305.
64 Ibidem.
65 Ibidem.

66 LOPEZ GUZMAN, Rafael y MOGOLLON CANO-CORTES, Pilar. “La Virgen
de Guadalupe de Extremadura: Iconografia Andina. I”, Revista Quiroga, n° 12, julio -
diciembre (2017), p. 51.

116



Fig.13. Nuestra Sefiora de Gudpulo, Portada del Santuario en el pueblo de Guépulo.
Foto: Adridn Contreras-Guerrero.

la cintura pende la Cruz de gemas con ornamentaciones también florales.
La Virgen, sostiene el cetro, no lleva rostrillo, la corona se asienta sobre el
cabello, acaso trenzado, en tanto que el Nifio ya no conserva la corona.
La imagen de la Virgen Peregrina, también llamada la Antigua,
de siglo XVII, si aportd, por su parte, la gestualidad hierdtica de la
original extremena, es probable que el referente del fraile jer6nimo
Talavera hubiese, en este caso, tenido algiin eco de la fuente que
difundié el también extremeno Ocafa®, ain, estd por comprobar.

67 LOPEZ GUZMAN, Rafael y MOGOLLON CANO-CORTES, Pilar, “La Virgen
de Guadalupe de Extremadura: Iconografia Andina. II”, Revista Quiroga, n°® 13, enero —
junio (2018), p. 52.

117



Fig. 14. Nuestra Sefiora de Gudpulo, Quito,
ca. 1870 — 1878, anénimo, Coleccién Alphons
Stubel, Leibniz-Institut fur Landerkunde, Leipzig.
Manuscrito con tinta al pie de la imagen. Foto:
Adridn Contreras-Guerrero.

En todo caso, la nece-
sidad de tener nueva-
mente una imagen para
presidir el Santuario
condujo un proceso
inverso al que se obser-
vaba al replicar la figura
milagrosa desde la talla
a la pintura, en esta
ocasion la estatua y la
pintura llevan a dar
forma a una nueva ima-
gen (Figura 14) que
volverd a desempenar
su funcién primordial,
ser canal de portentos.
Hacia finales de 1841,
posiblemente el 8 de
septiembre, se haria
la bendicién y ante
la mirada de cofrades

y devotos la portentosa imagen de la Virgen volverfa a ocupar la
hornacina central del retablo del Santuario, desde donde lo preside
hasta el dia de hoy®®. Gracias al disefio que consta en el cuadro de

exvoto que elaboré Miguel de Santiago, curacion de una enferma

durante la misa, (Figura 11) fue posible tener nuevamente en pie el

retablo, quizd como un manifestacién més de la portentosa imagen®

que, hasta el presente, cada mayo y septiembre recibe a los romeros.

68 NAVAS, Juan de Dios. Gudpulo y..., Op. cit., p. 317.

69 Ibidem, p. 306

118



FORTUNAS Y QUEBRANTOS DEL CULTO
GUADALUPENSE EN NUEVA GRANADA

ADRIAN CONTRERAS-(ZUERRERO
Universidad de Granada

n los dltimos anos diversos investigadores han valorado el impacto

devocional y artistico dejado por la Virgen de Guadalupe en regio-
nes americanas como Perd o Bolivia partiendo de los escritos de fray
Diego de Ocana, y, en menor medida, de los de fray Francisco de San
José. Sin embargo, nadie ha dedicado un esfuerzo similar al 4mbito
colombiano a pesar de la fuerte impronta dejada por esta advocacién
mariana en aquellos territorios'. Este descuido historiografico es una
de las dltimas consecuencias del desplazamiento devocional que sufri6
la virgen extremefa en favor de su homénima mexicana, cuyo punto
culmen tuvo lugar durante el siglo XX. Tanto es asi que los colom-
bianos en general, y los historiadores en particular, olvidaron por
completo la memoria de la virgen de las Villuercas, siendo habitual

encontrar ciertas confusiones en cuanto a su identidad en las pinturas

1 Algunas reflexiones generales fueron apuntadas por Olga Isabel Acosta en 2011 y
yo mismo contribui al tema hace poco con un pequefio articulo que me sirvié como
punto de partida para este nuevo texto. ACOSTA LUNA, Olga Isabel. Milagrosas
imdgenes marianas en el Nuevo Reino de Granada. Madrid: Iberoamericana-Vervuert,
2011, pp. 161-166; CONTRERAS-GUERRERO, Adridn. “Verdaderos retratos’ de la
Virgen de Guadalupe de Extremadura en Colombia”. Quiroga. Revista de Patrimonio
Iberoamericano (Granada), 12 (2017), pp. 118-124.

119



que la representan’ e incluso tergiversaciones sobre el origen de sus
santuarios, aun cuando son tan centrales como el que preside la ciu-
dad de Bogotd desde el Cerro de Guadalupe®.

Ast las cosas, debemos comenzar nuestro estudio haciendo una clara
advertencia: si bien el culto a la Virgen de Guadalupe de México fue
muy temprano en el Virreinato de Nueva Espafia, pues surge apenas
diez anos después de la conquista, su propagacién por Nueva Granada
no se producirfa hasta mediados del siglo XVIIIL. En este sentido, la
primera pintura de la virgen mexicana que hemos podido documentar
es la que paraba en poder de Mariano Hormazo Matute, administra-
dor de la Real Aduana y Alcabala de la ciudad de Cartago. Este senor
declaraba tenerle mucha devocién a la virgen desde los primeros anos
de su infancia y “mucho mas del [desde el] afio pasado de mil setecien-
tos setenta y siete, que tuve la dicha de conocerla en su simulacro™.
Es probable que durante su visita al santuario del Tepeyac adquiriera
una de las tipicas copias guadalupanas “tocadas a la original” ya que de
vuelta en Cartago, en la década de los noventa, declaraba poseer una
imagen suya en el oratorio de su casa. Movido por una gran devocién,

2 Cfr. GIL TOVAR, Francisco y ARBELAEZ CAMACHO, Carlos. E/ arte colonial en
Colombia: arquitectura, escultura, pintura, mobiliario, orfebreria. Bogotd: Ediciones Sol y
Luna, 1968, ilustracién s.p.; GIL TOVAR, Francisco. “La expresion popular piadosa” en
BARNEY-CABRERA, Eugenio (Dir.). Historia del Arte colombiano. Barcelona: Salvat,
1986, p. 1206.

3 Jorge Bayona, por ejemplo, demuestra estar totalmente perdido cuando afirma que la
ermita de Guadalupe fue fundada por “simpatizantes de la advocacién que se presentaba
como estrictamente americana (...) la Patrona de México”. BAYONA POSADA, Jorge.
“Los misterios de Monserrate y Guadalupe”. Boletin de Historia y Antigiiedades (Bogotd),
367-368 (1945), p. 419.

4 Archivo General de la Nacién (AGN). Colonia, Historia Eclesidstica, SC.30, 16,
D. 18, f. 575r. Mariano Hormaza y Matute, vecino de Cartago, solicita el superior permiso
para edificar en aquella ciudad un templo dedicado a la Virgen de Guadalupe de México.
Siguen el Inventario de bienes prevenidos para el templo, la licencia del obispo de Popaydn,
la denegacion de licencia por el fiscal de su majestad y las réplicas del procurador José Antonio
Maldonado en nombre del interesado. 16-X-1797 a 8-111-1798.

I20



Hormazo comienza a construirle una capilla en terrenos de su pro-
piedad, pero alguien le recuerda que tales empresas deben contar con
su pertinente autorizacién y el 2 de octubre de 1797 pide licencia al
virrey para proseguir las obras. Lo interesante de su testimonio es que
especifica muy bien la identidad de la virgen contando incluso que se
apareci6 a una legua de distancia “de la Imperial Ciudad de Mexico el
afo de mil quinientos y treinta y uno™. Este grado de detalle es algo
poco habitual en la documentacién de la época, lo que nos hace pensar
que el comitente se vio en la necesidad de distinguir entre la advoca-
cién mexicana y la espafiola, mds tradicional y conocida, para la que
hubiera bastado con decir “la Virgen de Guadalupe”. Este grado de
familiaridad irfa fluctuando durante el siglo XIX de un extremo a otro
hasta que la formula abreviada acabé designando a la virgen americana.

LA VIRGEN DE GUADALUPE, PROTECTORA CONTRA LOS INFIELES
Y LAS TEMPESTADES MARINAS

Desde el siglo XIII la politica del Monasterio de Guadalupe habia
sido difundir la idea de que la virgen era una potente intercesora pues
habia obrado grandes milagros a los mds diversos personajes, desde
el Papa o el rey de Castilla, hasta nutridos grupos de cautivos cristia-
nos y religiosos venerables®. Uno de los puntos dlgidos de su culto lo
marcé la Batalla del Salado (1340) momento en que se le atribuyé la
victoria de las tropas cristianas sobre los musulmanes. Desde entonces

s Ibidem, f. 566r. Otros datos sobre la construccién de este templo se pueden encon-
trar en GUTIERREZ CORREA, Gonzalo. Guadalupe. Verdadera historia. Cartago-Valle-
Colombia. Cartago: s.n., 2000, p. 16.

6 CREMOUX, Francoise. “Las imdgenes de devocién y sus usos. El culto a la Virgen
de Guadalupe (1500-1750)”. En CRUZ DE CARLOS, Maria; CIVIL, Pierre; PEREDA,
Felipe y VICENT-CASSY, Cécile (Coord.). La imagen religiosa en la monarquia hispdni-
cas: Usos y espacios. Madrid: Casa de Veldzquez, 2008, p. 65.

I21



actué como una gran protectora de las causas cristianas’, ya fuera en
las campanas bélicas de la Reconquista espafiola o en la redencién de
prisioneros estantes en Africa. De forma paralela a lo ocurrido con la
figura de Santiago Matamoros, que en su paso al Nuevo Mundo se
transformé en Santiago Mataindios®, la Virgen de Guadalupe también
se adapté al medio americano protegiendo a los espafoles cristianos
de los indigenas hostiles. Un claro ejemplo de ello lo encontramos en
las Noticias historiales de fray Pedro Simén, donde se narra cierto epi-
sodio milagroso acaecido durante la conquista de Antioquia. Saliendo
los soldados espafioles del Valle de Aburrd, en 1541, llegaron a unos
puentes tendidos sobre el cauce del rio Porce donde sufrieron una
emboscada en la que perdieron dos soldados, uno asaetado y otro
despefnado por los acantilados del rio. Sin embargo, éste dltimo se
salvé milagrosamente “diciendo haberse escapado por intercesién de
la Virgen de Guadalupe, 4 quien se encomend™.

Enlazando con esta idea, conviene comentar una pintura de princi-
pios del siglo XVII que se encuentra en la antesacristia de la Iglesia de
San Agustin de Bogotd. En el centro de la composicién encontramos
el retrato de la Virgen de Guadalupe, y, a su alrededor, una franja
donde estdn representados los pasajes de su legendaria historia: llegada

desde Roma, ocultamiento tras la invasién musulmana, reaparicién

7 RAMOS PEREZ, Demetrio. “La primera estancia de Colén en Guadalupe”. En
GARCIA, Sebastidn (Ed.). Extremadura en la evangelizacion del Nuevo Mundo. Actas y
estudios. Madrid: Sociedad Quinto Centenario — Turner Libros, 1990, p. 213.

8 Entre los numerosos estudios al respecto citamos: CHOY, Emilio. “De Santiago
Matamoros a Santiago Mataindios”. Revista del Museo Nacional (Lima), XXVII (1958), pp.
195-272; CARDAILLAC, Louis. “Santiago, de matamoros a mataindios”. Lz Aventura de
la bistoria (Madrid), 33 (2001), pp. 72-77; DOMINGUEZ, Javier. Del Apdstol Matamoros
a Yllapa Mataindios. Dogmas e ideologias medievales en el (des)cubrimiento de América.
Salamanca: Universidad, 2008.

9 SIMON, Pedro. Noticias historiales de las conquistas de tierra firme en las Indias
Occidentales. Bogotd: Imprenta de Medardo Rivas, 1892 (1627), t. IV, pp. 205-206.

I22



Fig. 1. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, principios del s. XVII, 6leo sobre
lienzo, Iglesia de San Agustin, Bogotd. Foto: Adridn Contreras.

de la virgen, intercesién en las guerras de Reconquista, etc. Ademis,
la extraordinaria secuencia de escenas pintadas va acompanada de sus
pertinentes leyendas explicativas, por ejemplo: “bienen clerigos sacan la

123



Fig. 2. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, 6leo sobre lienzo, New
Orleans Museum of Art. Foto: FAVROT PETERSON, Jeanette. Visualizing Guadalupe.
From black madonna to queen of the Americas. Austin: University of Texas Press, 2014,
pdg. 151.

124



S ymagen de la queba en que estubo 600 Asios” (escena central del late-
ral derecho). La obra tiene un gran valor narrativo y didéctico y debié
constituir toda una advertencia velada para los nativos americanos dado
el evidente testimonio de victoria cristiana que se ofrece al espectador.
Existe otra pintura casi idéntica y de similar factura en el New Orleans
Museum of Art (EE.UU.), lo que evidencia que ambas proceden de
un grabado perdido. Durante el siglo XVII fue muy habitual encargar
este tipo de estampas devocionales que muestran a la figura principal
rodeada de las representaciones de sus milagros. Otros ejemplos que
siguen esta tipologia son la que grabé Samuel Stradanus de la Virgen
de Guadalupe de México entre 1613-1615, usada para pedir limosnas
para la construccién de un nuevo templo en el Tepeyac, o la abierta por
Nicolas de Mathoniere con la figura de San Isidro Labrador, ligada con
toda probabilidad a la canonizacién del santo en 1622'°.

Otra importante proteccién que se le pedia a la Virgen de
Guadalupe tenia que ver con los naufragios y los peligros en altamar,
tradicién que se remonta al momento mismo de su llegada a Espana.
Enviada desde Roma por el papa San Gregorio, el barco que conducia
la escultura de la virgen por el Mediterrdneo fue sorprendido por una
gran borrasca que “puso a los que traian la Santa Imagen en peligro
evidente de sus vidas”, sin embargo, “un venerable sacerdote, inspi-
rado de Dios, se valid de su patrocinio, y sacandola a vista del Mar
mostrod ser del Mar la Estrella”, calmando las aguas'!. Desde entonces
se instauré entre los marineros la costumbre de llevar estampas de la
Virgen durante sus travesias, siendo muchos los testimonios mariti-

mos de milagros que se conservan en los cédices del monasterio'.

10 FAVROT PETERSON, Jeanette. Visualizing Guadalupe. From black madonna to
queen of the Americas. Austin: University of Texas Press, 2014, pp. 138, 150 y 158.

11 SAN ]OSE, Francisco de. Historia universal de la primitiva, y milagrosa imagen de
Nra. Sefiora de Guadalupe. Madrid: por Antonio Marin, 1743, p. 85.

12 CREMOUX, Francoise. “Las imdgenes de devocién... Op.cit., p. 77.

12§



A veces incluso se unfan en un mismo relato las dos vertientes que
venimos sefialando, es decir, la proteccién contra los infieles y la pro-
teccién contra las tempestades. Un dia, navegando de Ceuta a Algeciras
Francisco Martinez Santos, vecino de Valdemoro, con otros diecinueve
compaferos mds, se vieron envueltos en una gran borrasca y se les que-
bré el drbol del barco con tan mala suerte que fueron a parar a la costa.
Alli les esperaban multitud de moros que ya comenzaban a lanzarse
al agua para apresarlos. Invocando todos a la madre de Guadalupe
con una salve, “volvio el Barco la proa por si solo, y tomo el rumbo
a las Algeciras, a donde sin vela, ni remos llegd tan prosperamente,
como pudiera en la mayor bonanza”". Este tipo de anécdotas acaecidas
en el Mediterrdneo también dieron el salto al océano Atldntico de la
mano de Cristébal Coldn, entrando de lleno en la Historia de América.
Como es sabido, cuando Colén y su tripulacién regresaban del pri-
mer viaje a América se vieron inmersos en una fuerte tempestad a la
altura de las Islas Azores, momento en que se produjo el llamado “voto
colombino”, esto es, la promesa de ir en peregrinacién al santuario de
Guadalupe si la virgen les salvaba en aquel trance'. Ademds, durante
su segundo viaje a América, en noviembre de 1493, Colén llegé a las
Antillas Menores del Caribe bautizando una de sus islas con el nombre
de Guadalupe en honor a la virgen extremena. Esta isla y su patrona
se convirtieron asi en una parte consustancial del imaginario indiano
ya que este enclave era uno de los primeros que avistaban los pasajeros

que viajaban al Nuevo Reino de Granada. La ruta de los galeones partia

13 SAN ]OSE, Francisco de. Historia universal de la... Op.cit., p. 222. Un caso semejante
se puede encontrar en la pdgina anterior.

14 Como demostré Demetrio Ramos la visita de accién de gracias de Col6én a Guadalupe
no pudo producirse en 1493 nada mds llegar del primer viaje, tal y como se habia sostenido
tradicionalmente. En cambio, si se le conoce una estancia en el monasterio extremeno durante
el mes de abril de 1486, momento en que la devocién de la virgen debié impregnarse en su
4nimo. RAMOS PEREZ, Demetrio. “La primera estancia de Colén... Op.cit., p. 213.

126



desde Sevilla hasta las Islas Canarias “para desde alli cruzar el océano en
busca de la Deseada o Guadalupe u otra isla de las pequefias Antillas”,
viaje que solfa durar de entre 25 y 30 dias. Més tarde, “los galeones
segufan rumbo al Cabo de la Vela, y luego a Cartagena, a donde lle-
gaban seis o siete semanas después de haber salido de Espana”. Fray
Pedro Simédn en sus Noticias Historiales nos habla en varias ocasiones
de esta isla, una de ellas a propdsito de las pillerfas de Francis Drake'.
Sin embargo, a partir de 1635 la isla pasé a manos de los franceses y
actualmente es considerada una region ultramarina de Francia.

Fig. 3. Cartografia de las Islas de Guadalupe, Marigalante y las Santas, Deposito de
mapas, planos y diarios de la Marina, 1759, grabado sobre papel, Archivo General de la
Nacién, Bogotd. Foto: AGN.

15 PACHECO, Juan Manuel. Los jesuitas en Colombia. Bogotd: San Juan Eudes, 1962,
e 11, p. 193.
16 SIMON, Pedro. Noticias historiales... Op.cit., t. I, pp. 52-53 y . V, p. 128.

127



ToPONIMIAS Y PATRONATOS EN COLOMBIA

No sélo fueron los espafoles quienes invocaron frecuentemente
a la Virgen de Guadalupe sino también la propia poblacién indigena
que en diversas regiones americanas se apropi6 de su culto con fuerte
conviccién. Esto dio lugar a que se fundaran varias poblaciones con
su nombre en los departamentos de Meta, Antioquia y Santander, asi
como dos templos en las mds importantes ciudades, Tunja y Santafé.
El primer pueblo fundado bajo el patronato guadalupense es el que se
encuentra a orillas del rio Meta. Este asentamiento existia con ante-
rioridad a la llegada de los espanoles y se llamaba Belaure, pero el
primer dia del ano 1636 el capitin Pedro del Rio tomaba posesién de
él en nombre de su majestad, rebautizdindolo como Madre de Dios de
Guadalupe’.

Otra poblacién que se acogié a la misma toponimia estaba en
Antioquia'® y fue consecuencia del suceso que ya hemos comentado
sobre un soldado que se despefi6 por el acantilado del rio Porce sal-
véandose milagrosamente por la intercesién de la virgen. Pues bien,
cerca de alli se establecié un asentamiento en 1636 llamado Rancherfa
que después fue cambiando su nombre a San Jacinto de los Osos,
Chiquinquird de los Osos y finalmente Santa Rosa de Osos. La iglesia
parroquial del lugar estuvo advocada a la Virgen de Guadalupe de
Extremadura y existia al menos desde 1648 en un lugar muy cercano
a la actual Capilla de la Humildad, en el nacimiento mismo del rio

17 AGN. Colonia, Misceldnea, SC.39, 76, D. 14, ff. 751-76v. Téstimonio de la fundacién
de la ciudad de Madre de Dios de Guadalupe en la provincia del Meta. 1636.

18 No confundir con el actual municipio de Guadalupe del mismo departamento que
estd a unos 56 kilémetros de distancia y se llamaba en origen Higuerdn, siendo rebau-
tizado en 1896 en honor de la virgen mexicana. CHICA ARANGO, Nelson; PARRA
PATINO, Jhon y HENAO GIRALDO, Oscar. Guadalupe tras sus huellas. “Luz entre
montanas’. Cincuenta anos de identidad 1964-2014. Guadalupe: s.n., 2014, pp. 58 y
312-315.

128



Guadalupe que también tomé su nombre. En la misma regién tam-
bién se llamé de Guadalupe una importante de las minas mds impor-
tantes de la regién, concretamente la que era explotada a mediados del
siglo XVII por el capitidn Pedro Martin de Mora'. La razén de esta
rica toponimia en el Departamento de Antioquia debemos buscarla en
el origen extremefio de muchos pobladores de sus pobladores: en los
primeros momentos de la conquista se asentaron allf importantes capi-
tanes, hacendados y mineros como Juan Taborda, Hernando de Zafra
Centeno, Juan Jaramillo de Andrade o Gaspar de Rodas. Este tltimo,
natural de Trujillo, incluso lleg6 a ser gobernador de Antioquia, fun-
dando en 1576 la ciudad de Céceres en la subregién del Bajo Cauca®.

Un tercer pueblo colombiano relacionado con la virgen extremefa
fue el que se fundd en el departamento de Santander. En 1713 los
vecinos de los “Aposentos del Valle de Nuestro Sefior San Matias del
Tirano”, que sumaban un total de doscientas almas, comenzaron las ges-

tiones para erigirse en parroquia independiente”'. Nicol4s y Bernardo

19 GONZALEZ JARAMILLO, José¢ Manuel. “Poblamiento y colonizacién del Valle de
los Osos. Provincia de Antioquia, siglos XVII y XVIIII”. Historia y Sociedad (Bogotd), 10
(2004), p. 174.

20 CADENAS Y LOPEZ, Ampelio Alonso de y BARREDO DE VALENZUELA Y
ARROJO, Adolfo. Nobiliario de Extremadura. Madrid: Ediciones de la Revista Hidalguia,
2002, pp. 160-161; JARAMILLO CONTRERAS, Mario. “Gaspar de Rodas y Juan
Jaramillo, capitanes extremenios en la conquista de América’. Historia 16 (Madrid),
322 (2003), pp. 34-49; AGUILAR RODAS, Radl. Inicios de la construccién social de
Antioquia. Gaspar de Rodas ¢1520-1607. “Gran gobernador de Antioquia’. Medellin:
Paniberica, 2007.

21 El origen de dicho asentamiento hay que buscarlo en 1691 cuando un pequefio
grupo de campesinos de la jurisdiccién de Vélez decidieron asentarse en el sitio de El
Tirano encabezados por el propietario de las tierras, el capitén espafiol José Camacho
Sabidos. La viceparroquia dependié en lo espiritual del pueblo de Oiba y levanté una
capilla dedicada a San Matfas. GUERRERO RINCON, Amado Antonio y MARTINEZ
GARNICA, Armando. La provincia de los Comuneros. Origenes de sus poblamientos urbanos.
Bucaramanga: Universidad Industrial de Santander, 1996, p. 99. Agradecemos a Jorge
Armando Galvis la informacién suministrada en relacién a esta parroquia santandereana.

129



Camacho Sabidos donaron los terrenos y se trazaron ocho cuadras en
reticula partiendo de una capilla preexistente. Los solares serfan adjudi-
cados a censo por quienes quisieran construir alli y sus réditos se apli-
carfan a la ornamentacién de la citada capilla. Es entonces cuando se
busca la aprobacién del arzobispo de Santafé, siendo comisionado para
comparecer ante él don Juan de Herrera y Tovar, quien obtiene su pld-
cet el 30 de marzo de 1715. Lo mds llamativo del documento de erec-
cién es que la nueva parroquia se advoca ahora a “Nuestra Sefiora de
Guadalupe de Moguer”. Esta peculiar denominacién puede explicarse
desde dos supuestos: que se tomara una advocacién y una localidad
aparentemente inconexas pero que conflufan por razones biograficas
o sentimentales en el imaginario de la familia fundadora, o lo que es
mds probable, que existiera una Virgen de Guadalupe en el puerto de
Moguer de la que no nos ha llegado noticia®.

Sin embargo, durante mucho tiempo la escasez de fondos hizo
imposible adquirir una imagen de la titular. En 1760 el padre Basilio
Vicente Oviedo describia la iglesia como “muy desdichada, si ornato,
y sin decencia alguna®. En 1780, aunque sélo llevaba un afio en el

22 La devocién a la Virgen de Guadalupe en la provincia de Huelva arraigé desde fecha
temprana, y, por ejemplo, el pueblo de El Almendro la tenia por patrona desde el siglo
XVI. En 1778 la primitiva pintura de esta advocacién se sustituy6 por una imagen de
bulto tallada por Benito de Hita y Castillo. Cfr. ALVAREZ, Arturo. “Huellas marxistas
en El Almendro”. ABC Sevilla, edicién del dia 12/9/1956, p. 5. Un caso paralelo es tam-
bién el de la Virgen de Guadalupe de Ubeda, llamada la “chiquitilla del Gavellar” que es
una temprana secuela de su homénima extremefia ya que a su parecido formal hay que
sumar el hecho de que ambas esculturas fueran desenterradas por un vaquero en parajes
cercanos a un rio. Cfr. TARIFA FERNANDEZ, Adela. “Cultos a la Virgen de Guadalupe
de Ubeda en el imaginario colectivo: historiografia, prensa y memoria personal”. En
CAMPOS, Francisco Javier (coord.). Patrimonio inmaterial de la Cultura Cristiana. San
Lorenzo de El Escorial: Ediciones Escurialenses, 2013, pp. 281-300.

23 “El curato de Nra. S2. de Guadalupe del sitio del Tyrano: su Yglesia muy desdi-
chada, si ornato, y sin decencia alguna. Su temperam® calido, pero sano, 4 tres jornadas
de Veles acia el Norte por camino agrio por sus lodazales, una largar jornada distante
de la villa de San Gil. Produce los frutos de tierra caliente, cafa dulce, platanos, yucas,

130



cargo, el cura Miguel Tavera hace relacién de las cuentas del curato
entre 1775y 1779, quejindose de que el caudal de la parroquia es muy
corto y que depende de que los vecinos quieran dar alguna limosna
para hacer las principales fiestas del afo, incluida la de la patrona.
Declara también estar ocupado en la edificacién de la béveda prin-
cipal con fondos de su peculio y tener que afrontar la dotacién del
taberndculo y de los demds ornamentos, ya que la iglesia estaba des-
nuda?. La precariedad del lugar se manifiesta cuando escribe que “en
mas de ochenta anos que tiene de fundado este lugar ni hai Iglesia
desente ni efigie ni ornamentos ni alajas necessarias”®, y eso que
corrfa el ano 1779. Finalmente, sabemos que llegé a existir la escul-
tura de la imagen titular, creada en fecha indeterminada, pero perecié
en un incendio que arrasé la parroquia a principios del siglo XX. La
demolicién de la antigua fabrica virreinal comenzé en 1949, siendo
levantada la actual a partir de 1953 siguiendo un disefio neocolonial

maifz. Segin un padron, o lista de vecinos, que me dio el corregidor de Tunja haze mas
de quince afios, que contaba de trescientos vecinos, y algunos requinteros mulatos, se
debe reputar ahora con quatrocientos, pues todos los esos lugares en estos treinta afios
inmediatos han ido en mucho augmento. Pagan a su parroco el dicho el dicho peso de
vecindario por estipendio, de lo que se deduce, que lo menos, que produce este curato
de renta anual 4 su cura (aun dado que solo fueran trescientos vecinos) son ochocientos
p* pues yo sirvo otro beneficio de igual vecindario, y pobre, y solo me contribuye qua-
tro r* de vecindario, porque le perdono a cada uno los cinco r* y con todo esso no me
baxa de mil p* anuales”. BNE. MSS/23092, f. 93r. Pensamiento y noticias escogidas para
utilidad de curas. Libro X del Nuevo Reyno de Granada y sus riqueza y demds qualidades
de todas sus poblaciones y curatos, con espesifica noticia de sus gentes y gobierno escrito por
Basilio Vicente de Oviedo y Pisa. 1760.

24 AGN. Colonia, Curas y Obispos, SC.21, 45, D. 30, ff. 685r-689r. Miguel Tavera,
cura de Guadalupe en Santander, rinde cuentas del fisco de su curato. 3-11-1780 a 24-11-
1780. Nos consta por otra documentacién que se estaba levantando una nueva iglesia
durante los afios 1777-1784, cfr. AGN. Misceldnea, SC.39, 13, D. 22, ff. 667r-669v. José
Agustin Zapata, cura del pueblo de Guadalupe, jurisdiccion de Veles, pide se nombre Juez de
Fdbrica de aquella iglesia a José Camacho y Pesiuela. 21-V1-1777 a 13-1-1784.

25 AGN. Colonia, Curas y Obispos, SC.21, 45, D. 30, f. 687r. Miguel Tavera, cura de
Guadalupe en Santander, rinde cuentas del fisco de su curaro. 3-11-1780 a 24-11-1780.

131



que empleaba algunos sillares de la construccién anterior®. De la
antigua patrona del pueblo sélo resta un colorido vitral ejecutado en
la década de los cincuenta.

Fig. 4 (arriba). Antigua Iglesia de la Virgen Guadalupe, obrador neogranadino, entre 1777-
1784, Guadalupe (Santander). Foto: Carlos Alberto Pinilla Franco, 1949. Fig. 5 (derecha).
Vitral de la Virgen de Guadalupe, anénimo, mediados del s. XX, Iglesia de la Virgen de
Guadalupe, Guadalupe (Santander). Foto: Jorge Armando Galvis.

Hasta aqui llegarian los pueblos fundados bajo el patronato de
la Virgen extremefia. Existe un cuarto pueblo con el nombre de
Guadalupe en el departamento del Huila, pero este fue fundado el
12 de diciembre de 1715 en honor a la virgen mexicana, gracias a la
donacién de los terrenos por parte de Francisca Salazar Valdés, hija del
escribano Francisco de Salazar y Barrios y Petronila Valdés”.

26 PINILLA FRANCO, Carlos Alberto. Guadalupe Santander en el siglo XX.
Bucaramanga: Litografia Editorial, 2004, pp. 14-16. Agradezco a Jorge Armando Galvis
Velasco y Carlos Alberto Pinilla la orientacién que me han oftrecido acerca de la historia
de esta parroquia santandereana.

27 Recurso en linea, disponible en: http://www.guadalupe-huila.gov.co/municipio/
nuestro-municipio, (1/11/2018). No obstante la zona era un corredor de paso muy utili-
zado para la conduccién de caucho traido de las selvas amazdnicas y en 1682 ya existia un
caserfo en la confluencia de la quebrada de la Viciosa y el rio Suaza. Quiz4 entonces pudo
existir alguna capilla relacionada con la virgen extremefia.

132



Respecto a los templos dedicados a la Virgen de Guadalupe el més
temprano fue el de Tunja, ciudad de destacado papel politico, social y
artistico durante el siglo XVI. En el acta fundacional, Gonzalo Sudrez
Rendén “serals el sitio para la iglesia”®® indicando que se nombraria por
patrona a la advocacién que se celebrara el dia de su dedicacién, reca-
yendo el honor en la Virgen de Guadalupe por haber tenido lugar dicho
acto el dia 8 de septiembre de 1539. Es probable que no fuera una deci-
sién al azar, influyendo en ello el importante contingente de extremenos
radicados en Tunja. Dos afios después de la dedicacién, en 1541, el
carpintero Gregorio Lépez construyd la primera iglesia de Tunja conce-
bida como una solucién provisional en forma de bohio. Dentro de este
incipiente templo existié una capilla dedicada a la Virgen de Guadalupe
ya que el espacio es nombrado en dos mortuorias fechadas en 1547 y
1559%. En 1552 el edificio y sus ornamentos fueron arrasados por un
incendio, de modo que la ciudad debié afrontar al mismo tiempo la
reparacién del bohio y la construccién de la nueva iglesia de tapia y teja
que se estaba levantando para sustituirlo. Finalmente, el 29 de enero de
1574 el Santisimo se trasladé a la nueva parroquial, lo que implicé tam-
bién otro desplazamiento devocional: desde entonces el templo estuvo
consagrado al apdstol Santiago®. Asi lo confirman documentos poste-
riores como la Relacion de Tunja o la crénica de fray Pedro Simén®'.

28 SIMON, fray Pedro. Noticias Historiales... Op.cit., t. II, p. 366.

29 Archivo Histdrico Regional de Boyacd (AHRB). AH, n° 3, 1540-1549, f. 129r.
Testamentaria de Domingo Ferndndez. 1547; AHRB. AH, n° 4, 1559, f. 57r. Testamentaria
de Pedro Niifiez Cabrera, vecino de Tunja. 1559. Citados en PORRAS COLLANTES,
Ernesto. “Historia del primer templo mayor de Tunja, nombrado de Nuestra Sefiora de
Guadalupe”. Anuario colombiano de historia social y de la cultura, 31 (2004), p. 37.

30 Ibidem, pp. 40-43.

31 La Relacion de Tiunja menciona que “La iglesia mayor que funds esta ciudady la fabricaron
los vecinos y moradores de ella, se llamé en sus principios nuestra Seviora de Guadalupe; después se
ha llamado y llama de Santiago”. Transcrito en CORRADINE MORA, Magdalena. Vecinos
y moradores de Tunja 1620-1623. Tunja: Consejo Editorial de Autores Boyacenses, 2009,
p. 346. Véase también SIMON, fray Pedro. Noticias Historiales. .. Op.cit., t. 2, p. 366.

133



UNA VIRGEN NEGRA PARA LAS ESTRATEGIAS EVANGELIZADORAS
DE LOS JESUITAS

La Virgen de Guadalupe, por el propio color de su piel, era una
devocién que debia servir como acicate de la tarea evangelizadora entre
ciertas minorfas raciales. O al menos asi debieron entenderlo los jesui-
tas’?, quienes fundaron bajo su proteccién una congregacion para los
esclavos negros de Bogotd y sus alrededores. Segtin testimonio del Padre
Gonzalo de Lyra en las Letras Annuas® dicha congregacién tuvo sus
comienzos hacia 1608-1609 y los encargados de su asistencia espiri-

é*. Desde muy temprano este

tual eran los colegiales de San Bartolom
cuerpo social conté con un altar propio dentro de la primitiva iglesia de
la Compania, es decir, en aquel edificio simple de planta de cajén que
precedi6 a la actual fdbrica italianizante. Asi, en una visita practicada el
dia 18 de agosto de 1634 se hallé en el templo un altar dedicado a la
Virgen de Guadalupe, aunque curiosamente el autor del manuscrito no
hace mencién expresa de la escultura titular mientras que si lo hace en
otros altares e incluso consigna alli mismo el bulto de una Magdalena®.
De igual forma, tampoco hay constancia de ella en otro inventario de
1646. La primera referencia documental que con certeza nos habla de

la escultura data de 1655, cuando consta que el fraile Hernando Cabero

32 Sobre la adaptacién de otras iconografias cristianas al medio indigena llevadas a cabo
por los jesuitas véase por ejemplo MUJICA PINILLA, Ramén. “El ‘Nifio Jests Inca’ y
los jesuitas en el Cusco virreinal”. En LOPEZ GUZMAN, Rafael (coord.). Peri indigena
y virreinal (catélogo de exposicién). Madrid: Sociedad Estatal para la Accién Cultural
Exterior, 2004, pp. 102-106.

33 PACHECO, Juan Manuel. Los jesuitas en Colombia... Op.cit., p. 110.

34 VILLALOBOS ACOSTA, Maria Constanza. Artificios en un palacio celestial. Retablos
y cuerpos sociales en la iglesia de San Ignacio. Santafé de Bogotd, siglos XVII y XVIII. Bogotd:
Instituto Colombiano de Antropologia e Historia, 2012, p. 36.

35 Biblioteca Nacional de Colombia (BNC). Manuscritos, ind. 73, lib. 57, f. 52v. Libro
viejo de la iglesia y sacristia del Colegio de Compariia de Jesiis de Santafé. 1619 a 1662.

134



Fig. 6. II Parte de los Milagros de N. S. de Guadalupe, anénimo, s. XVII, Biblioteca
Nacional de Colombia, Bogotd. Foto: Adridn Contreras.

trajo de la Peninsula “otro cajén pequefio donde va un vestido hecho
para nuestra sefiora de Guadalupe y es de lama blanca bordado de pasal-
manos] y lentejuelas”. No sélo el vestido vino de Espafa sino también
un libro recopilatorio de milagros titulado “II Parte de los milagros de
N. S. de Guadalupe”. Este tipo de libros se imprimian ciclicamente par-
tiendo de los manuscritos conservados en el Monasterio de Extremadura
y servian para propagar la fama de la Virgen ya que en ellos se podian
corroborar las numerosas gracias recibidas que recibfan sus devotos®.

36 El libro no tiene frontispicio, que bien pudo estar en el volumen I de la edicién, por
lo que no sabemos la identidad del compilador ni el afio de la edicién. Varios autores son
posibles: fray Juan de Malagén o fray Diego de Montalvo entre otros. Otro ejemplo mds
tardio es: SAN ]OSE, Francisco de. Milagros nuevos. Obras de la omnipotencia conseguidas
en este siglo por intercesion de Maria Santissima Madre de Dios é ruegos de sus devotos en su
milagrosissima imagen de Nuestra Seriora S. Maria de Guadalupe. Salamanca: por Antonio
Joseph Villagordo, 2 v., 1730 y 1731. Agradecemos a Maria Eugenia Diaz Tena la orien-
tacién que nos ha brindado en este tema.

135



Como parte integrante de la biblioteca de los jesuitas el libro fue trans-
ferido a la Biblioteca Nacional de Colombia donde hoy se conserva®.

Pero volviendo a la imagen titular de la congregacién santaferena,
tras la construccién del edificio definitivo de la Compania por parte
de Coluccini, dicha imagen ocupé una capilla propia en una de la
primera capilla del lado de la Epistola donde compartia espacio con
el retablo del Senor Caido®®. La descripcién mds detallada de la ima-
gen nos la ofrece el inventario que sigui6 a la expulsién de los jesui-
tas (1767)%: “un retablo de talla dorado de dos cuerpos con quatro
columnas medianas en la parte principal, esta colocada una estatua
de Nuestra Senora de Guadalupe, de media vara de alto con vestido
brocatto verde galoneado de plata, el Nifio en los brazos con som-
brerito de plumas y dicha imagen sobre su peana de firme de plata y
media luna que se regul6 en ocho marcos, y por no poderce quitar sin
detrimento de la imagen se procedio asu aplicacion, como tamvien las
coronitas y cetros de plata de Nuestra Sefiora y el Nifio que pezan un
marco y una onza’.

La descripcién encaja con las pinturas de la Virgen de Guadalupe
que poseemos, siendo dificil discernir cuales de ellas se refieren a la
virgen que estaba en el cerro de Guadalupe y cuales a la que ahora
nos ocupa. Resulta llamativo que junto a elementos clésicos de la ico-
nografia guadalupense, como la media luna de plata, se introduzcan
en Nueva Granada elementos propios del lugar como los sombreritos

37 Al momento de la expulsidn se cita como “Milagros de nuestra Sefiora de Guadalupe.
Segunda parte, un tomo en quarta, de pergamino de n° 4”. BNC. Manuscritos, ind.
1435, lib. 399, f. 90v. Inventario de la biblioteca comiin del colegio mdximo de la Compania
de Jesiis de Santafé de Bogotd. 28-X-1766 a 21-XI-1767.

38 Actualmente en su lugar estd la pintura de San Pedro Claver acompanada de los restos
de un retablo: dos columnas saloménicas emparradas y dos ménsulas.

39 AGN. Colonia, Curas y Obispos, t. 45, D. 2, f. 231r-v. Testimonio del inventario de las
alhajas de la iglesia de San Bartolomé, simple y sigue la comision para la traslacion del sagrario
de la santa iglesia catedral a la de San Carlos. 16-IX-1776 a 1-X-1783.

136



de plumas. Este inventario nos plantea otro dato interesante en la
esfera de lo social. Como hemos dicho, la congregacién de Guadalupe
estaba compuesta por esclavos negros, lo que implicaba que fuera una
de las mds modestas del templo. Basta con comparar su ajuar® con
el que pertenecia a la congregacién de la Virgen de Loreto, en cuyas
filas militaban los principales personajes de la ciudad, para advertir las
diferencias.

En otro orden de cosas, y gracias a un prontuario en el que los jesui-
tas describieron el ordo procendi de sus principales fiestas littirgicas,
conocemos el esplendor con que se celebraba la fiesta de Guadalupe

durante el siglo XVIII*:

La fiesta de Guadalupe que es el Dulcisimo nombre de Marfa la
celebran los sefiores mulatos dan para los costos de la composicién de
la iglesia 4 pesos y 8 velas para el altar mayor, ponense en las alcayatas
en una vela y en la otra maceta no se quitan las barandillas, alfombrase
el presbiterio ponense los dos hacheros dorados junto a la primera
grada dentro el Presbiterio y junto a ellos los pies para los ciriales,
afiadese la mesa de altar, ponese la Virgen y a los lados S. Luis y S.
Estanislao bajo los tres arcos de Loreto, sirven para esta fiesta las dal-
mdticas, y capa del Socorro por ser ornamento de la Iglesia Chiquita
y pertenecer igualmente a Guadalupe.

La vispera se repica por un quarto de ora a medio dia, y por la
noche: el dia a las seis se dan 3 repiques, a las 8 se toca al sermén asta

la media, que se abre la puerta de en medio, a las 9 se repica para la

40 El altar contaba para su servicio con: “un crucifixo de a tercia en su cruz de madera. /
Ytem quatro Nifios de bulto en sus redomas [vasija de vidrio ancha que va estrechdndose
hacia la boca] de madera doradas. / Ytem dos atriles de madera ordinarios, otro viejo y
un evangelio de San Juan de carey. / Ytem varios aceritos, jarras, candeleros de madera
dorados, plateados y pintados, ramitos, mazeticas y arvolitos de flores de mano y otras
distintas mazetas y mas con que se adorna este altar”. Ibidem, f. 232r.

41 BNC. Manuscritos, ind. 68, lib. 52, f. 20r-20v. Usos y costumbres de esta sacristia de
este Colegio Mdximo. 1-1-1755.

137



fiesta (no baja la Comunidad a la puerta). A la epistola se toca la cam-
panilla de Comunidad para que baje al sermén.

Previense la credencia como para Loreto menos el portapaz, a su
ora se avisara a los cantores. De la Cathedral viene un canénigo y
dos clérigos a cantar la misa, ayudan a ella los sacristanes del socorro,
Loreto y Dolores y el de S Joseph.

Acabada la fiesta se da un repique. A las 2 se repica para cantar la
salve, no baja la Comunidad, se olvido poner los escafios en el presbi-
terio y las sillas debajo de ldmpara.

Sin embargo, la expulsién de los jesuitas llevaria aparejada la
disolucién de la congregacién de Guadalupe, habiendo constancia
de que ya no subsistia en 1784 El remate de su decadencia llegaria
en el siglo XIX cuando se implanté un nuevo culto en el templo, el
de San Pedro Claver, que supuso la supresién de la antigua capilla de
Guadalupe. Dentro del baile de altares que tuvo lugar por aquellos
afos también fue movido el Retablo de las Reliquias a su emplaza-
miento actual, siendo usados algunos de sus elementos originales
para aderezar la pintura del nuevo santo, concretamente dos colum-
nas saloménicas emparradas y dos ménsulas®. Es probable que esto
ocurriera en 1888 coincidiendo con la canonizacién de Claver.

Finalmente, queremos cerrar este comentario que venimos
haciendo sobre la Virgen de Guadalupe de los jesuitas con una
reflexién acerca de su negritud. Tras la llegada de los espafioles a

América, éstos desarrollaron una estrategia de evangelizacién que

42 AGN. Colonia, Obras Pfas, SC.44, 1, D. 6, ff. 189r-206v. Los curas rectores de esta
santa iglesia catedral, y su sagrario sobre que se pongan en execucion varias obras pias, y volun-
tades en los exercicios sagrados, y culto divino, a que aspiraron sus fundadores. 28-111-1783 a
19-111-1785.

43 AGN. Colonia, Curas y Obispos, t. 45, d. 2, f. 238r. Testimonio del inventario de las
alhajas de la iglesia de San Bartolomé, simple y sigue la comision para la traslacion del sagrario
de la santa iglesia catedral a la de San Carlos. 16-IX-1776 a 1-X-1783.

138



no tuvo reparos en adaptar el color de las imdgenes sagradas, fun-
damentalmente de la Virgen, si ello significaba la aceptacién del
nuevo orden por parte de la poblacién indigena y negra. En México
encontramos un buen ejemplo en la Virgen de Guadalupe mexicana
pero también en otras obras temporalmente mds avanzadas como
la Divina Pastora de Miguel Cabrera (Museo Nacional, Ciudad de
México). En esta tltima pintura el pintor novohispano nos sittia una
oveja negra entre el rebano que cuida Maria, significando con ello
la incorporacién del indigena a la historia de la salvacién cristiana*.

Para el caso concreto de la Virgen de Guadalupe, fray Diego de
Ocana ya habia aplicado esta misma estrategia en las representacio-
nes que pinté durante su viaje por los Andes. Sus virgenes nunca
llegaron a ser un fiel reflejo del original de Extremadura ya que les
bajé un punto de oscuridad, haciéndolas s6lo “un poco marrén” o
“un poquito oscuras” segun sus propias palabras®. Conseguia apro-
vechar asi el componente de atraccién étnica al que nos referimos,
constatando su éxito cuando afirma: “que la querian mucho porque

era de su color™®.

Esto da lugar a que encontramos Virgenes de
Guadalupe en diferentes tonalidades, segin el gusto del consumidor:

la de los jesuitas y la que estaba en el cerro de Guadalupe de Bogotd,

44 También se dieron practicas diametralmente opuestas: la Virgen de Loreto de Ciudad
de México fue blanqueada por los jesuitas “por tenerse en estos Reynos por vil el color
denegrido, como propio de esclavos, y gente vil; y también por jusgar, que el color
denegrido de la Santa Ymagen que estd en Loreto provendria del humo de las candelas”.
ALCALA, Luisa Elena. “Blanqueando la Loreto mexicana. Prejuicios sociales y condi-
cionantes materiales en la representacién de virgenes negras”. En CRUZ DE CARLOS,
Marfa; CIVIL, Pierre; PEREDA, Felipe y VICENT-CASSY, Cécile (Coord.). La ima-
gen religiosa en la monarquia hispdnicas: Usos y espacios. Madrid: Casa de Veldzquez,
2008, p. 176.

45 Cfr. FAVROT PETERSON, Jeanette. Visualizing Guadalupe... Op.cit., pp. 57 y
59.

46 OCANA, Diego de. Un viaje fascinante por la América Hispana del siglo XVI (1604-
1608). Madrid: Bailén, edicién de Arturo Alvarez, 1969, p-177.

139



negras, la de Pacasmayo y las pintadas por fray Diego de Ocana,
de un medio tono indigenista, y finalmente las mds decoloradas,
blanquisimas, como las que se encuentran en Santa Clara de Tunja
y en el Museo Arqueolégico de Bogotd. En Nueva Granada, eso si,
no ha aparecido ninguna imagen guadalupense de coloracién indi-
gena, estando polarizado el asunto entre las mds habituales, negras,
y algunas blancas como las que ya acabamos de citar. Ahora bien,
hay un dato curioso. Si bien la virgen banca de Tunja nos remite al
simulacro original de Extremadura, la del Museo Arqueoldgico es
un “verdadero” retrato de una escultura santaferenia que plantea una
interesante contradiccién: ;qué sentido tenia falsear un referente tan
cercano? ;Por qué tener en casa un retrato blanqueado de una virgen
negra que se encontraba a poca distancia, en la misma (pequefa)
ciudad? Obviamente, debié ser una peticién expresa del comitente,
pero atin nos queda dilucidar su sentido altimo. Lo que si sabemos
es que este blanqueamiento se produjo en algunas otras pinturas
neogranadinas como las de la Virgen de Monserrat, patrona de otro
de los grandes cerros de la ciudad de Bogotd®.

Ademds, el ya de por si aspecto mestizo de la advocacién ori-
ginal, de piel oscura, se vino a complementar en Nueva Granada
con algunos elementos de indumentaria bastante castizos como la
mantilla criolla, caso de los cuadros del Museo Colonial o de la
Iglesia del Rosario de Villa de Leyva, donde ademds presenta rico
aderezo de esmeraldas colombianas. El culmen de este mestizaje se
aprecia sobre todo en aquellos lienzos donde los personajes sagrados
cubren sus cabezas con sombreros mulatos rematados en penachos
de palmeras.

47 Véase por ejemplo, HERNANDEZ ROA, Juan Francisco; MATIZ LOPEZ, Paula
Jimena y VILLALOBOS ACOSTA, Maria Constanza. Horror vacui: una coleccion de
pintura barroca. Bogotd: Universidad Jorge Tadeo Lozano, 2017, p. 38; SAHAMUEL
ORTIZ, Edison (Dir.). Arte Sacro. 450 arios. Bogotd: Arquididcesis, 2012, p. 95.

140



Fig. 7. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino. s. XVIII, dleo sobre lienzo, Museo
Arqueoldgico Casa del Marqués de San Jorge, Bogotd. Foto: Adridn Contreras.

141



Fig. 8. Virgen de Guadalupe con San Juan Bautista y santo obispo, anénimo, ss. XVI-XVII,
pintura al temple sobre lienzo, Convento de Santa Clara la Real, Tunja.
Foto: Adridn Contreras.

142



EL SANTUARIO DE (GUADALUPE, FARO ESPIRITUAL DESDE EL CERRO
MAS ALTO DE BoGgoTA

En 1743 afirmaba Francisco de San José que la fama de la Virgen
de Guadalupe se habia extendido “por todo el Nuevo Mundo
Americano, mostrandose en Retratos suyos, como a porfia mara-
villosa; & que han correspondido sus Naturales, fervorosos en la
devocion, y magnificos en el agradecimiento, edificandola en ambas
partes de la America Austral, y Occidental Templos muy sumptuo-
sos”*8. Este fraile jer6nimo se referfa fundamentalmente a las imdge-
nes de México, Pacasmayo, Sucre, Potosi y Cuzco. Sin embargo, no
hace ninguna alusién de la réplica que se encontraba en Santafé de
Bogotd, imagen que era considerada muy milagrosa y que ademads
contaba con un santuario propio encaramado en el cerro mds alto de
la ciudad. Asi describe Juan Flérez de Ocdriz las serranias orientales
de Bogotd®:

Coronan los dos cerros que senorean la Ciudad de Santa Fé, dos
Ermitas con Imagenes de la Sacratissima Virgen Nuestra Senora, en
el de mas al Norte la de Nuestra Sefiora de Monserrate, frequentada
de la devocion por sus milagros; y en el otro la de Nuestra Sefiora de
Guadalupe, no menos admirable y assistida, cuya Imagen se coloco
con procesién solemne del Cabildo Eclesiastico, Audiencia Real, y
Ciudad, desde la Catedral a 8 de Septiembre del afio de mil y seis-
cientos y cinquenta y seis; y ambas ermitas tuvieron por principio de
averse puesto en sus sitios Cruzes contra los continuos rayos que caian

en ellos, y estableciose Cofradias de la Santa Cruz.

48 SAN ]OSE, Francisco de. Historia universal de la... Op.cit., p. 139.

49 FLOREZ DE OCARIZ, Juan. Libro Primero de las Genealogias del Nuevo Reyno de
Granada. Madrid: Por Ioseph Fernandez de Buendia, 1674, p. 196. Este pasaje luego serd
repetido por Ibdiez. Cfr. IBANEZ, Pedro Maria. Crénicas de Bogotd. Bogota: Imprenta
Nacional, 1913, t. I, p. 188.

143



Ocdriz, que fue testigo del acontecimiento, sefiala que la colo-
cacién de la imagen tuvo lugar el 8 de septiembre de 1656, coin-
cidiendo con la tradicional fiesta de la advocacién extremena. Sin
embargo, la primitiva ermita debié mejorarse pronto ya que hay
constancia de que un nuevo edificio se acabé en la década de 1680%°.
Desde alli, la Virgen de Guadalupe actuaba como protectora y faro
espiritual de los santaferefios, quienes sélo debian alzar la mirada
desde cualquier punto de la ciudad para avistar su ermita. De hecho,
las siguientes noticias que tenemos sobre la escultura estdn siempre
relacionadas con epidemias y terremotos. En 1688, por ejemplo,

5l en la ciudad

se produjo una epidemia de peste “de evacuaciones”
siendo bajada la virgen desde su santuario con objeto de que pro-
porcionara su amparo®. Respecto a los terremotos, son muchos los
que afectaron a la ermita, siendo destruida y reconstruida en nume-
rosas ocasiones. Salvado el temblor del ano 1687, que apenas causé
danos, habria que esperar mds de medio siglo para la primera des-
truccién sistemdtica del edificio. Vargas Jurado nos informa de lo
sucedido’®: “En 18 de octubre de este ano 1743, a los tres cuartos
para las once del dia, hubo un gran terremoto, ruido y ladridos de
perros; el cielo oscurecido, con llovizna; se dafiaron los mds templos

(...) S6lo Guadalupe del todo cayé sin dafo de la Sefiora, que la

5o En 1762 Mutis encontr6 una piedra de la antigua ermita, destruida en 1743, donde
ponia “ACABOCE ES / TA CAPILLA AN/ EN DE 168”. La falta de algunos caracteres,
incluido el tltimo nimero del afio, deja un margen de error de una década. IBANEZ,
Pedro Maria. Crénicas de Bogotd... Op.cit., p. 367.

51 Entre los sintomas de la peste, mds alld de los tipicos bubones, se encontraban
en ocasiones las “evacuaciones involuntarias, a veces tanto de orina como de heces”.
CUNNINGHAM, Andrew. “La transformacion de la peste: El laboratorio y la identidad
de las enfermedades infecciosas”. Dynamis: Acta hispanica ad medicinae scientiarumque
historiam illustrandam (Granada), 11 (1991), p. 40.

52 VARGAS JURADO, José Antonio. “Tiempos Coloniales”. En AA.VV. La Patria
Boba. Bogota: Imprenta Nacional, 1902, p. 7.

53 Ibidem, p. 24.

144



bajaron ilesa, que confieso no haber visto procesién igual, pues las
luces desde Egipto llegaban a la Catedral”.

El hecho, aunque funesto, debié interpretarse en clave milagrosa
ya que la escultura de la virgen habia quedado incélume™. La escul-
tura permaneci6 desde entonces en la iglesia monacal de Santa Inés
hasta que pudo reconstruirse la ermita volviendo a ser colocada en
ella en 1755. El mismo cronista da cuenta de que el “Domingo 12
de Octubre de 1755 salié la Virgen de Guadalupe de Santa Inés,
para subirla al cerro; subidse el dia 19 dicho con cuatro sacerdotes;
desde La Candelaria hizo un milagro antes, cayendo un rayo que le
quemd un zapato al albafil y no lo lastimé”. Es probable que los
nueve dias que median entre ambas fechas la virgen estuviera en
la catedral, celebrindose una novena en su honor. La prolongada
estancia de la virgen en el cenobio —un total de doce afios—, puede
explicar por qué las monjas dominicas conservaron un retrato suyo,
siendo probable que se encargara por razones afectivas al momento
de su partida en 1755. De hecho este retrato es el Gnico que repre-
senta a la virgen no en el contexto de un camarin sino colocada en
sus andas procesionales, viéndose en el fondo del cuadro un paisaje
donde se intuye lo que podria ser la nueva ermita de Guadalupe, en
el dngulo superior derecho®. La pintura fue vendida por las inesi-

54 LaVirgen de Guadalupe ya se habfa asociado anteriormente a la proteccion contra los
terremotos y por ejemplo fray Diego de Ocana llevd una imagen suya durante su periplo
americano a la que le achacaba el haberse salvado de un terremoto en 1604 entre otros
varios beneficios. OCANA, Diego de. Un viaje fascinante... Op.cit., pp. 285 y 290.

55 VARGAS JURADO, José Antonio. “Tiempos Coloniales... Op.cit., p. 42.

56 En un estudio anterior afirmamos que las pinturas de la coleccién Herndndez Roa y
la Arquididcesis de Bogotd representaban a una escultura que se veneraba en la Iglesia de
Santa Inés. Ahora con motivo de esta nueva investigacién podemos concretar que dicha
escultura estaba en efecto en la iglesia de las madres dominicas pero s6lo temporalmente,
entre 1743 y 1755, ya que en realidad se trataba de la que tenia ermita propia en lo alto
del de Guadalupe. Cfr. CONTRERAS-GUERRERO, Adridn. ““Verdaderos retratos’ de
la Virgen... Op.cit., pp. 120-121.

145



tas a Juan Francisco Herndndez Roa en cuya coleccién particular se
encuentra hoy”’.

Habiéndose perdido la escultura del cerro, esta y otras obras seme-
jantes son de gran valor documental. En ellas la virgen aparece siem-
pre con el mismo ajuar: saya y manto brocados con galén en las orillas,
punetas de encaje, lazos postizos sobre la vestimenta, sombreros toca-
dos con plumas o palmeras y broches en las solapas, cetro con remate
de esferas huecas y media luna de plata con una cabeza de querubin al
centro. A veces incluso se repiten joyas muy precisas de su ajuar como
los grandes pendientes de brillantes o un colgante de oro en forma
oval que pende a la altura de la cintura. Otra caracteristica propia es el
dosel bicolor que presenta una cortina rojiza y la otra verdosa. En este
sentido, las pinturas que muestran una mayor afinidad entre si son las
del Seminario y la Arquididcesis que incluso coinciden en representar
la misma peana. Debieron ser ejecutadas en una temporalidad similar.

Respecto a los comitentes que encargaban este tipo de obras, s6lo
contamos con alguna informacién para el caso del ya citado lienzo
de la Arquididcesis de Bogotd. Atribuido a Gregorio Vizquez de Arce
y Ceballos®®, nos lega la imagen de su donante en la esquina inferior
izquierda junto a la que aparece la siguiente leyenda: “£/ Doctor Don
Francisco Ddvila Maldonado y Orozco, humilde esclavo de la Santisima
Virgen de Guadalupe”. Este personaje fue hijo del también llamado
Francisco Dévila Maldonado, alcalde ordinario de Santafé en 1686,
y se desempefid como cura de la Iglesia de Santa Bédrbara y miem-
bro del cabildo eclesidstico de Santafé”. El hecho de que falleciera el

57 Cfr. HERNANDEZ ROA, Juan Francisco, MATIZ LOPEZ, Paula Jimena y
VILLALOBOS ACOSTA, Maria Constanza. Horror Vacui... Op.cit., p. 27.

58 SAHAMUEL ORTIZ, Edison (dir.). Arte Sacro. 450 asios... Op.cit., p. 48.

59 VAZQUEZ VARELA, Ainara y MARIAN LEQOZ, Juana Marfa. “Seriores del muy ilus-
tre Cabildo”. Diccionario biogrdfico del capitulo municipal de Santa Fe (1700-1810). Bogotd:
Pontificia Universidad Javeriana, 2017, s.p. Ver entrada “Dévila Maldonado, Nicolds Antonio”.

146



Fig. 9. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, ca. 1755, éleo sobre lienzo,
Coleccién Herndndez Roa, Bogotd. Foto: Adridn Contreras.

147



Fig. 10. Virgen de Guadalupe con San Nicolds Tolentino y San Francisco Javier, circulo de
Gregorio Vdzquez, principios del s. XVIII, éleo, Seminario Mayor de San José, Bogotd.
Foto: Adridn Contreras

148



Fig. 11. Virgen de Guadalupe con donante (Francisco Ddvila), atribuido a Gregorio
Vizquez, antes de 1738, dleo sobre lienzo, Coleccién de la Arquididcesis de Bogotd.
Foto: Arquididcesis de Bogotd.

149



tltimo dia del afo 1738, seglin consta en los libros sacramentales de
su parroquia®, nos indica que el cuadro fue pintado con anterioridad
a esa fecha. Después de su fallecimiento la obra debié pasar a manos
de fray Diego Fermin de Vergara quien se desempené como arzo-
bispo de Santafé entre 1741 y 1744, ya que Vergara la legé al Palacio
Arzobispal donde hoy se encuentra®'.

Pero volvamos al punto cronolégico donde hemos aparcado
la historia de la virgen bogotana: 1755. Tras ser devuelta a la cima
del cerro, el siguiente dato que tenemos sobre su ermita nos los
proporciona Basilio Vicente de Oviedo en 1760 al afirmar que las
ermitas de Guadalupe y Monserrate “tienen sus capellanes con rentas,
y son frequentadas de la devocion especialmente la de Monserrate
(...) pero la mas frequentada de todas es mi S de Egipto”®. Uno de
los propésitos fundamentales de Oviedo al escribir su obra fue el de
ponderar los diferentes curatos existentes en el virreinato, por lo que
son constantes sus alusiones a las rentas de produce cada uno. Por ello

resulta de gran interés que compare los tres santuarios marianos que

60 Archivo de la Arquididcesis de Bogotd (AAB), volumen sin signatura, f. 25r. Libro I
de Defunciones de la Parroquia de Santa Bdrbara. 31-X11-1738.

61 Esta afirmacién se basa en un informe fechado en julio de 1748 donde se informa de
varias pinturas dejadas por fray Diego Fermin de Vergara en la antesala del palacio arzo-
bispal. AGN. Colonia, Fibrica de Iglesias, SC.26, 10, D. 14, f. 313v. E/ arzobispo Pedro
Felipe de Aziia manda realizar un informe sobre ciertos bienes procedentes de los expolios de
sus antecesores Antonio Claudio Alvarez de Quifiones, Juan de Galabis y Diego Fermin de
Vergara pertenencientes al palacio arzobispal de Santafé. 22-V11-1748 a 24-VII-1748. En
cuanto a la referencia archivistica en cuestién discrepamos de lo dicho por Marfa Cristina
DPérez, quien ha interpretado la pintura como un “retrato de la Virgen de Guadalupe de
Nueva Espafia” sin que en el manuscrito se precise tal identidad. PEREZ PEREZ, Maria
Cristina. Circulacion y apropiacion de imdgenes religiosas en el Nuevo Reino de Granada,
siglos XVI-XVIII. Bogotd: Universidad de los Andes, 2016, p. 160.

62 Biblioteca Nacional de Espana (BNE). MSS/23092, f. 49r. Pensamiento y noticias
escogidas para utilidad de curas. Libro X del Nuevo Reyno de Granada y sus riqueza y demds
qualidades de todas sus poblaciones y curatos, con espesifica noticia de sus gentes y gobierno
escrito por Basilio Vicente de Oviedo y Pisa. 1760.

150



circundaban la ciudad dejando entrever que el de Guadalupe era el
menos boyante de ellos, y, en efecto, por aquella época debié comenzar
su declive devocional. También en 1760 tuvo lugar la solemne jura de
Carlos III, cediéndose luego “a la ermita de Guadalupe los valiosos
utensilios que sirvieron para adornar entonces los balcones del Palacio
virreinal”®, lo que vuelve a poner de manifiesto las dificultades por las
que pasaba el santuario. Otro testimonio de la soledad y abandono en
que se encontraba el lugar nos la ofrece el mismisimo José Celestino
Mutis, quien pasé por alli en febrero de 1762 a propésito de sus
observaciones botdnicos. Confiando en que “encontraria habitaciones
dénde poder pasar la noche” lleg a la cima cuando anochecia pero
encontré la ermita desierta “y tuvo que comer como ermitafio y
dormir en cama austera”®.

El templo no debié progresar mucho en aquellos afios y una década
después, el 20 de noviembre de 1772, el capellin de turno obtenia
licencia del arzobispado para recoger limosnas para reparar y costear
la dotacién de la ermita. De esta manera el 16 de junio de 1773 el
recaudador encargado de la operacién llegé a la lejana viceparroquia
de Aipe (Huila) donde se encontré con la oposicién de los dominicos.
Lo interesante de esta negativa es que produjo una nueva solicitud,
esta vez dirigida al virrey Manuel Guirior y fechada el 17 agosto 1773,
donde se da testimonio del incidente y se menciona que Cipridn
Eslava, el recaudador en cuestién, habia llegado al lugar acompafado
de “la Ymagen de mi S* Guadalupe”®. Lamentablemente no se dejé
constancia de si se trataba de la imagen titular del santuario bogotano

63 IBANEZ, Pedro Maria. Crénicas de Bogotd... Op.cit., p. 188.

64 Ibidem, p. 367.

65 AGN. Colonia, Historia Eclesidstica, SC.30, 6, D. 24, f. 376v. Miguel Rugero, cape-
ldn de la ermita de Guadalupe en Santafé, obtiene licencia del arzobispo de Santafé Agustin

Manuel Camacho y del virrey Manuel Guirior para pedir limosna que se ha de aplicar a la
reparacion de aquel templo. 20-X1-1772 a 17-VIII-1773.

I5I



o de una copia de la misma, solucién esta tltima que ya se habia ensa-
yado anteriormente en Nueva Granada®.

Sea como fuere, el esfuerzo del recaudador no llegé a amortizarse ya
que el dia 12 de julio de 1785 volvia a caer la ermita por efecto de otro
fuerte movimiento sismico®. Tres afos después, con vistas a paliar los
estragos causados por el terremoto, los miembros de la Real Audiencia y
del arzobispado acordaban conceder diversas ayudas para la reconstruc-
cién de edificios religiosos y particulares entre los que se encontraba la
ermita de Guadalupe que recibfa doscientos pesos de compensacién®.
Esta vez fue el presbitero Juan Ignacio Lozada quién tomé a su cargo
la reedificacién de la capilla como un empefio personal. En 1796 soli-
citaba licencia para pedir limosnas, lo que se le concedié por el plazo
de un ano®. En 1804 el mismo Lozada declara que el edificio est4 ter-
minado y “completamente adornado con altares, ornamentos, y demas
aderentes necesarios para la celebracion del sto. sacrificio de la misa
y debido culto a la sagrada imagen de nuestra s2”7°. Declara también
haber hablado con el prior de la Candelaria “en cuya iglesia hd estado

depositada con el debido culto la Imagen”, con el fin de que “el sébado

66 EnTunja en 1688 Juan Pérez pintd un retrato de la Virgen del Rosario que se llevé a lomo
de mula por los pueblos circundantes para pedir limosnas con objeto de aplicatlas en el dorado
de su taberndculo. Cfr. CONTRERAS-GUERRERO, Adridn. In ligno facta. Artes escultdricas
de los siglos XVII y XVIII en Colombia (tesis doctoral). Granada: Universidad, 2018, p. 411.
67 CABALLERO, José¢ Marfa. “En la Independencia’. En AA.VV. La Patria Boba.
Bogotd: Imprenta Nacional, 1902, p. 77.

68 AGN. Colonia, Obras Pias, SC.44, 1, D. 17, f. 462r. Acuerdo sobre el reparto de la
renta del arzobispado para el reparo de varias iglesias, conventos y casas particulares dariados
por el terremoto de 1785. 20-VI-1788.

69 AGN. Misceldnea, SC.39, 86, D. 76, fI. 7881-189v. El presbitero Ignacio Lozada soli-
cita licencia para pedir priblicamente limosna en Santafé, destinada a la ereccion de la capilla
de Nuestra Senora de Guadalupe. 12-V1-1796.

70 AGN. Misceldnea, SC.39, 128, D. 6, f. 204r. Documentos en que se acredita la reedi-
Sicacion de la ermita de Guadalupe, la traslacion a ella de su patrona y el nombramiento de
capelldn a favor del presbitero Pedro Ignacio Losada. X-1804 a 1-VII-1808.

152



veinte de octubre de mil ochocientos y quatro, se digne sacar en publica
procesion con su venerable comunidad hasta Egipto, y de hay hasta
Guadalupe™, donde seria colocada en su nuevo camarin.

Repitiendo la ciclica historia del santuario, la tercera destruc-
cién del mismo por un temblor acaecié en 1827. Dados de nuevo
a la reconstruccién a partir de 1830, se buscd en esta ocasién un
emplazamiento diferente “en un estribo del cerro y a la mitad de la
altura de é1”72, siendo el encargado de las obras el arquitecto bogo-
tano Nicolds Ledn, sin embargo, el proyecto no prosperé y la obra se
abandoné quedando como una poética ruina en aquel desangelado
paraje. A mediados de siglo se recobré el interés por construir en
la cima, siendo comisionado para el encargo el canénigo Fernando
Antonio Mejia. El proceso y los detalles constructivos de este quinto
edificio los conocemos con bastante precisién gracias a los sermones
que Mejia compuso e imprimié durante su gestién. En 1857 la ciu-
dad de Bogotd hace voto solemne de construir el nuevo santuario
y en 1858 se coloca la primera piedra’. Inicialmente el proyecto
contemplaba ademds del edificio principal, una cruz monumental
y una “pirdmide que en su elevada cispide mostrard una estatua de
Nuestra Seniora de Guadalupe™, tal como podemos ver en el gra-

bado de Ayala y Medrano de 1860.

71 AGN. Misceldnea, SC.39, 128, D. 6, f. 204r. Documentos en que se acredita la reedi-
ficacion de la ermita de Guadalupe, la traslacion a ella de su patrona y el nombramiento de
capelldn a favor del presbitero Pedro Ignacio Losada. X-1804.

72 IBANEZ, Pedro Maria. Crénicas de Bogotd... Op.cit., p. 188.

73 Cfr. MEJTA, Fernando Antonio. Sermon compuesto i predicado por el preshitero Fernando
A. Mejia en la fiesta al Sagrado Corazon de Jesus e inauguracion moral de la Santa Cruz de
Guadalupe, que tuvo lugar en Bogotd, en la Iglesia de San Carlos, el 13 de noviembre de 1857.
Bogotd: Imprenta de la Nacién, 1857; MEHA, Fernando. Antonio Discurso pronunciado el 13
de diciembre de 1858, con motivo de la colocacion de la primera piedra para la cruz monumental
i el templo de Nuestra Senora de Guadalupe. Bogotd: Imprenta de E Torres Amaya, 1859.

74 MEJIA, Fernando Antonio. Templo andino de Guadalupe. Bogota: Impreso por Focion
Mantilla, 1867, p. 5.

I53



Fig. 12. Proyecto del Santuario de Guadalupe, Daniel Ayala e Ignacio Medrano,
1860, grabado sobre papel, Biblioteca Luis Angel Arango, Bogota.
Foto: Adridn Contreras.

Sin embargo, pronto se suspendieron las obras debido a la gue-
rra civil que tuvo lugar entre 1860-1862. Mejia pasé estos afos de
conflicto escondido en casa de unos amigos donde segin relaté tuvo
lugar un prodigio: el 12 de marzo de 1863, dia de San Gregorio
y vispera de San Leandro, ambos poseedores de la famosa talla de
Extremadura, le ofrecieron un higo recogido en la huerta de la casa y
partiéndolo por la mitad con un cuchillo aparecié en ¢l la figura de la
Virgen de Guadalupe de México “con todos los colores y geroglificos
que se ven en las copias de la tilma de Juan Diego” y “Cambiando
luego la direccion de las tajadas, volviendo lo de arriba abajo, y se vi6

en cada una de ellas el otro simulacro: Nuestra Senora de Guadalupe

154



de Espana””. La simbiosis que lleva a cabo Mejia entre ambas virge-
nes no se basa sélo en su coincidencia nominativa, sino que también
enfatiza sus milagrosos origenes’:

Los simulacros o imdjenes de la Virjen Santisima en su advocacion
de Guadalupe arrebatan i enajenan mi imajinacién; la de Espafia me
trac a la memoria ese afortunado artista, San Licas Evanjelista, que
pintd la imdjen orijinal; i de cuyas manos salié tambien por primera
vez escrita la vida del divino Redentor (...) La imdjen de Méjico me
recuerda a esa divina artista, la Virjen Maria, que descendiendo de su
trono celestial (...) se presentd repetidas veces a dos indigenas pobres
i sencillos, recien convertidos.

Por aquellos afios el culto guadalupano estaba en plena efervescen-
cia en Colombia, de modo que el resultado de estos planteamientos
fue la original idea de producir una escultura que combinara ambas
devociones. Por iniciativa del arzobispo Vicente Arbeldez Gémez
el encargo recay6 en el escultor espanol Felipe Moratilla Perrete, a
quién éste habia conocido en Roma””. La obra que era de vestir costd
767 pesos fuertes puesta en Bogotd y constaba de “La imdgen de

75 MEJIA, Fernando Antonio. Trabajos piblicos ejecutados en obsequio de Dios y de
la patria sobre el monte de Guadalupe de Bogotd. Bogotd: Imprenta de Francisco Térres
Amaya, 1875, pp. 28-29.

76 ME]IA, Fernando Antonio. Sermon en elojio de Nuestra Sefiora de Guadalupe, pardfra-
sis del capitulo XII del Apocalipsis. Compuesto i predicado en Bogotd el ario de 1861. Bogoti:
Impreso por Focion Mantilla, 1865, pp. 3-4. En semejantes términos se expresa también
enlap.9.

77 Moratilla fue pensionado en Roma en 1848 y permanecié en aquella ciudad italiana
por una larga temporada. Cfr. AZCUE BREA, Leticia. “La escultura espafiola hacia el
cambio de siglo y algunos de sus protagonista en el Museo del Prado: Felipe Moratilla
y Agapito Vallmitjana”. En AA.VV. Del realismo al impresionismo. Madrid: Fundacién
Amigo del Museo del Prado. Galaxia Gutenberg, 2014, pp. 365-386. Especifica Mejia
que esta escultura costdé “puesta en esta capital” 777 pesos fuertes, de los cuales 200 fue-
ron dados por el arzobispo Vicente Arbeldez y otros 200 por su sobrina Josefa Gémez
Hoyos de Campuzano.

IS5



Nuestra Sefora, la del divino Nino y la del Querubin, con la peana”
siendo lo mds llamativo que poseia “piezas dobles, y por esto es sus-
ceptible de diferentes actitudes; ora, como la Concepcion, con las
manos aheridas por la parte unterior y colocadas delante del pecho,
que es la aparicion de Méjico, y ora con el Nifio en la mano y el cetro

”78, Gracias a una carta del presbitero

en la otra (aparicion de Espana)
Bernardo Herrera sabemos que Moratilla la tenia ya concluida en
Roma en 18707, siendo la primera vez que se describe en Bogotd
el dia 19 de febrero de 1873. En lo que respecta a su colocacién en
el templo, inicialmente se habia previsto que la escultura estuviera
como levitando sobre el altar mayor® pero finalmente se opté por
colocarla en un simbélico trono de hierro en forma de drbol. En ¢l
se enredaban “un bejuco de madreselva vestido de hojas y de rosas;
por manera que al parecer, la Virgen Santisima (...) descansé en este
drbol para ejecutar las solemnes y auténticas apariciones y revelacio-
nes de Juan Diego y Juan Bernardino en Méjico y del Vaquero en
Espana”®'.

La ceremonia de bendicién e inauguracién del nuevo templo de
Guadalupe tuvo lugar los dias 6, 7 y 8 de septiembre de 1873. Pero,

¢qué ocurri6 entonces con la ya centenaria escultura de la virgen extre-
mefia, original titular del santuario? Afirma Mejia lo siguiente: “La

78 ME]IA, Fernando Antonio. Trabajos piiblicos ejecutados... Op.cit., p. 69.

79 Ibidem, p. 68.

80 En palabras de Mejia, la virgen estaria colocada a gran altura sobre la mesa de
altar, “al parecer suspendida en el aire, i entre muchos rayos o resplandores que des-
cenderdn de la béveda para figurarla vestida de sol i coronada de doce estrellas, que
es como la representa el capitulo XII del Apocalipsis de San Juan, i fué la manera de
apaccerse la Sefiora de Espafia, i despues con mas exactitud en el monte de Guadalupe
que domina la capital de M¢jico; cuya aparicion es la mds auténtica i portentosa de
todas, como lo declaré el sefior Benedicto XIV (...): Non fecit taliter omni nationi”.
MEJTA, Fernando Antonio. Templo andino de Guadalupe. Bogota: Impreso por Focion
Mantilla, 1867, p. 4.

81 ME]fA, Fernando Antonio. Trabajos piiblicos ejecutados. .. Op.cit., p. 59.

156



Fig. 13. Templo andino de Guadalupe, anénimo, 1868, grabado sobre papel,
Biblioteca Luis Angel Arango, Bogotd. Foto: Adridn Contreras.

imdgen que se venerd en esa cima cuando se empezaba 4 edificar esta
ciudad, y que desde enténces quedd oculta, ha sido hallada en estos
dias con sus correspondientes documentos que lo hacen creer; es de
bulto, y serd colocada en Guadalupe con la del segundo templo en
su lugar correspondiente como monumentales™?. Sin embargo, no
se han vuelto a tener noticias de ella desde entonces. Siguiendo la ya
tradicional secuencia constructivo-destructiva del lugar, el edificio de
Mejia fue tumbado por un nuevo terremoto el dia 31 de agosto de
1917, finalizdndose las obras de la iglesia actual el 12 de octubre de

82 MEJIA, Fernando Antonio. Sermdn del Sagrado Corazon de Jesus compuesto y predicado
por el presbitero Fernando Antonio Mejia en la Iglesia de San Carlos de Bogotd el 2 de septiem-
bre de 1870. Bogotd: Imprenta de F. Térres Amaya, 1870, p. 15.

157



1945 bajo la administracién de Monsenor Jorge Murcia Riano®. Hoy
el santuario estd dedicado a la advocacién mexicana y la mayoria de los

bogotanos desconocen su verdadero origen.

OTRAS ESCULTURAS NEOGRANADINAS DE LA VIRGEN DE
(GUADALUPE

Ademds de las esculturas de la Virgen de Guadalupe ya referidas,
existieron otras muchas sobre las que apenas tenemos datos, aunque
su imagen debi6 ser bastante comun en las iglesias neogranadinas a
juzgar por cierto comentario de Acufia®. En la capital, aparte de las
esculturas de los jesuitas y del Cerro de Guadalupe, tenemos constancia
documental de al menos dos mds en los templos de San Agustin y San
Juan de Dios. En San Agustin un inventario de 1797 consigna®:

un nicho dorado, dentro de él un bulto de cuerpo entero de Nuestra
Sefora de Guadalupe con su Nifio Dios de yeso, sobre su peafa dada
de oro, al pie de la Virgen estdn dos nifios sobre sus peafitas doradas,
esta Sefiora tiene manto, tinica de damasco colorado y flores de plata
y una toca de seda y pito, el vestido estd forrado en tafetdn blanco, el
que estd bien maltratado.

83 SAHAMUEL ORTIZ, Edison (Dir.). Santa Fe. Iglesias Coloniales, Conventos y
Ermitas. Bogotd: Consuelo Mendoza Ediciones, 2013, p. 156.

84 A propésito del estilo Barroco en Colombia afirma que: “Existe, sin embargo, antes
de este periodo que pudiéramos llamar del Convulsionismo Mistico, otro anterior de un
siglo al menos, del cual datan algunas virgenes rechonchas, de sonrisa arcaica, cuyo cuerpo
lo forma un gran manto sin pliegues de forma cénica, teniendo por base un grupo de
cabezas de serafines”. ACUNA, Luis Alberto. “Ensayo sobre el florecimiento de la escul-
tura religiosa en Santafé de Bogotd”. En AA.VV. Iniciacién a una guia del arte colombiano.
Bogotd: Academia Nacional de Bellas Artes, 1934, p. 203.

85 Transcrito en VALLIN, Rodolfo y GALVEZ, Marfa Victoria. Arte y fe. Coleccion artis-
tica agustina Colombia. Bogotd: Provincia de Nuestra Sefiora de Gracia, 1995, p. 204.

158



La Virgen se encontraba en el “cuarto del cendculo”, una especie
de almacén anejo a la sacristia donde se guardaban diversos trastes
que eran usados puntualmente en ciertas fiestas, lo que nos indica
que no estaba expuesta al culto durante todo el afo. A juzgar por la
técnica de elaboracidn, yeso, debid ser una escultura hecha en Santafé,
probablemente seglin una estampa de la virgen espafola dado que
presentaba al pie los dos tipicos dngeles que la flanquean en estas
composiciones impresas®®. En San Juan de Dios, el apunte es algo
mids tardio, de 1891, momento en que ya se habia extinguido por
completo su culto y se habia olvidado su identidad®”:

Sefialamos Ginicamente una estatua de la Virgen, semejante a la que
existe en la iglesia de San Agustin, de que ya habldmos: es notable por su
antigiiedad y sus defectos; su altura es del tercio del natural; su cuerpo
es un cono, sin cintura, e idéntica forma tiene la figura del Nifio; ambas
carecen de brazos, y las manos de los cuerpos; las carnes tienen color de
chocolate, estdn vestidos con colores de estilo bizantino; la Virgen tiene

toca, y el mal gusto moderno le ha colocado una corona de hoja de lata.

Al sur, en Popaydn, la imagen de la Virgen de Guadalupe se
encontraba en el templo de los franciscanos. Son pocas las noticias
que tenemos sobre ella. El 14 de enero de 1660 el capitén Fernando
de Salazar Betancur declaraba: “que yo por mi devocién hice hacer en
la ciudad de Quito un taberndculo dorado para Nuestra Sefiora de la
Concepcién de Guadalupe del convento de mi padre San Francisco
de esta ciudad”. El hecho de que hable de esta advocacién mixta,
combinacién de Inmaculada y Guadalupe, puede plantear la duda de

si se trataba del simulacro mexicano, pero descartamos esta opcién

86 Para un andlisis de esta técnica en la escuela neogranadina véase CONTRERAS-
GUERRERO, Adridn. In ligno facta. Artes... Op.cit., pp. 108-112.

87 IBANEZ, Pedro Maria. Crénicas de Bogotd... Op.cit., p. 271.

159



por la temporalidad en la que
nos movemos y por el hecho
de que la imagen era de bulto
redondo. Habiendo traido
el retablo hasta Popaydn sin
tener sitio para colocarlo en
la iglesia franciscana, se lo
vendié a los mayordomos
de la Virgen del Rosario por
600 patacones que debian
darse de limosna a la Virgen
de Guadalupe. Sin embargo
gasté esa cantidad porque
“algunas necesidades me han
obligado a ello”, mandando
por clausula testamentaria

Fig. 14. Virgen de Guadalupe, obrador que su albaceas GCllSiCran el
sevillano, principios del s. XVII, escultura valor®®. Otra noticia sobre la
en madera tallada y policromada, Palacio

Arzobispal, Ibagué.
Foto: Jests Andrés Aponte. temporalidad en la que el

misma virgen data de 1680,

templo pasaba por ciertas
estrecheces y se habia pasado al altar mayor una limpara “que le dieron
a nuestra sefiora de Guadalupe™.

88 Archivo Central del Cauca (ACC). 9492 (Col. E 1-8 op), ff. 1r-2r. Testamento del
capitin don Fernando de Salazar Betancur, vecino encomendero de Popaydn natural de
Tunja. 14-1-1660 a 11-IV-1707. No debieron cumplirse estas tltimas voluntades ya que
el primero de abril de 1707 fray Juan del Rosario, procurador guardidn del convento
franciscano de Popaydn, todavia estaba reclamando esta cantidad.

89 ACC. Fondo Notarial, t. 17, afo 1689, f. 25r. Mandato del P fray Félix, Comisario
General del Perd, para que se le de escritura de patronato al alférez don Francisco Torijano
Marin vecino de Popaydn, familiar y alguacil del Santo Oficio, sobre la capilla del Cristo de
la Veracruz. 29-X1-1689.

160



En el occidente colombiano también hubo varias esculturas de
la virgen extremena. Una la tenemos documentada en la segunda
iglesia de Hato Viejo (hoy Bello, Antioquia), que fue construida
entre 1790 y 1814”. Finalmente, otra subsiste en Ibagué, siendo la
Unica conservada. Estd en el refectorio del Palacio Arzobispal y es
una obra que muestra “evidentes esquemas montafesinos™' pese al
maltrato que ha sufrido. Manejamos algunas noticias sobre escultores
sevillanos desplazados al santuario madre de Guadalupe para copiar la
imagen original, por lo que es muy posible que estemos ante una de
estas copias “tocada a la original™®. Una de ellas es la que el capitdn
Francisco Pérez Lezcano llevé a Pacasmayo™.

Los VERDADEROS RETRATOS

Las pinturas neogranadinas de la Virgen de Guadalupe, atn
mds habituales que las esculturas, se engloban dentro de la tenden-
cia barroquisima de pintar retratos a las efigies de mayor devocién

90 Tenfa “una imagen de Nra. Sra. de Guadalupe de bulto con su corona de plata’.
AAM. Fondo Popaydn, Vicarfa Superintendente, caj. 30, carp. 14, Inventarios 1763-
1824, s/p. Inventario de los alaxas que el dia de la fecha se han encontrado pertenecientes a
esta santa yglesia de Nra. sefiora del Rosario de Ato Viejo. 27-1-1814.

91 APONTE PAREJA, Jests Andrés. Escultura en el Nuevo Reino de Granada: siglos XVI-
XVII. Bogotd: autoedicién, 2015, p. 255.

92 Sobre la intervencién milagrosa de los retratos de la Virgen y de otras cosas que la han
tocado véase SAN JOSE, Francisco de. Historia universal de la... Op.cit., pp. 217-220.
93 “Vino luego A este Santuario & cumplir su voto (...) y alcanzando licencia del
Convento, labro un Escultor famoso, que traxo consigo de Sevilla, una Imagen de nuestra
Sefiora de Guadalupe, bien imitada de su Original (...) Quando el devoto Capitan vid
acabada la Copia tan perfecta, fue excessivo su gozo, entrafiandosele con ella en lo secreto
de su alma una singular devocion, y cordialissimo afecto. Vistiola de ricas telas, que tenia
prevenidas: yo me persuado la tocaron 4 su Original, para que llevasse los primores de la
gracia, que no pudo darla el Arte”. A continuacién se cuenta el paso de la escultura por
C4diz, Nombre de Dios, Panamd y Cherrepe. Ibidem, pp. 173-174.

161



popular®. Esta costumbre hispdnica produjo una gran cantidad de
obras tanto en territorio peninsular como en América, presentando
por lo general virgenes ataviadas con ricos ternos bordados y enjoyadas
en proporcion a su fama. Estas obras al haber sido calificada de pro-
ductos seriados han obtenido un menor aprecio historiogréfico, lo que
se basa en la gran proporcién de ellas que fueron ejecutadas por artis-
tas de segunda fila -cuando no, por meros artesanos-. No obstante esta
circunstancia, que también encuentra honrosas excepciones”, estas
piezas son de un gran valor a la hora de medir el impacto espiritual
-y por tanto también el econémico- de la advocacién. Asi, podriamos
enunciar el siguiente principio: el nimero de verdaderos retratos de una
imagen es directamente proporcional al culto y difusién que obtuvo.
En este contexto, sabemos que la Virgen de Guadalupe fue una de las
advocaciones mds copiadas, tanto en Europa como en América. Fray
Francisco de San José nos da buena cuenta de ello”:

Esta gracia, que la Santissima Virgen pone en los Retratos de su
Imagen Santa Maria de Guadalupe, engendra tan grande f¢, y devocion
en los animos de los Fieles, que viendose necessitados, luego se acogen a
ellos, como al seguro asylo, y refugio de sus males: y como la f¢, y devo-
cion hacen prodigios, son sin numero los que ha obrado, y obra el todo
Poderoso, clamando por sus Retratos 4 la Soberana Reyna. De aqui nace
la multitud de copias, que ay esparcidas por toda la Christiandad: los

94 Los verdaderos retratos de imdgenes de devocion son una arista mds del tema de la
“vera effigies”, un buen estudio al respecto se puede encontrar en QUILES GARCIA,
Fernando. Santidad Barroca. Roma, Sevilla y América hispana. Sevilla: Universo Barroco
Iberoamericano, 2018, pp. 59-76.

95 Parael caso de la Peninsula, recuérdese por ejemplo el retrato de la Soledad de Madrid
ejecutado por Alonso Cano, hoy en la Capilla de San Miguel de la Catedral de Granada.
96 SAN JOSE, Francisco de. Historia universal de la... Op.cit., pp. 203-204. Cita el cro-
nista dos casos puntuales por la relevancia de sus comitentes: una peticién llegada desde
Roma por el Cardenal Albano en 1729, y otra del Conde de San Bernardo y Marqués de
Mos en 1732.

162



intimos deseos con que se pretenden de los que han adquirido algunas
noticias de la milagrossisima Imagen (...) Assi, pues, ay otros muchis-
simos Retratos milagrosos de esta gran Sefiora, repartidos por distan-
tes Regiones, sin que se tengan de ellos sino es algunas cortas noticias:
siendo todos en bien del Genero Humano lucidissimos reflexos de este
Sol: Astros luminosos brillantes de este Cielo: Rios caudalosos de este
grande Mar: Fuentes vivas peremnes de este Abismo: de este Abismo sin
suelo: de este Mar grande sin fondo (...)

No nos debe extranar el testimonio de San José. Los templos y monas-
terios que posefan una imagen de cierta relevancia eran los primeros
interesados en su difusién, pues esto solia suponer la llegada de copio-
sas limosnas para el santuario”. Un llamativo caso ocurrido en Nueva
Granada nos permite testar el interés estratégico que habia detrds de estas
practicas. En 1758 el fraile franciscano Lope de San Antonio se habia
traido desde Madrid a Popaydn una escultura vestidera de la Virgen de
Gracia junto a su ajuar, y, lo que es mds interesante, tres mil estampas
impresas de ella, la plancha grabada y cincuenta pliegos de papel fino
para futuras impresiones *. Por si no fuera poco, el religioso también trafa
unas indulgencias despachadas por el nuncio vaticano en Madrid. Estos
dos recursos, las estampas de devocién y la concesion de indulgencias
fueron recursos publicitarios muy habituales durante la época virreinal.

En el caso de la virgen extremena, es verdaderamente frecuente
encontrar su efigie colgada de los muros de museos y recintos reli-
giosos colombianos, donde han quedado testimoniando alguna devo-
cién particular de quién sabe qué personaje virreinal. Ahora bien,
existen distintos tipos de retratos, por un lado estdn los que remiten

97 FAVROT PETERSON, Jeanette. “A través de la mirada de Ocafia. Nuestra Sefiora
de Guadalupe en Sucre, Bolivia”. En STRATTON-PRUIT, Suzanne (Ed.). E/ arte de la
pintura en Bolivia colonial. Philadelphia: Saint Joseph’s University Press, 2017, p. 302.

98 ACC. 9255 (Col. EI-11 ms), f. 25v. Cuenta y razdn de los gastos que se puede ofrecer en
adelante a fray Lope de San Antonio en la mision que tiene a su cargo. 18-X-1755.

163



Fig. 15 (izquierda). Virgen de Guadalupe, atribuido a Pedro Angel, 1597, grabado sobre
papel, Monasterio de Guadalupe, Caceres. Foto: Real Monasterio de Santa Marifa de
Guadalupe. Fig. 16 (derecha). Virgen de Guadalupe, Pedro Angel, ca. 1600, grabado

sobre papel, coleccion particular.

a la escultura original espafola y por otro los que reproducen a una
escultura neogranadina. Las del primer tipo, fueron hechas a través
de estampas que se difundieron desde el santuario de Extremadura
a finales del siglo XVI o principios del XVII””. Nos referimos funda-
mentalmente a las dos que estdn relacionadas con el grabador Pedro
Angel: una firmada del afio 1600, y otra atribuida a él que aparecié

en el libro de fray Gabriel de Talavera de 1597'%. En estas composi-

99 En esta temporalidad sélo conocemos cinco grabados de la Virgen de Guadalupe
(mds otro de la Virgen del coro) ya que a las que recoge Crémoux hay que sumar la
que se atribuye a fray Gabriel de Talavera que es precisamente la que nos interesa. Cfr.
CREMOUX, Frangoise. “Las imagenes de devocién... Op.cit., pp. 67-70.

100 TALAVERA, fray Gabriel de. Historia de Nuestra Sefiora de Guadalupe consagrada a
la soberana magestad de la Reyna de los Angeles, milagrosa patrona de este santuario. Toledo:
En casa de Thomas de Guzma, 1597.

164



Fig. 17 (izquierda). Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, éleo sobre
lienzo, Iglesia de la Recoleta, Bogotd. Foto: Adridn Contreras. Fig. 18 (derecha). Virgen
de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, éleo sobre lienzo, Museo Santa Clara,
Bogotd. Foto: Adridn Contreras.

ciones Angel subraya la idea de mariofanfa mediante la presencia de
un cortinaje o dosel abierto, algo que siempre aparece en las pintu-
ras neogranadinas. De forma variable aparecen otros de los elementos
de estas estampas: floreros a ambos costados, dngeles portantes —bien
sosteniendo la corona o la media luna-, y una cartela identificativa al
centro. Son ejemplos de ello las pinturas de la Recoleta y del Museo
Santa Clara en Bogotd.

Mas interesante resulta la pintura del Seminario Mayor de Bogotd,
aunque estd sumamente oscurecida por el tiempo. Se desmarca de
las demids representaciones en que presenta un fondo paisajistico. La
vista del santuario que se encuentra en segundo término no concuerda

con el aspecto que tuvo el monasterio jerénimo de Extremadura en

165



aquella época, pero parece claro que se intenta aludir a €l cuando se
dibujan escarpadas montafias y el rio donde fue encontrada la vir-
gen. Estarfamos por tanto, ante una visién imaginada del paraje de las
Villuercas.

De otro lado estdn las pinturas que no son retratos del original
de Extremadura sino de las esculturas neogranadinas que ya hemos
comentado, lo que las convierte en “copias de copias”. Son retratos en
el pleno sentido del término pues plasman la imagen real de una escul-

tura real, aunque a veces
incorporan  presencias
ultraterrenas al afadir
ciertos santos escogidos
segtin la preferencia del
mecenas. Por ejemplo,
en el otro cuadro gua-
dalupense que conserva
el Seminario Mayor de
Bogotd encontramos a
dos santos de fuerte rai-
gambre americana: San
Nicolds Tolentino, iden-
tificable por la perdiz y

Fig. 19. Virgen de Guadalupe, obrador neograna- el hdbito estrellado, y
dino, s. XVII, 6leo sobre lienzo, Seminario Mayor San Francisco Javier, con

de San José, Bogotd. Foto: Adridn Contreras. . 1 . . .
capelina y hdbito jesuita

de cuello alto que abre para mostrar la espina de su corazén.
También son parte de esa otra realidad trascendente los dngeles
que derraman flores sobre la pintura de la Virgen de Guadalupe de
Bojacd. Dicha pintura aparecié en 1968 en la exposicién organizada
con motivo del Congreso Eucaristico de Bogotd, siendo descrita en
aquel momento como una “Obrita muy simpdtica, claramente mes-

166



tiza, en la que la Virgen y el Nifio morenos se tocan con sombreros
tropicales del siglo XVIII”'?!. Se observan en ella diferentes orificios,
constatindose que fue una obra enjoyada, es decir, con aplicacién
de joyas reales sobre la pintura'®. Aunque esta prictica fue muy
habitual en todas las representaciones milagrosas de la virgen, estuvo
especialmente asociada a las de la Virgen de Guadalupe. Fray Diego
de Ocana, al que ya hemos nombrado, concebia de este modo sus
pinturas de la Virgen de Guadalupe desde el principio, refiriendo
que ¢l mismo colocé las joyas de tres de las siete pinturas que hizo
durante su viaje por los Andes'®. También la Virgen de Guadalupe
de Santa Clara de Tunja presenta desprendimientos y pérdidas de
soporte muy puntuales que nos hablan de préicticas semejantes.
Dentro de los edificios eclesidsticos los verdaderos retratos podian

1%, ya en lejanas iglesias de

encontrarse ya en la capital del virreinato
doctrina'®. A veces incluso se encontraban multiples versiones en

una misma iglesia. En 1694 la Capilla de la Bordadita de Santafé

tenfa “un quadro de Nuestra Sefiora de Guadalupe, con su marco

101 GIL TOVAR, Francisco y ARBELAEZ CAMACHO, Carlos. Arte religioso en la
Nueva... Op.cit., s.p., véase registro 64.

102 Concretamente han desaparecido el cetro, la cruz del orbe y diversos broches que
estaban distribuidos sobre la vestimenta de ambos personajes.

103 FAVROT PETERSON, Jeanette. Visualizing Guadalupe... Op.cit., p. 48.

104En la Iglesia de San Juan de Dios la pintura de la Virgen de Guadalupe se encontraba
en la sacristfa, sobre una ventana. AMSJDCP. Ar. VI-1°, f. 17v. Libro de inventarios de este
Convento Hospital de Jesus, Maria, y Serior San Joseph de esta Corte. Fecho por el Reverendo
Padre Fr. Joseph de Alvarado Presidente de dicho Convento por mandado Nuestro Reverendo
Padre Maestro Vicario Provincial Fr. Juan Antonio de Guzman en 4 de Agosto de 1756 arios.
1756 a 1766.

105 En la visita eclesidstica del templo de Samacd verificada el dia 10 de agosto de 1636
se da cuenta de una “ymagen de Nuestra Sefiora de Guadalupe en tabla y al 6leo con un
marco dorado”. AGN. Colonia, Visitas Boyacd, t. 12, r. 25, f. 291r. Inventario de los bienes
y ornamentos de la iglesia de Samacd. 10-VIII-1636. Transcrito en ROMERO SANCHEZ,
Guadalupe. Los pueblos de indios en Nueva Granada (tesis doctoral). Granada: Universidad,
2008, p. 2948.

167



Fig. 20. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVIII, éleo, Santuario de la
Virgen de la Salud, Bojacd. Foto: Adridn Contreras.

dorado” sobre el sagrario del altar mayor, lo que no impedia que esta
misma advocacidn tuviera un altar propio en el mismo recinto'*. De

106 Archivo Histérico Javeriano Juan Manuel Pacheco (AHJJMP). B1-ES1-EN3-LB21,

168



igual manera, el 29 de mayo de 1742 existian hasta un total de tres
pinturas de la Virgen de Guadalupe en el Santuario de la Pefia'”.
También en las casas particulares aparecen referidos muchos retra-

tos guadalupenses. Por ejemplo, durante el siglo XVII se consignan
)108

en el inventario de bienes de Juan Garcia Pedrosa (1635)'® y en el de

Maria Arias de Ugarte (1664)'”. En la centuria siguiente consta que
Francisco de Usechi (1709) poseia en Popaydn “Dos cuadros, el uno
de un crucifijo y el otro de Nuestra Sefiora de Guadalupe, de a dos

varas de alto, cada uno a diez pesos, y el dorado de los marcos a siete

»110

patacones, montan treinta y cuatro patacones’''’, y Catalina Peldez

(1753) “otro quadro de nuestra senora de Guadalupe de vara y tres

»111

quartas en alto en diez y seis pesos”'!!, siendo la segunda pieza de

mds valor resefiada. Mds relevante es el caso de Juan Martin Zereso,
quien se cas6 con Ignacia de Rojas y Pontén recibiendo como dote
una buena cantidad de bienes entre los que se encontraba “una pin-
tura de Nuestra Senora del Rosario, con marco de carey, en 22 pesos
de plata, de la que se especificaba era de Visquez; y una Nuestra

Sefiora de Guadalupe, en 14 pesos de plata, con la anotacién pin-

ff. 213-214. Inventario de la capilla del Colegio del Rosario. Sin fecha pero localizado entre
dos documentos de 4-11-1694 y 20-VI-1794.

107 Libro de Inbentario y Cofradia de Nuestra Senora de la Pefia. Transcrito en STRUVE
HAKER, Ricardo. £/ Santuario Nacional de Nuestra Sefiora de la Pesia. Bogotd: Imprenta
Nacional de Colombia, 1955, pp. 105-106.

108 AGN. Notarfas Bogotd, n. 12, t. 45, f. 668v. Inventario de bienes de Juan Garcia
Pedrosa. 1635. VARGAS MURCIA, Laura Liliana. De/ pincel al papel: fuentes grabadas
para el estudio de la pintura en el Nuevo Reino de Granada (1552-1813). Bogota: Instituto
Colombiano de Antropologia e Historia, 2012, p. 69.

109 AGN. Notarfas Bogotd, n. 12, t. 65, f. 414v. Inventario de los bienes del oratorio de
dona Maria Arias de Ugarte. 7-VII-1664.

110AGN. Notarias Bogotd, n. 32, t. 137, f. 144r. Inventario y tasacion de bienes de
Francisco de Usechi. 4-1X-1709.

111 AGN. Notarias Bogotd, n. 22, t. 108, f. 67v. Don Nicolds de Ochoa, maestro de pintura,
avalia los bienes de su arte dejados por Catalina Peldez. 24-1-1753.

169



Fig. 21 (izquierda). Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, éleo sobre

lienzo, Museo Colonial, Bogotd. Foto: Adridn Contreras. Fig. 22 (derecha). Virgen de

Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, 6leo sobre lienzo, Iglesia de la Virgen del
Rosario, Villa de Leyva. Foto: Adridn Contreras.

tura idem, lo que hace pensar que se trataba también de dicho artis-
ta’''?. Aunque la escueta descripcién no permite afirmarlo de forma
rotunda, creemos que puede tratarse de la obra que acabd en el
Seminario de Bogotd.

Finalizamos advirtiendo la longevidad del culto guadalupense en
Colombia, atin cuando ya estaba siendo suplantada con gran fuerza por
su homénima mexicana. En 1826 Victorino Garcia pinté un exvoto

112 VARGAS MURCIA, Laura Liliana. Del pincel al papel: fientes grabadas para el estudio
de la pintura en el Nuevo Reino de Granada (1552-1813). Bogota: Instituto Colombiano
de Antropologia e Historia, 2012, p. 47.

170



donde se representaba a la Virgen de Guadalupe y junto a su comitente
especificando la siguiente inscripcién: “Halldndose la sefiora Marfa
Ignacia Zalamea fatigada por un coto [bocio] muy grande, imploré 4
esta divina Sefiora y amanecié sana’'"®. Este mismo exvoto fue usado
mds tarde, en 1866, para sanar a otra persona enferma invocdndola del
siguiente modo: “Virgen Santisima, Madre de Dios, despliega aqui tu
manto y levanta tu cetro poderoso”''. No obstante, se trata de una
noticia muy puntual. Enseguida vendrian el silencio y el olvido.

113 ME]IA, Fernando Antonio. Trabajos piiblicos ejecutados... Op.cit., p. 80.
114Ibidem, p. 81.

171






INDICE

RAFAEL LOPEZ GUZMAN Y PILAR MOGOLLON CANO-CORTES:
Introduccion . . ......... .. . . . . . 7

PiLAR MoGOLLON CaNO-CoRTES Y RAFAEL LOPEZ GUZMAN:
La virgen de Guadalupe de Extremadura en América del Sur. Devocion
CHCOMOGTASTA . . oottt e I1

JorGE RicarDO EstaBRIDIS CARDENAS
La entronizacién de la Virgen de Guadalupe de Extremadura en Perii. . 59

ADRIANA MATILDE PacHECO BusTiLLOs
La imagen de Nuestra Sefiora de Guadalupe en el santuario de Gudpulo,

pueblo de indios en la Real Audiencia de Quito.. ... ............ 87

ADRIAN CONTRERAS-GUERRERO
Fortunas y quebrantos del culto guadalupense en Nueva Granada. . . 119

173






La Virgen de Guadalupe de Extremadura
en América del Sur. Arte e Iconografia
terminé de imprimirse
el 8 de julio de

2019

~ B~



ISBN97884948078b-2
788494807862

COLECCION

ENTRE DOS MUNDOS: AMERICA Y EUROPA DESDE EXTREMADURA
IV

IBEROAMERICANA DE

< @ FUNDACION
I ACADEMIA EUROPEA E
YUSTE

{***: Fondo Europeo de Desarrollo Regional ]UNTA DE EXTREMADURA

*ox K

Una manera de hacer Europa Consejeria de Economia e Infraestructuras
Unién Europea



