
LA
 V

IR
G

EN
 D

E 
G

U
A

D
A

LU
PE

 D
E 

EX
T

R
EM

A
D

U
R

A
  

EN
 A

M
ÉR

IC
A

 D
EL

 S
U

R
. A

R
T

E 
E 

IC
O

N
O

G
R

A
FÍ

A
Ra

fae
l L

óp
ez

 G
uz

m
án

 y 
 

Pi
lar

 M
og

ol
ló

n 
Ca

no
-C

or
tés

 (c
oo

rd
s.)

2019

Fundación Academia Europea e 
Iberoamericana de Yuste

LA VIRGEN DE GUADALUPE  
D E  E X T R E M A D U R A  
E N  A M É R I C A  D E L  S U R
a r t e  e  i c o n o g r a f í a

Rafael López Guzmán y  
Pilar Mogollón Cano-Cortés (coords.)





L A VIRGEN DE GUADALUPE DE 
EXTREMADURA EN AMÉRICA DEL SUR.

ARTE E  ICONOGRAFÍA





LA VIRGEN DE GUADALUPE 
DE EXTREMADURA  

EN AMÉRICA DEL SUR.
ARTE E ICONOGRAFÍA

Rafael López Guzmán y Pilar Mogollón Cano-Cortés (coords.)

2019

Fundación Academia Europea  
e Iberoamericana de Yuste

Rafae l  López  Guzmán  ·   Pi l a r  Mogol lón 
Cano-Cor té s   ·   Jo rge  Rica rdo  Es tabr id i s 
Cárdenas   ·   Adr iana  Mat i lde  Pacheco 
Bus t i l lo s   ·   Adr ián  Contre ra s -Guer re ro



Edita:  
Fundación Academia Europea  
e Iberoamericana de Yuste 
www.fundacionyuste.org

La producción del volumen se ha llevado a cabo parcialmente con fondos procedentes de 
una Ayuda PRI (Expte:GR18072) de la Junta de Extremadura y de la Unión Europea, 
"Fondo Europeo de Desarrollo Regional. Una manera de hacer Europa", para la realización 
de actividades de investigación y desarrollo tecnológico, de divulgación y transferencia de 
conocimientos por los Grupos de Investigación de Extremadura (DOE núm.62, de 28 de 
marzo) (ORDEN 6 de marzo de 2018).

Colección Entre dos mundos: América y Europa desde Extremadura, 4 
Director de la colección y Director Académico de la Fundación: César Chaparro Gómez

© �Los autores
© �Fundación Academia Europea  

e Iberoamericana de Yuste para esta 1ª edición

ISBN: 978-84-948078-6-2

Depósito Legal: CC-218-2019

Maquetación e impresión: Control P. estudio@control-p.eu



7

INTRODUCCIÓN

Rafael López Guzmán
Universidad de Granada

Pilar Mogollón Cano-Cortés
Universidad de Extremadura

Cuando en 1743 Fray Francisco de San José señalaba que 
había contado de la Virgen de Guadalupe en Potosí todas 
las noticias que tenía de carácter histórico, pero que en el 

momento que escribía no sabía de la situación contemporánea de 
la devoción en la ciudad andina. Se quejaba de la gran distancia 
y completaba señalando que “…ay otros muchísimos Retratos 
milagrosos de esta gran Señora, repartidos por distantes Regiones, 
sin que se tengan de ellos sino es algunas cortas noticias”1, pues bien, 
con este objetivo de ampliar los lugares de devoción y aportar datos, 
documentos y obras que representan a la Virgen de Guadalupe de 
Extremadura y la importancia que tuvo en América del Sur, se ha 
planteado este libro.

Aunque el objetivo inicial era tratar todo el continente americano, 
consideramos que el subcontinente norte mostraba una serie de varian-
tes que nos alejaban de nuestro objetivo de carácter histórico-cultural 
e iconográfico ya que los dos focos más importantes culturalmente 
respondían a estructuras diferentes y alejadas de nosotros. Por un lado, 

1	 SAN JOSEPH, Fray Francisco. Historia Universal de la primitiva y milagrosa imagen 
de Nuestra Señora de Guadalupe. Fundación, y Grandezas de su Santa Casa, y algunos de los 
milagros que ha hecho en este presente siglo. Madrid: Antonio Marín, 1743, p. 204.



8

Estados Unidos de Norteamérica conserva un número importante 
de obras de la Virgen de Guadalupe de Extremadura pero museali-
zadas en colecciones, lo que interesa desde el punto de vista artístico, 
pero no de historia religiosa y plasmaciones devocionales.

El caso mexicano es bien diferente, ya que allí el culto a la Virgen 
de Guadalupe se centra en la aparición al indio Juan Diego que deriva 
en la plasmación en la tilma del indígena, dando como resultado una 
nueva devoción, con el mismo nombre, pero con una fuerza que des-
dibujó la posible relación con la extremeña convirtiéndose en patrona 
de México y de América. Y, aunque buena parte de las relaciones 
históricas las identifiquen, en la realidad iconográfica y devocional 
estamos hablando de homónimos que no de derivaciones con apo-
yatura histórica real. Es cierto que el hecho de que Hernán Cortés 
fuera oriundo de tierras extremeñas nos hace pensar en el posible 
enraizamiento con relación a Extremadura, a cuyo santuario hizo 
importantes regalos el conquistador. Incluso parece que la iconogra-
fía de la mexicana se pareciera a la que existía en el coro del monas-
terio de Guadalupe en 1743 y así lo relata Fray Francisco de San 
José: “…pues enfrente de la antiquísima Imagen de nuestra Señora 
de Guadalupe ay en el Coro otra de talla, que se colocó en un arco, 
que buela sobre la silla del Prior, siéndolo de este Monasterio el Rmo. 
P. Fr. Pedro de Vidania, año mil cuatrocientos y noventa y nueve, 
treinta y dos antes de aparecerse la de México; y es tan semejante a 
esta, que parece la tomó la Virgen por idea para sacar en la Mexicana 
una perfecta copia. Celebrando esta conformidad, y que es mas anti-
gua la de nuestro Coro (…) Por esta razón algunos, que vienen de la 
Nueva España, si entran en nuestro Coro, luego sin detenerse dicen: 
Virgen de Guadalupe de México: assi la llaman festivos, y admirados, 
porque como a tal la reconocen devotos sus afectos”2.

2	 Ibidem pp. 144-145.



9

Nuestro fraile continua justificando las diferencias y razones de 
las mismas, pero creemos que, para los objetivos de este libro, bas-
taría con señalar, en palabras de Fray Francisco José, que: “…toca 
a los juicios de Dios, que no debemos investigar curiosos, sino es 
venerarlos rendidos…”3.

3	 Ibidem p. 146.





11

L A VIRGEN DE GUADALUPE DE 
EXTREMADURA EN AMÉRICA DEL SUR. 

DEVOCIÓN E ICONOGRAFÍA

Pilar Mogollón Cano-Cortés
Universidad de Extremadura

Rafael López Guzmán 
Universidad de Granada

Introducción

La Virgen de Guadalupe extremeña se difunde en América a par-
tir de finales del siglo XVI por la llegada al territorio del antiguo 

virreinato de Perú del fraile jerónimo Diego de Ocaña, así como 
por el traslado de los grabados de la virgen y por la devoción de los 
españoles que residían en el Nuevo Mundo, especialmente de los 
numerosos extremeños1.

El jerónimo Diego de Ocaña, procedente del monasterio de 
Guadalupe, realizó un viaje por América del Sur durante al menos 
seis años; relatándonos sus peripecias en el manuscrito que se 
conserva en la biblioteca universitaria de Oviedo (España)2 en el 

1	 Este texto es una nueva versión de los artículos publicados en “Quiroga. Revista de 
Patrimonio Iberoamericano” nº 12 (2017), pp. 46-57 y nº 13 (2018), pp. 46-56.
2	 Relación del viaje de Fray Diego de Ocaña por el Nuevo Mundo (1599-1605). El manuscrito 
se puede descargar en la red: http://digibuo.uniovi.es/dspace/handle/10651/27859 (consulta, 
10 de diciembre de 2016). No obstante, hay distintas publicaciones, a veces fragmentarias, 
del mismo. La más completa, además de sus excelentes comentarios introductorios, es la de 
LÓPEZ DE MARISCAL, Blanca y MADROÑAL, Abraham (Eds.). Fray Diego de Ocaña. 
Viaje por el Nuevo Mundo: de Guadalupe a Potosí, 1599-1605. Madrid: Iberoamericana, 
2010 (en esa edición colabora el Instituto Tecnológico de Monterrey).



12

que se indica que realizó seis pinturas con la imagen de la virgen 
extremeña, que debieron servir de modelo de las reproducciones de 
las vírgenes de Guadalupe en el Nuevo Mundo durante décadas. 
Su capacidad pictórica y su procedencia del mismísimo monasterio 
extremeño le permitía hacer copias verídicas que incrementaban la 
devoción, a la vez que creaba cofradías para asegurar la continuidad 
del culto y de las donaciones “…que este a sido el prinçipal intento 
que de contino e tenido, y me a movido a hazer estas ymagines 
que sea su memoria perpetua para que assi lo sean también las 
limosnas…”3.

Diego de Ocaña nos informa en su manuscrito que en el viaje 
por tierras americanas llevó 300 ejemplares del libro “Historia 
de Nuestra Señora” del padre fray Gabriel de Talavera que había 
sido publicado pocos años antes de su partida4. Esta obra debió 
de tener al menos una reedición pues algunos ejemplares, como 
el conservado en la Biblioteca del IX Marqués de la Encomienda 
del Centro Universitario Cultural Santa Ana en Almendralejo 
(Badajoz), uno de los dos volúmenes de la Biblioteca Nacional 
de España (R/30597) y el de la Biblioteca Municipal de Toledo5, 
difieren en la tipografía y en la caja del texto de los primeros folios 
de otros ejemplares existentes en la Bibloteca del Monasterio de 
Guadalupe (Cáceres), la Biblioteca de Extremadura en Badajoz, la 
Pública Provincial de Cádiz o el segundo ejemplar conservado en 
la BNE (R/29919). En cualquier caso, en todas las publicaciones 

3	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 357 r.
4	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 14 r.
5	 TALAVERA, Gabriel de. Historia de Nuestra Señora de Guadalupe, consagrada a 
la soberana magestad de la Reyna de los Ángeles, milagrosa patrona de este sanctuario. 
Toledo: Tomás de Guzmán, 1597. Ejemplar digitalizado en Biblioteca Virtual del 
Patrimonio Bibliográfico. Copia digital. Madrid: Ministerio de Cultura. Subdirección 
General de Coordinación Bibliotecaria, 2006 http://bvpb.mcu.es/es/consulta/
registro.cmd?id=397584 [Fecha de acceso: 1 de febrero de 2017].



13

se repite en la portada una lámina en la que aparece el título de la 
obra, el autor, el año, el lugar de edición y un elegante jarrón de 
azucenas alusivo al monasterio mariano así como su autoría en el 
borde inferior, Petrus Angelus fecit. Los libros tuvieron un segundo 
grabado calcográfico en la página siguiente con la imagen de la 
Virgen de Guadalupe que, a pesar de ser de la misma época y 
presentar una iconográfica similar, son dos obras distintas.

Pedro Ángelo fue un grabador de finales del siglo XVI y 
principios del XVII de reconocida fama porque según describe 
Ceán: “dibuxaba con corrección y grababa con limpieza”6. El 
mismo autor nos informa que realizó diferentes estampas de 
devoción así como los retratos de los cardenales Tavera (1603) y 
Cisneros (1604). Firmó un grabado de la Virgen de Guadalupe con 
el que se ilustró la contraportada del códice manuscrito realizado 
en el scriptorium guadalupense del Oficio sabatino de la Virgen, 
conservado en la Biblioteca de Extremadura de Badajoz, dedicado 
al Papa Gregorio XIII que fue escrito por el padre jerónimo fray 
Gabriel de Talavera7, el mismo grabado firmado se conserva en uno 
de los ejemplares anteriormente citados de la Biblioteca Nacional 
de España (R/29919)y en otros libros se repite el grabado sin la 
firma, como ocurre en el conservado en Toledo, Almendralejo y en 
el otro ejemplar de la Biblioteca de Madrid (R/30597). 

6	 CEÁN BERMUDEZ, Juan Agustín. Diccionario histórico de los más ilustres profesores 
de las bellas artes en España, Madrid, Real Academia de Bellas Artes (1749-1829). Madrid: 
Real Academia de Bellas Artes, 1965, Tomo I, p. 31.
7	 Biblioteca de Extremadura en Badajoz, Officium sabbathinum B[eatae] V[irginis] 
M[ariae] apud inclitam ipsius almae matris aedem ac sanctuarium toto terrarum 
Orbe miraculorum gloria clarissimum titulo de Guadalupe:ad modum festi Duplicis 
ritu perpetuo celebrandum: ex indulto et priuilegio sanctissimi Domini nostri Gregorii 
diuina Prouidentia Papae XIII. Manuscrito realizado por fray Gabriel de Talavera, 
h. 1600. FA-M 270.



14

El punto de partida: el Monasterio extremeño  
de Santa María de Guadalupe.

Fray Diego de Ocaña había profesado en 1588 en el monasterio 
de Guadalupe (Cáceres) y fue seleccionado por la comunidad 
jerónima, junto a fray Martín de Posada, para difundir el culto 
de la Virgen, para cobrar mandas y recoger limosnas en el nuevo 
mundo por su “prudencia, fidelidad y religión”8. Guadalupe 
se había convertido desde mediados del siglo XIV en un lugar 
de veneración y peregrinación, como se reconoce en la carta de 

Fig. 1. Guadalupe. Fachada de la iglesia del Real Monasterio de Santa María de 
Guadalupe. Foto: Pilar Mogollón Cano-Cortés.

8	 GARCÍA, Sebastián. Guadalupe de Extremadura en América. Madrid: Comunidad 
franciscana de Guadalupe, 1990, pp. 104 y 105.



15

Alfonso XI escrita en Cadalso el día de navidad de 13409, y pasó 
a ser durante cuatrocientos años el primer centro de peregrinación 
mariana de la Península10 al llegar a sus muros devotos peregrinos 
procedentes de diversos puntos de Europa11 y de América12.

El origen del monasterio y de la puebla de Guadalupe se debe 
a la milagrosa aparición de la Virgen a un pastor que cuidaba su 
rebaño en la Sierra de las Villuercas, en el noroeste de la provincia 

9	 “…porque la hermita de Santa María que çerca del río que dizen Guadalupe era cassa 
muy pequenna e estaba derribada, las gentes que y venían a la dicha hermita en romería por 
devoción no avían do estar…”, AHN (Archivo Histórico Nacional), Clero, Legajo 1422/2, 
Privilegio de Alfonso XI por el que manda construir la iglesia de Guadalupe, al tiempo que 
le concede la martiniega de 50 pobladores, otorga suelos para hacer casas y labranza, y le 
convierte en un priorato bajo su patronazgo, 25 de diciembre de 1340. Cifr. CERRO 
HERRANZ, Mª Filomena. Documentación del Monasterio de Guadalupe. Siglo XIV. 
Cáceres: Diputación de Badajoz, 1987, p. 7.
10	 ÁLVAREZ, Arturo. Guadalupe en la América Andina. Madrid: Studium Ediciones, 
1969, p. 7.
11	 En una Cédula dada en Valladolid el 24 de diciembre de 1519 conservada en el 
Archivo General de Simancas, Registro General el Sello, se ordena la detención de unos 
peregrinos franceses por haber robado a un romero polaco que venía de Santiago y que 
iba camino de Guadalupe: “Juanes de part natural del Reyno de Polonia nos hizo relación 
por su petición diziendo que el yendo en romería a nuestra señora de Guadalupe llegando a 
la villa de Valladolid se juntaron con el ciertos franceses que yvan el dicho viaje e romería e 
estando en casa de gironimo anches de san estevan escrivano público e vecino de la dicha villa 
de Valladolid los dichos franceses la urtaron e robaron mucha pedrería e rosario que traya de 
Santiago e tres ducados de otro e otras muchas cosas que traya de mas en una barjuleta…”. 
En: AZCÁRATE, José Mª. Datos histórico-artísticos de fines del siglo XV y principios del 
XVI. Col. De Documentos para la Historia del Arte en España. Vol. 2. Zaragoza: Real 
Academia de Bellas Artes de San Fernando: Museo e Instituto de Humanidades “Camón 
Aznar”, 1982.
12	 GARCÍA, Sebastián y ROVIRA, Elisa. “Guadalupe en Indias: Documentos del 
Archivo de Guadalupe”. En: Actas del Congreso Extremadura en la evangelización del Nuevo 
Mundo. Madrid: Ed. Turner, 1990, pp. 669-768; y, GARCÍA, Sebastián. “Guadalupe de 
Extremadura: su proyección americana”. En: GARCÍA, Sebastián (Coord.), Guadalupe. 
Siete siglos de fe y de cultura, Madrid, Ed. Guadalupe, 1993, pp. 506-521. En el Archivo 
del Monasterio de Guadalupe se conservan dos códices que recogen gran parte de la infor-
mación, Códices 85 y 90. 



16

de Cáceres. Según el profesor Sánchez Salor la antigua leyenda 
empezaría a formarse al mismo tiempo que surgió la imagen a 
finales del siglo XII y pasaría primero por una fase oral durante 
más de dos siglos ”hasta adquirir forma escrita a finales del siglo 
XV”13 y ser difundida en diversos códices medievales conservados 
en varios archivos y bibliotecas14. La leyenda dice que la imagen 
llega a España al ser regalada por el papa San Gregorio a San 
Leandro de Sevilla, que fue enterrada por unos clérigos sevillanos 
cuando los árabes llegaron a la península, que más tarde se 
apareció al cacereño Gil Cordero cuando trataba de desollar a 
una vaca que se había perdido hacía tres días y que encontró 
cerca del río Guadalupe. En ese instante resucitó el animal y se le 
apareció la “Reina Soberana” y “Madre del Redentor del mundo”, 
quien le anuncia que en aquel lugar estaba su imagen y que allí 
se levantaría “un edificio célebre y famoso santuario”. Se indica 
también que María ordenó al pastor que fuese a Cáceres para 
informar del suceso a los sacerdotes y clérigos de la villa y que 
regresara con ellos para desenterrar su imagen y elevar allí una 
capilla en su memoria15.

13	 SÁNCHEZ SALOR, Eustaquio. Guadalupe, leyenda e imagen, Badajoz, Asamblea de 
Extremadura, 1995, p. 126.
14	 La relación de todos los códices y publicaciones está recogida en GARCÍA, Sebastián, 
“Guadalupe: Santuario, monasterio y convento”. En: GARCÍA, Sebastián (Coord.). 
Guadalupe. Siete siglos de fe y cultura. Madrid: Ediciones Guadalupe, 1993, pp. 21-25. 
Dos códices del siglo XVI en los que se contiene dicha leyenda han sido publicados: 
ÉCIJA, Diego. Libro de la invención de esta Santa Imagen de Guadalupe; y de la erección y 
fundación de este Monasterio; y de algunas cosas particulares y vidas de algunos religiosos de él 
(s. XVI). Edición y notas de fray Arcángel A. Barrado. Cáceres: Publicaciones de FET y 
de la JONS, 1956; y TALAVERA, Gabriel de. Historia de Nuestra Señora de Guadalupe, 
consagrada a la soberana magestad de la Reyna de los Ángeles, milagrosa patrona de este sanc-
tuario. Toledo: Tomás de Guzmán, 1597.
15	 TALAVERA, Gabriel de. Historia de Nuestra Señora… Op. cit., Lib. 1, Cap. 3, fols. 
13 y 14.



17

Guadalupe contó con el patrocinio real desde el siglo XIV, gracias 
al reconocimiento del monarca Alfonso XI por el triunfo obtenido 
en la batalla del Salado (1340) tras haberse encomendado a la 
Virgen de Guadalupe16. A partir de entonces el monasterio recibirá 
diversos privilegios y concesiones reales, a los que se añadieron las 
donaciones y las limosnas de los fieles que contribuirán al aumento 
de las propiedades del monasterio y a la prosperidad económica. 
Su fama y renta se afianzará al convertirse en panteón real, están 
enterrados Enrique IV de Castilla y su madre María de Aragón, 
así como Dionís de Portugal y su esposa; además de ser el lugar 
escogido como última morada por obispos y nobles.

Contribuyó a su difusión el que se convirtiera durante la Edad 
Media y Moderna en un lugar de descanso de reyes y encuentro de 
célebres personalidades de la historia. Están documentadas numerosas 
estancias de los Reyes Católicos en el monasterio extremeño y 
algunos hechos señalan que se convirtió en un espacio privilegiado y 
frecuentado por los monarcas, como es el que la reina Isabel dispusiera 
que un ejemplar de su testamento se guardase en Guadalupe o que 
Fernando el Católico hiciese su último testamento en Madrigalejo en 
1516, situado a corta distancia del cenobio, al sorprenderle la muerte 
cuando venía a Guadalupe. También frecuentó el lugar Carlos V, una 
de las veces acompañado por el embajador veneciano Navagero, y en 
1576 Felipe II se reunió aquí con su sobrino el rey de Portugal. Al 
monasterio llegó Cristóbal Colón tras su primer viaje para dar gracias 
a la Virgen por salvar del naufragio a su tripulación y en el segundo 
viaje puso el nombre de Ntra. Sra. de Guadalupe a una de las islas 
de las Antillas. Hernán Cortés sintió también gran devoción a la 
Virgen y envió donaciones y exóticos regalos. 

16	 TERRÓN ALBARRÁN, Manuel, “El nombre de Guadalupe”. En: GARCÍA, 
Sebastián (Coord.). Guadalupe. Siete… Op. cit., p. 164-165.



18

Fig. 2. Guadalupe. Vista del conjunto monacal con la sierra de las Villuercas al fondo. 
Foto: Pilar Mogollón Cano-Cortés. 

Cuando fray Diego de Ocaña partió de Guadalupe aún vivía 
el real monasterio su edad de oro, era un centro mariano al 
que acudían cientos de peregrinos para venerar a la milagrosa 
imagen y en acción de gracias por los favores recibidos. Los 
numerosos peregrinos que llegaban a Guadalupe relataron 
múltiples milagros de la Virgen que fueron copiados por los 
monjes, como se comprueba por el manuscrito C-1 del Archivo 
del Monasterio que da a conocer los centenares de milagros 
recogidos entre los siglos XV y XVI17. Su condición protectora 

17	 DÍAZ TENA, Mª Eugenia. (Estudio y transcripción), Los milagros de Nuestra Señora 
de Guadalupe (siglo XV y principios del XVI), edición y breve estudio del manuscrito C-1 del 
archivo del monasterio de Guadalupe, Mérida, Editora Regional de Extremadura, 2018.



19

frente a los peligros del mar aparece en numerosas ocasiones en 
la relación de los milagros en los que se relatan la intercesión de 
la Virgen.

Parte de estos milagros, junto a su leyenda, fueron transmitidos 
en las series de los cuadros encargados por la comunidad jerónima 
para ocupar los muros del claustro principal del monasterio y la 
subida al camarín, de los que hoy se conservan dos conjuntos reali-
zados por artistas durante los siglos XVII y XVIII. En ellos se selec-
cionaron y difundieron un grupo de narraciones que ilustraban y 
enseñaban los hechos más célebres de la Virgen de Guadalupe.

Fray Diego de Ocaña:  
de Guadalupe al Nuevo Mundo18

Una importante fuente de ingresos para el monasterio fueron las 
Demandas de nuestra Señora, manifestación devocional que estable-
ció Alfonso XI en 134819 que eran limosnas para los vivos y “deuda 
y legado forzoso en las disposiciones y últimas voluntades de los 
difuntos”20. Tras un período de crisis, se reforzarán estas demandas 
por disposición de Felipe II al ampliar en 1595 las mandas a tierras 
americanas, como informa en su crónica fray Gabriel de Talavera:

“Del principio y origen que tuuieron las limosnas que se pide en 
nombre de nuestra Señora de Guadalupe.

18	 Agradecemos el apoyo prestado en Sucre por Marcela Casso Arias y Bernardo Gantier, 
así como el asesoramiento de Cinthia Patricia Giménez Arce y las aportaciones de Yolanda 
Guasch Marí.
19	 ÁLVAREZ, Arturo. “Guadalupe devoción universal”. En: GARCÍA, Sebastián 
(Coord.), Guadalupe… Op. cit., p. 230.
20	 TALAVERA, Gabriel de. Historia…, Op. cit., Tratado IIII, 12, fols. 452.



20

[…] Y no contentándose este poderoso Monarcha anduuiessen las 
demandas por su Reyno de Castilla, y Aragón, mandó (suplicándoselo 
yo en nombre esta santa casa, año de noventa y cinco) se introduxessen 
en el nobilísimo de Portugal, como solía en tiempo de los Reyes pas-
sados hazerse, con mucha piedad y deuoción de aquel Reyno. No paró 
aquí su piadoso ánimo, queriendo passasse esta misericordia a las mas 
remotas y apartadas regiones de los Indios, pareciéndole era muy justo 
acuda todo el mundo con sus limosnas y liberalidades, pues todo el ha 
gozado de las de nuestra Señora, de sus ilustres milagros y continuos 
uas las mercedes inmensas con que le ha obligado esta señora[…]”.21

Los jerónimos de Guadalupe desarrollaron una organizada ges-
tión para recibir estos ingresos, como se puede comprobar por 
la documentación conservada en el archivo del monasterio de 
Guadalupe sobre las Fundaciones y Mandas de los devotos fallecidos 
en América, y explica el viaje del monje profeso de Guadalupe fray 
Diego de Ocaña por tierras del nuevo mundo22.

Once años después de haber profesado en el cenobio extremeño 
fray Diego inicia su viaje, en compañía de fray Martín de Posada, y 
en 1608 ya habría fallecido, probablemente en México, al recogerse 
en el necrologio del monasterio una nota en la que se dice que en 
noviembre de ese año había llegado a conocimiento de la comuni-
dad la muerte del fraile23. Las últimas noticias que se tienen de fray 
Diego están documentadas en la navidad del año 1604, cuando al 
final de su manuscrito manifiesta su intención de partir a México24.

21	 Ibídem, Tratado IIII, 12, fols. 453 y 454.
22	 A.M.G. Fundaciones y Mandas de devotos fallecidos en América, que las fundan en el 
Monasterio, Legajo núm. 60. Crf. MONTES BARDO, Joaquín. Iconografía…, Op. cit., 
pp. 31 y 32.
23	 GARCÍA, Sebastián. Guadalupe de Extremadura en América. Madrid: Comunidad 
franciscana de Guadalupe, 1990, pp. 104-106.
24	 CAMPOS, Francisco Javier. “Dos crónicas guadalupenses de Indias: los padres 



21

La elección de Fray Diego de Ocaña para este cometido era per-
fecta. Se trataba de una persona sólidamente formada en lo tocante 
a la religión, a lo que unía ciertas habilidades de artista y literato, 
lo que le supondrá beneficios a lo largo de su viaje. Además, aparte 
de su formación religiosa, debió especializarse como copista e ilu-
minador de libros en la biblioteca de la institución.

El 3 de enero de 1599 inicia su viaje en compañía de fray 
Martín de Posada, dirigiéndose primero a Sevilla y, más tarde, a 
Sanlúcar de Barrameda (Cádiz) donde embarcaron con destino 
a Tierra Firme. Tras dos escalas en Puerto Rico y Cartagena de 
Indias, arribaron a Portobelo, atravesando el istmo para llegar a 
la ciudad de Panamá. Después de varios meses de reposo, ya que 
fray Martín estaba enfermo, embarcaron para Lima, descendiendo 
del barco en la ciudad de Paita por la agravación de la afección de 
su compañero de viaje, el cual falleció en esta población peruana. 
A partir de este lugar, fray Diego de Ocaña seguirá el viaje en 
solitario, relatándonos en su manuscrito tanto sus penas como sus 
momentos de éxito.

Primero llegó a la ciudad de los Reyes, Lima, donde entabló con-
tacto e informó de su actividad tanto al virrey, don Luis de Velasco, 
como al arzobispo, fray Toribio de Mogrovejo, ya que llevaba una 
real cédula expedida por el rey Felipe II en 1598 autorizando su 
labor. Desde Lima se dirige hacia el Sur, llegando a los confines de 
lo que sería actualmente Chile, concretamente hasta Chiloé. Aquí 
le sorprende un levantamiento indígena que le obliga, para salvar 
su vida, a emprender viaje hacia el interior, buscando las tierras de 
Tucumán (Argentina) y Paraguay, para, finalmente, llegar a Potosí 

Diego de Ocaña y Pedro del Puerto”. En: GARCÍA, Sebastián (Ed.). Guadalupe de 
Extremadura: dimensión hispánica y proyección en el Nuevo Mundo. Madrid: Ediciones 
Siruela, 1993, p. 420.



22

el 18 de julio de 1600. Itinerario que va ilustrando con mapas y repre-
sentaciones de indígenas coloreados25.

Será en la ciudad minera donde le cambia la fortuna consiguiendo 
que la devoción hacia la Virgen de Guadalupe se establezca y comiencen 
importantes contribuciones de limosnas al monasterio matriz. Aunque 
no era el punto y final de su viaje, es cierto que en el horizonte cultural 
y simbólico del momento, la ciudad de Potosí significaba riqueza. No 
hay que olvidar que el objetivo de nuestro fraile no era otro que asentar 
el culto a la Virgen de Guadalupe, lo que se traduciría en donaciones 
económicas que irían a parar a Extremadura para el mantenimiento de 
sus servicios de carácter general y social. En este sentido tenemos que 
comentar que fue frecuente durante la Edad Moderna enviar desde los 
centros de culto de España demanderos o procuradores que incrementa-
ban la devoción de advocaciones concretas a la vez que recogían mandas 
testamentarias, donativos y limosnas para los centros matrices. 

El fraile guadalupano cuando llega a Perú se encuentra con que 
otros demandaderos que habían llegado antes que él, concretamente 
cita en varias ocasiones a fray Diego de Losal26, no habían conseguido 
el objetivo de asentar de forma indefinida el culto a la Virgen de 

25	 El manuscrito de Ocaña tiene 28 ilustraciones. Cuatro representan mapas ocu-
pando las dos páginas consecutivas, pudiéndose unir para conformar el perfil de la 
costa de Chile desde el puerto de Coquimbo hasta la isla de Chiloé, todos colorea-
dos. Además tenemos 20 representaciones de personajes que responden a tipologías de 
naturales o retratos concretos. Todos tienen color a excepción de 4. Hay, además, una 
imagen del cerro de Potosí y el dibujo de tres llamas, estos solo perfilados a tinta. Aparte 
de los dibujos cartográficos, es muy interesante por su composición y valor estético el 
que representa a uno de los líderes indígenas que se levantaron contra los españoles en 
1598, identificado como Anganamon por Ocaña, que luchó y dio muerte al goberna-
dor español Martín García Oñez de Loyola. En dos páginas el fraile representa la lucha 
a caballo con lanzas de ambos, valorando los escorzos para dar movimiento al dibujo y 
claroscuros que otorgan realismo a la composición.
26	 Este había sido enviado por el monasterio de Guadalupe en 1587 con resultados limi-
tados, aunque quedaron consignadas algunas limosnas que recogería fray Diego de Ocaña.



23

Fig. 3. Mapa del territorio chileno entre las ciudades de Santiago y Chillán.  
Fray Diego de Ocaña. Manuscrito, fol. 81.

Fig. 4. Lucha entre el yanacona Anganamon y el gobernador Martín García de  
Loyola. Fray Diego de Ocaña. Manuscrito, fol. 94



24

Guadalupe y, por otro lado, otras órdenes religiosas o el clero secular 
habían instituido capillas y ermitas dedicadas a la guadalupana con 
esculturas o pinturas de poco arte y menos parecido, pero que recau-
daban ciertas limosnas que, lógicamente, se quedaban en Perú.

Ocaña llega a América armado al menos literariamente. Se docu-
menta en su texto que portaba 300 ejemplares de la “Historia de 
Nuestra Señora de Guadalupe” de fray Gabriel de Talavera editado 
en 159727. Hemos de pensar que también le acompañaban algunas 
estampas de la Virgen y, por supuesto, una pequeña escultura de la 
que no se separaba. Con estos elementos pretende dejar a su paso 
documentación fidedigna del culto e historia guadalupana, incremen-
tar la devoción y que esta se mantenga en el tiempo. Pero, además, 
contaba con un instrumento mucho más eficaz: su capacidad artística 
visible en los dibujos presentes en el manuscrito. 

Fig. 5. Indio de la ciénaga de Purén y el gobernador don Alonso de Sotomayor.  
Fray Diego de Ocaña. Manuscrito, fol. 104.

27	 TALAVERA, Gabriel de. Historia…, Op. cit.



25

Fig. 6. Indio del Tucumán y de Buenos Aires. Traje de las indias de Buenos Aires  
y de Tucumán. Fray Diego de Ocaña. Manuscrito, fol. 131.

El fraile es consciente del valor de la imagen y, de hecho, comenta 
en varios momentos de su relato: “…me pareció que convenía dexar 
memoria viva, y ninguna mejor que las ymagines con las quales tienen 
grandíssima devoccion…”28. A lo largo del manuscrito nos cuenta las 
pinturas de la Virgen que realizó, al menos las más importantes. La 
primera la hizo en Panamá, aunque la dejaría en un oratorio particular 
de la ciudad de Saña (Perú). Después realiza un lienzo en Lima que sería 
instalado en una nueva ermita donde conforma la cofradía: “Hizose una 
ymagen muy linda, y rica del mismo tamaño de la de España pintada en 
lienzo y allí puestas muchas perlas y piedras de exmeraldas, y con tanta 
curiosidad que toda la çiudad acude a velar”29. Más adelante, cuando 
regresa de Potosí y Sucre hacia la ciudad de los Reyes, pinta dos más: una 

28	 Manuscrito de Fray Diego de Ocaña, fol. 30 v.
29	 Manuscrito de Fray Diego de Ocaña. Fol. 58 r.



26

en Cuzco30 y otra en Ica31. Ahora bien, las dos más importantes son las 
que diseña para la sede de la Audiencia y para la ciudad minera, siendo 
la primera elevada a rango de patrona de Charcas en época virreinal.

Volviendo a su itinerario, su primera actividad cuando llega 
a Potosí es recuperar 20.000 ducados de limosnas que pertenecían 
al monasterio de Guadalupe y que nunca habían sido remitidos a 
España, los cuales fueron solicitados al Virrey, siendo el presidente de 
la Audiencia de Charcas que llegó a Potosí, don Alonso Maldonado 
de Torres, quien hizo todo lo posible para que se recuperara y enviara 
dicha cantidad. En agradecimiento, Ocaña realiza un lienzo que le 
regala, ya que don Alonso era muy devoto de la Virgen de Guadalupe.

Pero su objetivo, como ya hemos indicado, no era solo la colecta, sino 
el mantenimiento en el tiempo. Para ello organiza una cofradía32 y decide 

30	 En la capital incaica encontró dos imágenes de la Virgen de Guadalupe que estaban 
desde la época de fray Diego de Losal, una en la capilla de don Melchor Inga, en la iglesia 
de San Francisco, y la segunda en la parroquia de San Blas. Aquí lo que va hacer es renovar 
la imagen de San Francisco, que llama la de los españoles, frente a la otra que estaba en 
parroquia de indios. Cuando terminó el lienzo se trajo en procesión desde el convento de 
Santa Clara. Cfr. Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 331 r.
31	 En la villa de Ica se encuentra que había en la iglesia mayor cofradía de Nuestra 
Señora de Guadalupe teniendo en la iglesia “…una ymagen pequeña y morenita en un 
altar con poco adorno, y que la cofradía que avía era de los indios, y para quitar aquella 
memoria de aquella imagen, y que las limosnas que se pidiessen fuesen todas para nuestra 
Señora de Guadalupe de los reynos de España determiné de tomar travajo y de hazer 
una ymagen como las demás que dexo en otros pueblos la gente acudió con devoçión, y 
dieron para el adorno della muchas perlas, y esmeraldas y assí la hice muy curiosa como 
las demás…”. Manuscrito de Fray Diego de Ocaña, fols. 358 v.-359 r.
32	 La organización de cofradías fue uno de los mecanismos mejor utilizado para la 
organización social y religiosa durante el periodo virreinal, aunque su excesiva prolife-
ración ocasionaba problemas de mantenimiento sobre todo en los ámbitos rurales. La 
exposición pública de estas cofradías se realizaba en las fiestas donde desfilaban según 
una normativa muy estricta, pero donde podían exhibir toda su riqueza y posiciona-
miento en la sociedad virreinal. Sobre este tema, con alusiones de interés a la Virgen 
de Guadalupe de Sucre, Cfr. BRAVO GUERREIRA, Mª Concepción. “La religiosi-
dad popular en las sociedades virreinales de las Indias Españolas”. Revista Memoria y 
Civilización, 10, (2007) pp. 7-37.



27

pintar una imagen de la Virgen al óleo, técnica que utilizaba, según 
dice, por primera vez “Y yo con buen zelo y animo tomé los pince-
les del olio cosa que en toda mi vida avía hecho solo con la noticia 
que yo tenía de la yluminación, y guiándolos la Virgen Sanctisima, 
hiçe una ymagen con tanta perfection del mesmo alto y tamaño 
de la de España que toda la villa se movio a mucha devoción…”33. 
Pero, posiblemente consciente de sus limitaciones artísticas, tuvo la 
brillante idea de activar a los mayordomos de la cofradía, personas 
influyentes en la sociedad potosina, que comenzaron a juntar per-
las, esmeraldas y otras piedras preciosas de las señoras de Potosí. 
Estas quedarían integradas en el cuerpo de la pintura como parte 
de la vestimenta, lo que reduciría su acción artística a los rostros de 

33	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fols. 148 v- 149 r.

Fig. 7. El cerro de Potosí. Fray Diego de Ocaña. Manuscrito, fol. 169.



28

la Virgen y el Niño, así como las manos correspondientes. Había 
otra razón derivada de este resultado estético. La cofradía, una vez 
que él se fuera, no tendría gastos de mantenimiento, señalando: “…
que toda esta limosna que se junta entre año todo es para España, 
y con la ymagen no se gasta nada porque la hize pintada con essa 
consideración con tantas perlas y pieças de oro sobrepuestas que es 
mas curiossa que si fuesse de bulto porque no tuviessen achaque de 
mandar para mantos ni para sayas destas limosnas…”34, por lo que 
la casi totalidad del dinero recogido por la cofradía iría al monas-
terio matriz. A ello añade que situó la imagen en el altar mayor 
de la iglesia de San Francisco, lo que hacía que tampoco necesitara 
de una capilla con los consiguientes gastos de capellán y cera. Solo 
la celebración anual requeriría de gastos extraordinarios, pero eran 
mínimos en relación a lo que se estimaba recaudar35.

De hecho, cuando tras la procesión que se llevó a cabo para ins-
talar el cuadro en la iglesia franciscana, fray Diego sitúa un estrado 
en la puerta del convento para asentar cofrades y nos dice: “…que 
si a esta sazón tuviera yo en Potossí sobre la messa donde estava 
veintemill o treintamill estampas todas las gastara porque cada uno 

34	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña. Fol. 150 r. Esta intencionalidad del fraile no es perci-
bida por la sociedad de Charcas donde, en cambio, se celebra esta opción estética como sincre-
tismo entre la Guadalupe de Extremadura y la de Charcas. Así dice una de las coplas dedicadas 
a la Virgen: “Rostro y manos solamente / de Guadalupe vinieron, / lo liberal en las manos / y en el 
rostro lo halagüeño./ Semblantes, luces, colores, /su belleza los muda por momentos. / Agradecida La 
Plata / a sus favores inmensos / sus más preciosos tesoros / le consagran con afectos: / rubíes, perlas, 
diamantes, que forman lo restante de su cuerpo”. Cfr. EICHMANN OEHRLI, Andrés. “La 
virgen extremeña de Guadalupe en Charcas”. En: ARELLANO, Ignacio y GODOY, Eduardo 
(Eds.) Temas del barroco hispánico. Madrid: Iberoamericana, 2004, p. 84.
35	 El sistema propuesto por fray Diego de Ocaña no funcionó correctamente y, poco a poco, 
lo recaudado se fue quedando en Potosí. Así lo comenta fray Fancisco de San José en su libro 
de 1743. Cfr. SAN JOSEPH, Fray Francisco. Historia Universal de la primitiva y milagrosa 
imagen de Nuestra Señora de Guadalupe. Fundación, y Grandezas de su Santa Casa, y algunos de 
los milagros que ha hecho en este presente siglo. Madrid: Antonio Marín, 1743, pp. 200-201.



29

la llevara para tenella en su aposento, y por cada una lo menos que 
podían dar era un pesso de plata que son ocho reales ya lo embié a 
pedir muchas veces y no me lo embiaron, y en tres años primeros 
no reçeví una carta de mi convento…”36. Comentario del buen fun-
cionamiento de la devoción asentada y crítica a la relación con el 
monasterio de Guadalupe, donde no sabemos las noticias que tenían 
de él en aquellos momentos, ni las razones por las que no enviaron 
las estampas solicitadas37.

Este tema aparece reiteradamente en el texto de Ocaña y nos 
ejemplifica perfectamente la importancia de la imagen en el mante-
nimiento de los usos religiosos. En otros apartados del manuscrito 
nos indica la alta devoción que tenían los indígenas a la Virgen de 
Guadalupe en Potosí a la que llamaban “la gran chapetona”, los cua-
les no podían formar parte de la cofradía pero daban algunas limos-
nas y él podría haberle ofrecido estampas38. Lógicamente la devoción 
se incrementa con los milagros y, en este sentido, relata que la Virgen 
salvó a varios indígenas que quedaron enterrados en una mina39, 

36	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 158 v.
37	 Las quejas sobre sus hermanos de la casa matriz aparecen en otros momentos difíciles del 
relato. Por ejemplo, una noche en que estuvo a punto de morir en la nieve en el itinerario entre 
Huamanga y Lima dice: “…pues como Señora que me a traído mi fortuna o por mejor decir mis 
pecados a morir en un desierto enterrado en nieve estando los monjes de Guadalupe bien çenados y 
recogidos en sus celdas y yo que no ando haciendo mis negocios sino los vuestros pidiendo limosnas 
para dar de comer a los peregrinos que acuden a vuestra cassa, y yo tengo de morir de hambre y 
pereçer de frío esta noche en este desierto…”. Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 346 v.
38	 De hecho, después del milagro que se relata a continuación, parece que fray Diego de 
Ocaña pintó otra serie de lienzos como relata fray Francisco de San José ante la demanda 
existente por parte de los potosinos: “…dexó a particulares en esta Villa muchos Retratos de 
la Santa Imagen, pues se detuvo en ella bastante tiempo, y no le dexaria el amor, y grande zelo, 
con que procuraba las glorias de la Madre de Dios, tuviesse ociosa su habilidad, hallando en los 
Potosinos tan fervorosos afectos par sacrificar sus corazones a la Santissima Virgen en las sagra-
das aras de su milagrosa imagen”. Cfr. SAN JOSEPH, Fray Francisco. Historia Universal… 
Op. cit., pp. 202-203.
39	 De nuevo, a raiz de este milagro, vuelve a apostillar el tema de las estampas: “…Y 



30

razón por la que: “Llamavanla los indios chapetona que quiere decir, 
ymagen nueva en la tierra y como yo la pinte un poquito morena, 
y los indios lo son decían que aquella señora era mas linda que las 
otras ymagines, y la querían mucho porque era de su color…”40.

Al año siguiente, en la celebración del ocho de septiembre, Ocaña 
seguía en Potosí. En las fiestas del primer aniversario presidió la misa 
pontifical el obispo de Charcas, don Alonso Rodríguez de Vergara, 
que era extremeño. Este pidió al fraile que pintara otra Virgen para La 
Plata (Sucre)41. Además, en esta ocasión se puso en escena la “Comedia 
de Nuestra Señora de Guadalupe y sus Milagros”42 que había sido 
compuesta por el propio fray Diego de Ocaña, mostrando de esta 
forma sus dotes literarias. 

Para atender la demanda del obispo de Charcas, fray Diego de 
Ocaña se traslada en los primeros días de noviembre de 1601 a Sucre. 
Al igual que había sucedido en Potosí, las señoras pudientes de La 
Plata y el propio obispo van a aportar joyas para completar la pintura. 
Ocaña describe y valora minuciosamente cada una de las piezas de 
plata, oro o piedras preciosas que va integrando, donde y cómo lo hace, 

si entonces tuviera estampas de nuestra Señora cincuenta mill gastara, y otros tantos ducados 
perdió la cassa por no avérmelas embiado como yo las pedí que en cinco años no hiçe otra cossa 
en todas las flotas sino pedir esto”. Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fols. 163 v.-164 r.
40	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 163 v.
41	 Es curioso señalar que Fray Francisco de San José cuando escribe en 1743, que 
conoce la historia de la pintura de la Virgen de Guadalupe de Potosí realizada por fray 
Diego de Ocaña, en cambio otorga la imagen de Sucre a una historia milagrosa donde 
un día incierto apareció un cajón con la imagen dentro y una inscripción que decía: “Al 
Venerable Dean, y Cabildo de la Santa Iglesia Metropolitana de la Ciudad de la Plata”. 
Cfr. SAN JOSEPH, Fray Francisco. Historia Universal… Op.cit., p. 191.
42	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña. Fols. 235-254. Para su análisis literario, cfr. 
ALVARADO TEODORIKA, Tatiana y APONTE OLIVIERI, Sara. “Reflexiones y apun-
tes en torno a la obra de Diego de Ocaña”. En: Memoria del III Encuentro Internacional 
sobre Barroco. Manierismo y transición al barroco. Pamplona: Universidad de Navarra, 
2001 (edición digital), pp. 365-374.



31

Fig. 8. Virgen de Guadalupe. Sucre (Bolivia). Fray Diego de Ocaña, 1601-1602.  
Foto: Rafael López Guzmán. 



32

ocupando la extensísima relación varias páginas del relato. A modo de 
ejemplo, el cuello de la Virgen queda diseñado de la siguiente manera:

“…començando desde devajo de la varba tiene quatro garganti-
llas, la primera es de cinco diamantes muy finos en oro engastados 
y con mucho primor labrados que le costaron al obispo en Potossí 
trescientos pessos. La segunda gargantilla es de esmeraldas puestas 
en oro con mucha curiosidad que costó doçientos y cinquenta pessos 
corrientes. La 3 gargantilla son unas rosetas de rubíes muy finos y 
pequeños puestos en oro, los quales se conpraron con los diamantes 
que dije arriva devajo de aquel precio de trecientos pessos porque era 
toda una gargantilla y yo hize dos della. La 4ª es de esmeraldas como 
las de arriba porque hize lo mesmo deje la otra que fue partilla y de 
dos gargantillas hize quatro y las fui dispuniendo de manera que las 
esmeraldas estan entre los rubíes y diamantes con mucha curiosidad, 
y la variedad causa en el cuello de la ymagen mucha hermosura”43. 

Terminada toda la explicación detallada del tesoro que porta la 
imagen concluye que su valor sería de catorce mil pesos de plata y 
valora la excepcionalidad de la obra:

“Bien creo abrá causado algún enfado averme detenido en cada cosa 
en particular pero tanbién abrá deleytado y dado gusto en saber una 
cosa tan peregrina que en el mundo todo no ay ymagen de la forma 
desta y así pintada con tanta riqueza que a todos quantos la ven espanta, 
y yo también estoy espantado de mí mismo como me atreví a enprender 
una cosa tan grande y aunque fue atrevimiento mas me admira el aver 
salido con ello y también y con tanto gusto de todos lo qual fue, evi-
dentemente, con el ayuda de la Sanctísima Virgen de Guadalupe…”44.

43	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 119 r.
44	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña. Fol. 222 r. Esta posibilidad que deja en el aire 
Ocaña de la posible intervención divina aparece reflejada en canciones posteriores rela-
tivas al lienzo de la Virgen: “Obra de primor divino / es este trasunto bello: / un milagro es 



33

Fig. 9. Virgen de Guadalupe. Sucre (Bolivia). Detalle. Fray Diego de Ocaña,  
1601-1602. Foto: Rafael López Guzmán.

cada línea / y cada rasgo un portento. / Pinceles, sombras, matices / discurro que bajaron de 
los Cielos”. Cfr. EICHMANN OEHRLI, Andrés. “La Virgen extremeña de Guadalupe 
en Charcas”. En: ARELLANO, Ignacio y GODOY, Eduardo (Eds.). Temas del barroco 
hispánico. Madrid: Iberoamericana, 2004, p. 83.



34

Los actos de entronización de la Virgen fueron acompañados de 
un novenario de fiestas que repitieron, en parte, el mismo concepto de 
Potosí con juegos de cañas y sortija, justas poéticas, corridas de toros, 
escenificación de la comedia del fraile; añadiéndole, en este caso, una 
espectacular representación de moros que defendían una fortaleza y 
cristianos que finalmente la conquistaban45.

La devoción a la Virgen de Guadalupe de Sucre no cejó en los 
siglos posteriores. Se le construyó una capilla independiente junto a la 
catedral y las donaciones de joyas continuaron. La cofradía que se creó 
se mantiene hoy día y las copias, más o menos fieles, de pinceles de 
distinta cualidad, se convirtieron en imprescindibles en templos, con-
ventos, oratorios y casas particulares; siendo su iconografía variada, 
adaptada a técnicas y soportes, y reinterpretada por el arte popular 
hasta un sinfín de propuestas46.

Lógicamente, la pintura que realizó fray Diego de Ocaña ha sufrido 
varias intervenciones de conservación debido al deterioro producido 
por el peso de las joyas, resolviéndose definitivamente en 1784 en 
que se diseñó una lámina de plata dorada, se quitaron e inventaria-
ron todas las joyas y se colocaron de nuevo, conformándose una urna 
acristalada. El proceso se realizó bajo la supervisión del platero José 
Esquivel de Alcalá47. Esta obra es la que actualmente se puede admirar, 
quedando del lienzo original solo la mano izquierda de María y los 
rostros del Niño y de la Virgen. 

45	 Sobre las fiestas en los actos de entronización de la Virgen de Guadalupe en el virrei-
nato del Perú, cfr. CAMPOS y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, F. Javier. “La Virgen de 
Guadalupe de Extremadura en América: fiestas barrocas en su honor a comienzos del 
siglo XVII”. En: IX Congreso Internacional de Historia de América. Badajoz: Junta de 
Extremadura, 2002. Tomo I, pp. 97-102.
46	 La riqueza de imágenes se puso de manifiesto en la exposición que con el título “Virgen 
de Guadalupe. Patrona de Sucre” tuvo lugar en el Museo Nacional de Etnografía y Folklore 
de Sucre en el año 2005, de la que se editó un pequeño pero interesante catálogo. 
47	 AA.VV. Virgen de Guadalupe. Patrona de Sucre. La Paz: MUSEF Editores, 2005, p. 20.



35

Historia casi novelesca, como señalábamos al comienzo de este 
texto, elaborada gracias a la inteligencia, religiosidad y actitudes de 
fray Diego de Ocaña. Su capacidad pictórica y su procedencia del 
mismísimo monasterio extremeño le permitía hacer copias verídicas 
que incrementaban la devoción, a la vez que creaba cofradías para ase-
gurar la continuidad del culto y de las donaciones48. Como el mismo 
había señalado “…que este a sido el prinçipal intento que de contino 
e tenido, y me a movido a hazer estas ymagines que sea su memoria 
perpetua para que assi lo sean también las limosnas…”49. Parece que 
partió de Lima a finales del año 1605 con destino a México para con-
tinuar con su actividad, de la que nada se sabe en estos territorios. 
Por último, en 1608 se tenían noticias, ya señaladas, en el monaste-
rio matriz de Extremadura: fray Diego de Ocaña había muerto en la 
Nueva España.

La vera imagen de la Virgen de Santa María de Guadalupe 
de Extremadura 

La imagen de Santa María de Guadalupe venerada en el monasterio 
extremeño es una escultura exenta de madera de cedro policromada 
que está revestida con ropas al menos desde el siglo XIV, momento en 
el que ya era habitual vestir y alhajar a las vírgenes50, según deducen 

48	 La fiesta de la Virgen de Guadalupe de Sucre se sigue celebrando, en la actualidad, el 
día 8 de septiembre. Primero fue declarada patrona de Charcas y en 1938 fue coronada 
canónicamente.
49	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 357 r.
50	 ARBETETA MIRA, Letizia. “El alhajamiento de las imágenes marianas españolas: 
los joyeles de Guadalupe de Cáceres y el Pilar de Zaragoza”. Revista de Dialectología 
y tradiciones populares (CSIC), Vol. LI, 2 (1996), p. 96. La revista está en línea en: 
http://rdto.revistas. csic.es.



36

algunos estudiosos por el inventario de los bienes que fue entregado 
a los jerónimos cuando se hicieron cargo del monasterio en 138951.

Aunque algunas versiones de la leyenda remontan la imagen a los pri-
meros años del cristianismo, al decirse que fue realizada por San Lucas, 
los diversos estudios señalan que la talla actual es de finales del siglo XII 
y, por algunos de sus elementos formales, ha sido clasificada por el pro-
fesor Hernández Díaz dentro del estilo protogótico: “precisa situarla en 
las postrimerías del siglo XII, en pleno período protogótico, cuando los 
monjes del Císter, adoctrinados por el Santo Bernardo de Claraval, pro-
pugnaban el culto a la Realeza de la Madre de Dios y de los hombres”52. 

La publicación de Joaquín Montes en 1978, resultado de su Tesis 
de Licenciatura defendida en la Universidad de Sevilla53, es el pri-
mer estudio realizado con rigor científico sobre la imagen medieval 
de la Virgen de Guadalupe en el que se aportan interesantes datos 
sobre las características formales de la talla, al haber podido anali-
zar la imagen sin las habituales vestiduras en 1971 y consultar los 
datos registrados en las diversas memorias de las intervenciones que 
se habían realizado hasta entonces54. Una posterior restauración tuvo 

51	 ACEMEL, Isidro y RUBIO, Germán. Guía ilustrada del monasterio de Ntra. Sra. de 
Guadalupe, (2ª Ed. 1927). Reed. Valladolid: Maxtor, 2006, p. 124. El inventario se recoge 
en la crónica de ÉCIJA, Diego de. Libro de la…, Op. cit., pp. 153-167.
52	 El profesor Hernández Díaz pudo estudiar detenidamente la imagen “desprovista de 
todos los adminículos que la encubrían, en inefable ocasión, durante la madrugada del 10 
de agosto del citado año de 1975”, como nos indica en el prólogo del libro publicado por 
MONTES BARDO, Joaquín. Iconografía de Nuestra Señora de Guadalupe, Extremadura. 
Sevilla: Imprenta San Antonio, 1978, p. 7.
53	 MONTES BARDO, Joaquín, Iconografía… Op. cit., p. 7.
54	 A.M.G. (Archivo Monasterio de Guadalupe), Fondo Franciscano, Leg. 61, Acta del 
Descubrimiento de la Sagrada Imagen de Nuestra Señora de Guadalupe y descripción de 
su estado primitivo, 24 de marzo de 1924. A.M.G., Fondo Franciscano, Leg. 10, nº 1, 
Memoria “Opus Sancta Dei Genitrix”, sobre la consolidación de la imagen, de 20 de febrero 
de 1968, elaborada por don Sebastián de la Torre Arredondo. A.M.G. Fondo Franciscano, 
Leg. 10, nº 4, Dictamen técnico sobre el estado de conservación de la imagen de Ntra. Sra. De 
Guadalupe. Cáceres, 1984, elaborado por D. Francisco Arquillo Torres. 



37

lugar en el mes de diciembre de 1984, tanto de la imagen de la 
Virgen como de la del Niño55.

María, representada como trono de su hijo, se caracteriza por la 
frontalidad, hieratismo y rigidez, constantes de las tallas románicas, 
aunque algunos elementos nos insinúan ciertas características de la 
producción gótica, como es su calzado puntiagudo, como ha señalado 
el investigador Joaquín Montes Bardo56.

Es una imagen sedente sobre un esquemático banco que repite los 
modelos de las tallas de la época bajomedieval, tal y como se puede apre-
ciar en las representaciones marianas de las Cantigas de Santa María del 
siglo XIII. El banco está decorado lateralmente con sencillos elementos 
de tradición gótica y pisa una pradera verde que está sobre un pequeño 
basamento cuyo perfil está decorado por una doble cinta policromada 
enlazada, que se puede deber a alguna reforma más tardía como señala 
Joaquín Montes: “…la indudable modernidad de estos detalles, como la 
pintura de la sede, respecto al resto, habla de una reforma, y, al fijarse en 
la técnica empleada, como es el estuco policromado, se asegura la fecha 
de esta operación, lo más pronto, el siglo XIII”57.

Se cubre con un suave velo adaptado al rostro que cae pegado a los 
hombros sobre el que llevaba una corona, pieza que hoy ha desapare-
cido al cubrirse esta superficie con una capa de yeso58 para soportar el 
peso de la nueva joya colocada con motivo de la solemne coronación 
de la Virgen como Reina de las Españas por Alfonso XIII en 192859. 

55	 ARQUILLO TORRES, Francisco. “La restauración …” Op. cit., pp. 7-12. 
56	 ANDRÉS GONZÁLEZ, Patricia. Guadalupe, un centro histórico de desarrollo artístico 
y cultural. Cáceres: Diputación de Cáceres, 2001, p. 26.
57	 MONTES BARDO, Joaquín. Iconografía de Nuestra Señora de Guadalupe, Extremadura. 
Sevilla: Imprenta San Antonio, 1978, p. 113.
58	 MONTES BARDO, Joaquín. Ibidem, p. 115 y en ARQUILLO TORRES, Francisco. 
“La restauración de la imagen original de Santa María de Guadalupe”. Revista Guadalupe 
(Guadalupe), 674-675 (1985), p. 9.
59	 GARCÍA, Sebastián. Guadalupe de Extremadura en América. Madrid: Comunidad 
franciscana, 1990, p. 214.



38

Viste túnica azul decorada con rosetas doradas y manto rojo que casi 
ha perdido la policromía.

El niño es una imagen independiente que estaba sentado en el 
regazo de la madre en actitud frontal. Viste una suave túnica talar 
que deja al descubierto los pies desnudos y nos presenta el Libro, 
sostenido con su mano izquierda sobre la rodilla, mientras que con 
la derecha estaría bendiciendo; la actual es de plata añadida en una 
fase más tardía. El libro está pintado y reproduce una encuaderna-
ción roja con decoración geométrica.

Algunos estudiosos incluyen la imagen de la Virgen de Guadalupe 
extremeña en el grupo de las vírgenes negras60, inspiradas en el Cantar 
de los Cantares, y sostienen que el rostro de la Virgen y del Niño tienen 
su faz ennegrecida intencionadamente en el momento de su ejecución. 
Otros investigadores reconoce que su rostro era claro y que el aspecto 
que presenta hoy se debe a que ha sufrido múltiples retoques, como se 
ha detectado con los rayos X61. La clara encarnación conservada en la 
parte más protegida de la imagen por las vestiduras, como es el borde 
del cuello de la Virgen en la zona del redondeado escote, nos hace 
pensar en la posibilidad de que el color original de la piel, tanto de 
la madre como del hijo, fuese clara y que se modificaría por el paso 
del tiempo, como se reconoce en algunos escritos antiguos y en otras 
recientes publicaciones62. Lo cierto es que en el siglo XVI ya presentaba 
una tez morena, como nos revela el padre Gabriel de Talavera en su 
crónica a finales de ese siglo: “El color es moreno, a causa de su mucha 

60	 GARCÍA, Sebastián. “Guadalupe: Santuario, monasterio y convento”. En: GARCÍA, 
Sebastián (Coord.), Guadalupe…, Op. cit., p. 14. 
61	 MONTES BARDO Joaquín. Iconografía…, Op. cit., p. 112. También en ANDRÉS 
GONZÁLEZ, Patricia. Guadalupe, un centro…, Op. cit., p. 27.
62	 RAMIRO CHICO, Antonio. “Nuestra Señora de Guadalupe, de patrona de Extremadura 
a Reina de las Españas”. En: XX Simposium Advocaciones Marianas de Gloria. San Lorenzo del 
Escorial: Instituto Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas, 2012, p. 508.



39

antiguedad, el rostro es muy hermoso, tan graue y perfecto que mues-
tra bien la majestad desta Señora: y quadeale muy bien a la letra lo que 
dize la Esposa: Aunque el color es algo tostado, el rostro es hermoso”63.

Parece que tanto la madre como el hijo ya estaban vestidos en el 
siglo XIV y es esta imagen la que será repetida en los retratos pin-
tados de la Virgen de Guadalupe extremeña. A mediados del siglo 
XVI, Pedro de Medina nos informa que la escultura estaba en medio 
del retablo del altar mayor y que estaba cubierta con una antigua 
vestidura de cendal que se remontaba a sus orígenes con la que per-
manecía siempre, sobre la que se disponían las preciosas ropas:

“Tiene el altar mayor un muy rico retablo, y en medio del esta el 
bulto de la santísima ymagen de nuestra señora la madre de Dios. Su 
figura es devotísima cuya vista pone el espíritu de muy gran devoción, 
y alegría espiritual, y tiene una vestidura de cendal con la qual se 
dize, que vino de Roma, y permanece siempre en un ser esta vestidura 
sobre la qual tiene vestidas otras ropas preciosissimas”64.

Algunos años después el padre Talavera completa la descripción 
al indicar que parecía más alta que lo que en realidad era y que lle-
vaba un rico cetro con piedras preciosas y ricas vestiduras:

“Tiene su sagrada estatura poco mas de una vara, haciéndola mas 
alta, al parecer, y vista de quien la mira, la peana en que está, y la 
corona que tiene […] Tiene esta santísima imagen al lado yzquierdo 
el niño Iesus, y con la mano derecha vn ceptro de oro, sembrado de 

63	 TALAVERA, Gabriel. Historia de … Op. cit., Libro III, Cap. VI, fol. 159.
64	 MEDINA, Pedro de. Primera y segunda parte de las Grandezas y cosas notables de 
España. Compuesta primeramente por el maestro Pedro de Medina, vezino de Sevilla y agora 
nuevamente corregida y muy ampliada por Diego Pérez de Messa, catedratico de Matematicas 
de la Universidad de Alcalá. Alcala de Henares: Iuan Gracian, 1590 (edición impresa en 
Sevilla año 1549), Cap. LXVI, fol. 185. Ejemplar digitalizado en: http://bibliotecadigital.
jcyl.es/es/consulta/registro.cmd?id=12981. [Fecha de acceso: 27 de noviembre de 2016].



40

Fig. 10. Dibujo sobre papel de la traza del retablo mayor de Guadalupe  
firmada por Juan Gómez de Mora en 1614. Biblioteca Nacional de España. 

Signatura DIB/16/34/2



41

hermosísimas piedras, en prenda y testimonio que es señora de todo 
lo criado. Son sus vestidos innumerables, y de valor inmenso”65.

Esta es la imagen que reprodujo el arquitecto Juan Gómez de Mora 
en la traza del nuevo retablo de la iglesia del monasterio de 1614, que 
fue inaugurado cuatro años después con la presencia del rey Felipe 
III, y también es la efigie que se mantendrá hasta mediados del siglo 
XVIII en las representaciones de los grabados, estampas66, medallas67, 
pinturas y esculturas y que se difundirá con gran proyección y conti-
nuidad a partir de finales del siglo XVI en América del Sur. En reali-
dad responde a la imagen propagada por el monasterio de Guadalupe, 
como se puede comprobar por el pequeño cuadro que forma parte de 
la colección de la Fundación Tatiana Pérez de Guzmán el Bueno. Es 
una obra de gran calidad realizada en el scriptorium guadalupense en 
la que se sigue la técnica de la iluminación.

La imagen de Santa María de Guadalupe de Extremadura  
en América y sus variantes.

Aunque la representación de la Virgen de Guadalupe en América 
del Sur es bastante fija, los estudios y las recientes publicaciones están 
aportando nuevas obras que permiten comprobar las variaciones 

65	 TALAVERA, Gabriel de. Historia de…, Op. cit., Libro III, Cap. VI, fols. 159 y 160.
66	 ANDRÉS GONZÁLEZ, Patricia. “Arte y devoción en la estampa guadalupense”. 
En: Actas del Simposium religiosidad popular en España. Nº 9, tomo II. San Lorenzo de El 
Escorial: Real Centro Universitario Escorial-Reina Cristina, 1997, pp. 107-134.
67	 En las excavaciones realizadas en 1957 en la iglesia de san Francisco de Santa Fe la 
Vieja (Argentina), bajo la dirección del doctor Agustín Zapata Gollan, se encontró en 
una tumba una medalla de la Virgen de Guadalupe, que pasó a formar parte de la colec-
ción del Museo Etnográfico y Colonial “Juan de Garay”, que puede ser datada de hacia 
el año 1600, localizándose otras medallas de la misma época en Santa Fe la Vieja. Cfr. 
BOLCATTO, Hipólito Guillermo. “La Virgen de Guadalupe en las ruinas de Santa Fe la 
Vieja”. Revista América (Santa Fe de la Vera Cruz), 15 (1999), pp. 217-236.



42

plásticas producidas en las representaciones de la Virgen de Guadalupe 
extremeña en el nuevo mundo68.

El modelo más extendido es el que deriva de los grabados realiza-
dos por Pedro Ángelo en los últimos años del siglo XVI, como ya ha 
sido señalado por varios autores en el caso de algunos ejemplos perua-
nos69 y colombianos70. 

Numerosos elementos formales se repiten tanto en las pinturas del 
virreinato de Perú como en los grabados de Pedro Ángelo que llegaron 
a América a través del libro del Padre Talavera que probablemente sir-
vieron como referencia a fray Diego de Ocaña cuando realizó las seis 
pinturas de la Virgen extremeña en tierras andinas, aunque en algunos 
casos, como hizo en la obra de iglesia de San Francisco de Potosí y la 
realizada en Sucre en 1601, incorpora como novedad el insertar en el 
lienzo las joyas regaladas por las damas y autoridades para dar lugar a 
una nueva representación de gran originalidad tal y como reconoce su 
creador: “cosa tan peregrina que en el mundo todo no ay”.

La Virgen extremeña figura en los dos grabados de Petrus Ángelus 
con una cónica túnica sobre la que va la capa que es más corta y 
volada que reproduce el llamado Manto Rico de la Comunidad71, 
costeado por los jerónimos en el siglo XVI72, en el que se utiliza-
ron diamantes, rubíes y perlas donados por Felipe II en 1588 para 

68	 ESTABRIDIS CÁRDENAS, Ricardo. “Perú, reino de María. La entronización de 
la Virgen de Guadalupe de Extremadura”, Revista Quiroga, Nº 12 (2017), pp. 2-16 y 
CONTRERAS-GUERRERO, Adrián. “’Verdaderos retratos de la Virgen de Guadalupe 
de Extremadura en Colombia”, Revista Quiroga, Nº 12 (2017), pp. 118-124.
69	 CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, Francisco Javier. “Origen del modelo 
‘guadalupano’ de las Vírgenes de Guadalupe del Perú”. Revista Guadalupe (Guadalupe), 
848 (2016), pp. 14-17. ESTABRIDIS CÁRDENAS, Ricardo. “Perú, reino de María…, 
Op. Cit. pp. 2-16.
70	 CONTRERAS-GUERRERO, Adrián. “’Verdaderos retratos’ …, Op. Cit., p. 118-124 
71	 ÁLVAREZ, Arturo. Guadalupe en la… Op. cit., p. 101.
72	 ACEMEL, Isidro y RUBIO, Germán. Guía ilustrada … Op. cit. , p. 135



43

Fig. 11. Grabado calcográfico del manuscrito Officium sabbathinum B[eatae] V[irginis] 
M[ariae] apud inclitam ipsius almae matris aedem ac sanctuarium toto terrarum Orbe 

miraculorum gloria clarissimum titulo de Guadalupe:ad modum festi Duplicis ritu perpetuo 
celebrandum : ex indulto et priuilegio sanctissimi Domini nostri Gregorii diuina Prouidentia 

Papae XIII ...per F. Gabrielem a Talauera (h. 1600). Biblioteca de Extremadura 
(Badajoz). FA-M 270. Foto: Biblioteca de Extremadura. Junta de Extremadura.



44

Fig. 12. Grabado publicado en la obra Historia de Nuestra Señora de Guadalupe, 
consagrada a la soberana magestad de la Reyna de los Ángeles, milagrosa patrona de este 

sanctuario, de fray Gabriel de Talavera. Toledo, Tomás de Guzmán, 1597. Biblioteca del 
Monasterio de Guadalupe (Cáceres). OFM. Lib. 231. Foto: Real Monasterio de Santa 

María de Guadalupe.



45

reparar el manto rico.73 El traje tenía el fondo bordado solamente 
de perlas por lo que ha sido calificado como una pieza “a medio 
camino entre la orfebrería y el textil”74. Según el estudio publicado 
por el marqués de Siete Iglesias el manto rico que se conserva en la 
actualidad se construyó y bordó en 1790 en el taller del monasterio, 
con las perlas y aljófar del manto rico de la comunidad que había 
sido realizado en 1551, que se enriqueció con el donativo dado por 
Felipe II en 158875. 

Un elemento constante en los grabados y en las pinturas andinas 
es que la cabeza de la Virgen está cubierta con un suave velo acam-
panado que cae hasta los hombros y que no tiene rostrillo, objeto 
que se introduce en las posteriores representaciones del siglo XVIII. 
También se repite el modelo de la corona de la madre y del hijo, así 
como el cetro que lleva en la mano derecha la Virgen, que descri-
bió el padre Talavera realizado de oro con hermosísimas piedras. Se 
imitan en ocasiones los collares que caen del hombro sobre el pecho 
y, singularmente, el modelo de la vestimenta de María. Con este 
manto están representadas gran parte de las imágenes de la Virgen 
de Guadalupe de Extremadura existentes en América del Sur, incor-
porándose a veces al lienzo perlas y piedras preciosas siguiendo el 
modelo de las obras realizadas por el padre Ocaña en Lima76, en 

73	 FLORIANA CUMBREÑO, Antonio. “Telas, bordados y ornamentos jerónimos del 
Monasterio de Guadalupe”. En: Studia Hieronyminana. Madrid: Ribadeneyra S.A., 1973, 
Tomo II, p. 292.
74	 ARBETETA MIRA, Letizia. “El alhajamiento”… Op. cit., p. 102.
75	 MARQUÉS DE SIETE IGLESIAS. “Los mantos ricos de Nuestra Señora Santa 
María de Guadalupe”, Revista Guadalupe (Guadalupe), 1970. Cfr. PIZARRO GÓMEZ, 
Frco. Javier. “El taller de bordado de Guadalupe”. En: GARCÍA, Sebastián. Guadalupe… 
Op. cit., p. 371.
76	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 58 r.



46

Potosí77 y en Sucre78, o se imitan con relieves y policromía, como se 
hizo en el lienzo conservado en el Museo de Osma79.

La manera de sostener a su hijo asimismo es común en las repre-
sentaciones, ya que la figura aparece en actitud frontal desplazado en 
el lado izquierdo de la Virgen. El niño está vestido con un manto 
triangular, coronado, y bendice con la mano derecha mientras que en 
la otra sostiene la bola del mundo, conforme es descrito en el texto del 
padre Talavera de finales del siglo XVI. 

Sigue este modelo con gran precisión el lienzo que estuvo expuesto 
en un salón anexo a la nueva parroquia de Santa Teresita del Niño 
Jesús de Lima (Perú), procedente del colegio de san Buenaventura de 
Guadalupe80, que en el año 2013 fue restaurado y trasladado al Museo 
Arzobispal de Lima y que, a juicio del profesor Estabridis, es la imagen 
que pintó fray Diego de Ocaña81. Con estas características se repro-
duce la imagen de la Virgen extremeña en sendas obras realizadas en 
los talleres cuzqueños para algunos conventos franciscanos de Bolivia 
y de Perú; una de ellas está en el Museo de San Francisco de La Paz 
(Bolivia), firmada por Gregorio Gamarra en 160982, y la otra en la 
Recoleta franciscana de Cuzco (Perú), fechada en 161483. También en 
el lienzo que forma parte de la colección del Museo Pedro de Osma 
de Lima (Perú) desde 196484, así como en el conservado en la iglesia 

77	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 150 r.
78	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 119 r.
79	 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “Perú, reino de María…”, Op. Cit., p. 12.
80	 Ibíd., pp. 112-113.
81	 ESTABRIDIS CARDENAS, Ricardo. “Perú. Reino…”, Op. Cit., p. 11.
82	 ÁLVAREZ, Arturo. Guadalupe en la… Op. cit., p. 153. MESA, José de y GISBERT, 
Teresa. “Nuevas obras y nuevos maestros en la pintura del Alto Perú”. Anales del Instituto 
de Arte Americano e Investigaciones Estéticas (Buenos Aires), 10 (1957), pp. 12-16.
83	 ÁLVAREZ, Arturo. Guadalupe en la… Op. cit., pp. 101-103. CAMPOS, Francisco 
Javier. “Origen del modelo…”, Op. cit., pp. 14-17.
84	 ÁLVAREZ, Arturo. Guadalupe en la… Op. cit., pp. 113-114.



47

museo de santa Clara de Bogotá (Colombia), y también en ejemplos 
difundidos en España, como el cuadro conservado en la Fundación 
Tatiana Pérez de Guzmán el Bueno.

Fig. 13. Virgen de Guadalupe. Museo de San Francisco de La Paz (Bolivia). Gregorio 
Gamarra, 1609. Foto: Rafael López Guzmán.



48

Fig. 14. Virgen de Guadalupe con San Jerónimo y San José con el Niño de la Fundación 
Tatiana Pérez de Guzmán el Bueno (Madrid).  

Foto: Fundación Tatiana Pérez de Guzmán el Bueno



49

Fig. 15. Virgen de Guadalupe en el Museo de Santa Clara de Bogotá (Colombia).  
Foto: Adrián Contreras-Guerrero



50

En algunas pinturas se repiten con gran fidelidad la peana sobre 
la que estaba la Virgen. El modelo más frecuente sigue la imagen del 
grabado calcográfico de la crónica del padre Talavera, en el que se 
representa un pequeño retablo con la imagen sobre una peana con la 
creciente luna a sus pies y un querubín en el centro, incorporándose 
dos ángeles arrodillados en la parte inferior y una cartela con una ins-
cripción en el medio85. Otros dos ángeles se disponen en los extremos 
superiores retirando las pesadas cortinas conforme a la representación 
del grabado. El conjunto responde en buena medida a la descripción 
facilitada por el padre Talavera:

“Y para mayor muestra de la que tiene, se leuanta en vn hermoso 
throno, acompañada de Ángeles que la veneran, y respectan, como 
Reyna suya. Y assi le quadra bien el ceptro y corona que tiene, pues 
como Señora de todo lo criado, esta a la mano derecha de su hijo, 
vestida del oro purísimo de la inmortalidad, sembrada su ropa de los 
clarisimos diamantes de la luz que eternamente goza”86. 

Sigue este modelo las dos obras de los talleres cuzqueños, localiza-
das en La Paz y Cuzco, aunque llevan distinta inscripción en la car-
tela, “MONSTRA TE ESSE MATREM”, en el lienzo de 1614 de la 
Recoleta franciscana de Cuzco, y “NUESTRA S. DE GUADALUPE” 
en el realizado por Gregorio Gamarra para el antiguo convento de San 
Francisco. En el lienzo del limeño Museo Pedro de Osma se añade en 
la cartela: “MILAGROSA SEÑORA VIRGEN DE GVADALVPE”.

El otro modelo procedente del segundo grabado firmado por Petrus 
Angelus en la parte inferior, representa el trono sin la luna pero con los 
angelotes que sostienen una cartela en la que se identifica la imagen: 

85	 “SOLVE VINCLA REIS/PROFERT LVMEN CECIS/MALA NOSTRA PELLE/
BONA CVNCTA POSCE”.
86	 TALAVERA, Gabriel de. Historia… Op. cit., Libro III, Cap. XVIII, fol. 186 vto.



51

“S. MAR. D. GVADAL”87. Los grabados del siglo XVIII presentan 
dos modelos de pedestales más ricos y complicados88. 

Este retrato de la Virgen de Guadalupe de Extremadura se man-
tiene en algunos cuadros devocionales que fueron encargados por los 
españoles asentados en el Nuevo Mundo, especialmente por los extre-
meños, que aparecen retratados junto a ella. Un interesante ejemplo 
en el que se repite esta iconografía mariana es el cuadro localizado en 
la capilla del Colegio Sagrado Corazón de Jesús de Sucre en el que se 
incorpora en la parte baja del lienzo como donantes el matrimonio 
formado por Francisco de Orellana y María de Mendoza acompaña-
dos del escudo con sus armas familiares que nos ha permitido identifi-
car quiénes encargaron la obra. El extremeño había obtenido licencia 
en 1566 para trasladarse a Perú, con su esposa y sus cinco hijos, y se 
convertirá el año siguiente en el rico heredero de Rodrigo de Orellana 
al recibir la encomienda de Tiquipaya (Bolivia), en el valle bajo de 
Cochabamba89.

Otro ejemplo es el óleo sobre lienzo de la Colección de la 
Archidiócesis de Bogotá en el que aparece el donante Francisco Dávila 
Maldonado y Orozco. Una inscripción que recorre la parte inferior del 
cuadro identifica al personaje con quien fuera miembro el cabildo ecle-
siástico de Santafé en la segunda mitad del siglo XVII. Esta obra y otras 
conservadas en Colombia, analizadas por el investigado Contreras-
Guerrero en otro capítulo de esta edición, como la conservada en el 
Seminario Mayor de Bogotá o en el antiguo convento de Santa Clara 

87	 En el borde inferior del grabado figura la inscripción: “SOLVE VINCLA REIS, 
PROFER LUMEN COECIS/ MALA NOSTRA PELLE, BONA CVNCTA POSCE”
88	 ANDRÉS GONZÁLEZ, Patricia. Guadalupe, un centro… Op. cit., p. 318.
89	 PRESTA Ana Mª. “Estados alterados. Matrimonio y vida maridable en Charca temprano-
colonial”. Población y Sociedad. (San Andrés de Tucumán), Vol. 18, 1 (2011), pp. 93 y 94. 
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1852-85622011000100003 
[Fecha de acceso: 1 de febrero de 2017].



52

Fig. 16. Virgen de Guadalupe con donantes. Posiblemente Francisco de Orellana  
y María Mendoza. Foto: Rafael López Guzmán.

la Real de Tunja, tiene la peculiaridad de reproducir la escultura de 
la Virgen de Guadalupe que se veneraba en el monasterio de Santa 
Inés de la capital neogranadina que presentaba algunas interesantes 
variaciones desde el punto de vista iconográfico porque: “Todos estos 
verdaderos retratos se pueden considerar como “copias de copias” ya 



53

que reproducen pictóricamente no a la Virgen de Guadalupe original, 
es decir, la que estaba en Extremadura, sino las de sus réplicas situa-
das en templos neogranadinos”. Estas representaciones tienen como 
novedad que la Virgen se cubre con “sombreros mulatos rematados en 
penachos de palmera” y está tocada con la mantilla criolla, testimonio 
del “sincretismo artístico y devocional producido en las representacio-
nes colombianas”90.

Los tipos iconográficos localizados en América del Sur se amplían 
con el grupo de cuadros en los que se incorpora en los márgenes del 
lienzo la leyenda narrada en las crónicas jerónimas, enmarcando la 
efigie de la Virgen extremeña que fue difundida por los grabados de 
Petrus Ángelus. Esta variante responde a la traslación plástica de una 
modalidad de las producciones historiográficas de larga tradición lati-
no-cristiana, la brevitas selectiva91, al presentarse una selección de los 
hechos narrados en las crónicas con una finalidad testimonial provi-
dencial. En ellos se recoge que la imagen de la Virgen ha hecho mila-
gros incluso antes de llegar al lugar donde después recibió culto, como 
ha señalado el profesor Sánchez Salor: ”hizo uno en Bizancio; otro en 
Roma, de donde alejó una peste; y otro en el mar, donde aplacó una 
tempestad”92.

Las pinturas localizadas en la antesacristía de la iglesia de San Agustín 
de Bogotá y en New Orleans Museum of Art (EE.UU.), realizadas a 
principios del siglo XVII por talleres granadinos, repiten el esquema y 
las escenas por lo que hay que pensar en la divulgación del programa 
a través de las estampas. La reproducción cronológica se desarrolla 
mediante un peculiar sistema narrativo al seguirse el modo bustrófedon 

90	 CONTRERAS-GUERRERO, Adrián. “’Verdaderos retratos’…, p. 121.
91	 SÁNCHEZ SALOR, Eustaquio. “Historiografía Latino-Cristiana. Principios”. En 
Nec mora nec requies. Selección de artículos de Eustaquio Sánchez Salor, Cáceres, Universidad 
de Extremadura (1917), pp. 175-180.
92	 SÁNCHEZ SALOR, Eustaquio. Guadalupe, leyenda …, Op. Cit., p. 129.



54

para leer la historia que comienza en el ángulo inferior derecho y se desa-
rrolla hasta llegar al lado contrario del lienzo con tres representaciones: 
el traslado de la imagen de Bizancio a Roma, la procesión que el papa 
Gregorio Magno hizo en Roma con la sagrada imagen para que cesara 
la peste en el año 592 y el viaje de la venida de la Virgen a España por 
mar como regalo del papa a San Leandro de Sevilla. Sobre esta escena 
continúa la narración ascendiendo por los laterales del cuadro alternati-
vamente de izquierda a derecha y de derecha a izquierda. En este marco 
se suceden seis escenas que narran la llegada de la milagrosa imagen a 
Extremadura traída por clérigos sevillanos según se dice en la cartela 
explicativa de la misma “la dejaron en un lugar escondido huyendo por 
miedo a los moros”, el prodigioso suceso de la revelación al vaquero 
cacereño Gil Cordero, el milagro de la resurrección del hijo del pastor y 
el descubrimiento de la imagen para concluir con dos escenas en las que 
se representa la devoción y patrocino del rey Alfonso XI a la Virgen de 
Guadalupe. Finaliza la narración con tres escenas situadas en el borde 
superior del lienzo que, de derecha a izquierda, reproducen tres milagros 
porque, como dice el padre Talavera al inicio del libro quinto de su obra, 
los prodigios y los milagros son “una de las cosas que más ilustran y 
engrandecen este sanctuario”93. Las dos primeras pertenecen al nutrido 
grupo de milagros que se refieren a la liberación de los cautivos de tierras 
de los moros por la intervención de la Virgen de Guadalupe y el tercero 
a la curación de un niño a quien un carro le había partido la cabeza.

Parece que fueron excepcionales las esculturas en la que se reprodujo 
la imagen de la Virgen con los mantos, como figura en las comentadas 
pinturas, porque las obras conservadas manifiestan que fue más habitual 
que las tallas se cubrieran con los ropajes, como señala el mismo Diego 
de Ocaña en la crónica: “…y con la imagen no se gasta nada porque la 
hize pintada con essa consideración con tantas perlas y pieças de oro 

93	 TALAVERA, Gabriel de. Historia… Op. cit. Libro V, fol. 228.



55

sobrepuestas que es mas curiossa que si fuesse de bulto porque no tuvie-
sen achaque de mandar para mantos ni para sayas destas limosnas…”94. 
No obstante, nos han llegado algunos interesantes ejemplos, tanto en 
América como en España, en los que se repite la imagen de la Virgen 
extremeña de los grabados y en las pinturas ya comentadas. En el caso 
americano los investigadores Pacheco Bustillos y Contreras-Guerrero en 
los dos últimos capítulos de esta monografía analizan, respectivamente, 
la figura de piedra del siglo XVII que preside el remate superior de la 
portada del templo de Guápulo (Ecuador) y la escultura de madera 
tallada y policromada que se conserva en el Palacio Arzobispal de Ibagué 
(Colombia). En la ciudad de Cáceres (España) se conocen dos ejempla-
res con estas características. Una de ellas es la escultura de terracota con-
servada en la hornacina de la portada de la ermita de Nuestra Señora de 
Guadalupe, que también es conocida como del Vaquero, que se levantó 
en el siglo XVII en el solar de la casa en la que había vivido el pastor 
cacereño Gil Cordero cuando se le apareció la Virgen de Guadalupe. La 
segunda imagen está conservada en el palacio cacereño de los Vizcondes 
de Roda, patronos de la Virgen del Vaquero95. Una última obra que 
muestra la diversidad de opciones estéticas es la escultura que se con-
serva en el Museo de Arte Sacro de la Universidad Federal de Bahía en la 
ciudad brasileña de Salvador de Bahía. Se trata de una talla de madera 
policromada y dorada de fines del siglo XVI, procedente de la catedral 
de la ciudad, que en 1671 se va a recubrir con un armazón de plata 
que cubre tanto la peana como los textiles que son imitados en la labor 
de repujado del metal, dejando solo las manos y los rostros del ángel, 
Jesús y la Virgen en su original de madera96.

94	 Manuscrito de fray Diego de Ocaña, fol. 150 r.
95	 MONTES BARDO, Joaquín. Iconografía… Op. cit., lám. IV.
96	 Agradecemos a Isabela Marques Leite de Souza, coordinadora del Museo de Arte 
Sacra las facilidades para el conocimiento de esta obra.



56

Fig. 17. Ermita de Nuestra Señora de Guadalupe o del Vaquero de Cáceres. Detalle 
de la portada con la escultura de la Virgen de Guadalupe en terracota conservada en la 

hornacina. Foto: Pilar Mogollón Cano-Cortés.

Este acercamiento comparativo entre la imagen matriz del monas-
terio de Guadalupe y las diversas opciones realizadas en América del 
Sur permite valorar la devoción que se desarrolló, sobre todo, en los 
territorios andinos, lo que se plasmó en las múltiples pinturas que 
se hicieron y se siguen realizando. Devoción que, hoy día, tiene su 
máxima expresión en el patronazgo que sigue ejerciendo sobre la ciu-
dad de Sucre, antigua cabecera de la Audiencia de Charcas. 



57

Fig. 18. Talla de la Virgen de Guadalupe. Museo de Arte Sacro de la Universidad 
Federal de Bahía. San Salvador de Bahía (Brasil). Foto: Claudiomar Gonçalves, 2012.



58

A modo de coda, señalaremos que la Virgen de Guadalupe de Sucre, 
obra artística concebida por el fraile andariego, Diego de Ocaña, era 
valorada por los autores del catálogo de una exposición sobre su ico-
nografía celebrada en Sucre en el año 2005, en comparación con las 
otras advocaciones del mismo nombre, de la siguiente forma: “Esta 
imagen enjoyada, es una de las más famosas. En antigüedad le gana la 
de Extremadura, en veneración y enigmática la de México, pero la más 
fabulosa por su riqueza es la que se venera en Sucre-Bolivia”97.

97	 AA.VV. Virgen de Guadalupe. Patrona de Sucre, Op. cit. p. 22. 



59

L A ENTRONIZ ACIÓN DE L A VIRGEN DE 
GUADALUPE DE EXTREMADURA EN PERÚ

Jorge Ricardo Estabridis Cárdenas 
Universidad de San Marcos de Lima

Introducción

En el proceso de evangelización de tierras americanas, la virgen 
María reinó desde sus inicios y dio lugar al proceso de sincretismo 
con la cosmovisión andina de la gran madre tierra que alimenta, da 
vida y protege1. Ello justifica la cantidad de santuarios en su honor 
levantados en el Nuevo Mundo, los que gozaron de gran fama al trans-
cender tierras y mares, multiplicando sus advocaciones. Es así como 
en el Perú, al igual que en otros lugares de las tierras conquistadas, sus 
denominaciones originales se transforman de una Virgen Candelaria a 
una de Copacabana o de Cocharcas y de una Virgen del Rosario a una 
Virgen de Pomata, por citar algunos ejemplos2. 

Al considerar los límites geográficos del Perú Republicano, pode-
mos afirmar que la otrora fama de sus santuarios marianos, con el 

1	 Una versión anterior de este texto se publicó en “Quiroga. Revista de Patrimonio 
Iberoamericano” nº 12 (2017), pp. 6-12. 
2	 VARGAS UGARTE, S.J., Rubén. Historia del culto de María en Iberoamérica y de sus 
imágenes y santuarios más celebrados. Buenos Aires: Editorial Huarpes S.A. 1947. También 
ver. ESTABRIDIS CÁRDENAS, Ricardo. “La mamacha candelaria en el arte colonial 
peruano”. En: SEQUILAO Año II. Nº 4-5 Lima, 1993, pp. 71-83. ESTABRIDIS C. R.: 
Mater Admirabilis. La devoción mariana en el Perú. Lima: Edit. BCP, 1999.



60

paso de los siglos, ha disminuido notablemente si los comparamos 
con los de Copacabana en la actual Bolivia o el de Guadalupe en 
México. Es en base a ello que deseamos destacar, en primera ins-
tancia, uno olvidado en la costa norte peruana, que diera origen a 
un pueblo que lleva su nombre: Guadalupe, sembrado en fechas 
tempranas a raíz de la llegada de una escultura de la Virgen de 
Guadalupe de Extremadura, realizada por un escultor sevillano y 
traída al Perú en el siglo XVI.

Los cronistas y la escultura de la Virgen de Guadalupe  
de Pacasmayo

Las primeras noticias documentales nos la alcanzan dos cronistas 
uno de ellos fray Diego de Ocaña de la orden de los jerónimos y el 
segundo, Antonio de la Calancha, fraile de la orden de San Agustín. 
Ocaña, de quien nos ocuparemos más adelante al estudiar sus obras 
pictóricas, en su periplo por el Nuevo Mundo pasó por el santuario de 
Pacasmayo en setiembre de 1599, poco tiempo antes de que termine la 
tercera década de la instauración del culto de la Virgen de Guadalupe 
en una Casa a cargo de los padres agustinos, en el lugar donde surgió 
el pueblo que lleva su nombre en la costa norte peruana, perteneciente 
al departamento de La Libertad. De su pluma nos dejó lo siguiente: 

“A 28 de setiembre, un día en la tarde partí de Saña para la casa 
de Guadalupe, que habrá ocho leguas de arenales hasta dos leguas 
antes de la casa, que hay un monte de guarangos, o algarrobos por 
otro nombre. Y llegué otro día a romper del alba, víspera de nuestro 
glorioso padre san Jerónimo a nuestra señora de Guadalupe, donde 
recibí consuelo espiritual en pensar que estaba en la casa de nuestra 
Señora. Y los padres, que son del hábito de san Agustín, me recibieron 



61

muy bien y me mandaron que celebrase las vísperas y otro día la misa 
por ser fiesta de nuestro padre y yo fraile de su hábito”3.

“Hay en esta casa muchos frailes y después de la casa de Lima es la 
mejor de toda la provincia. Está muy bien labrada; tiene dos claustros 
grandes, y buenos jardines y generales donde leen las artes. Tiene la 
casa mucho término y muchas y muy buenas haciendas, las cuales dejó 
un vecino de aquel pueblo de indios que allí está, para que hiciesen 
allí aquella casa de nuestra señora de Guadalupe. La imagen trajeron 
de España. Es pequeña y no tan morena como la de nuestra casa de 
España. Y hace muchos milagros y tienen con ella mucha devoción, y 
cuando la enseñan a los pasajeros, es con mucha devoción porque para 
quitarle y correr los velos, salen de la sacristía los frailes encendidos y 
vestidos de dalmáticas y el preste con capa; y mientras quitan los velos, 
tañen los indios las chirimías y repican las campanas y el preste inciensa 
la imagen con mucha devoción, lo cual se hace todas las veces que la 
enseñan de la manera que queda dicho, a cierta hora del día después de 
vísperas, para la cual hora está la gente que quiere ver la imagen junta; 
y les dan mucha limosna, y los frailes, a imitación de España, hospedan 
a los pasajeros y les dan de comer, y en particular hospedan dentro del 
convento a toda la gente principal que por allí pasa”4. 

Por su parte fray Antonio de la Calancha, quien estuvo en esta Casa 
de su orden en los primeros años del siglo XVII, nos relata detallada-
mente en su crónica los acontecimientos que dieron lugar a que se tra-
jera de España una escultura de esta advocación a tierras peruanas en 
fechas tan tempranas. El gran gestor fue el capitán sevillano Francisco 
Pérez Lezcano, de larga estirpe, que estuvo presente en la toma de 
Cajamarca y después se estableció en Trujillo. Nos dice Calancha: “Por 
feudatario de Cherrepe i señor de Pacasmayo, debía azer su vecindad en 

3	 ALVAREZ, Arturo. Un viaje fascinante por la América Hispana del siglo XVI.(trans-
cripción y notas del manuscrito original de Diego de Ocaña en la Universidad de Oviedo) 
Madrid, Edit. STVDIVM, 1969, p. 53.
4	 Ibídem, p. 54.



62

la Ciudad de Trugillo, aquí le estimavan unos por su afabilidad, otros por 
sus beneficios, los pobres umildes por su anparo, i los nobles i ricos por sus 
correspondencias i cortesías; con esto he dicho que avía de tener émulos su 
embidia i contrarias voluntades su estimación…..”5.

Esa envidia principalmente emanaba del Corregidor de Trujillo 
Jerónimo Benel y de otros habitantes de Pacasmayo, quienes lo acu-
saron injustamente de pegar escritos difamatorios en las puertas de 
familias honradas. En prisión, condenado a muerte se encomendó a 
la Virgen de Guadalupe, la extremeña, como nos relata Calancha:”Izo 
voto a esta Señora, i Divina protectora, que si le librava de aquella 
muerte, pasaría a España, i traería del original de Guadalupe un verda-
dero retrato, que fuese venerado, i servido en su valle de Pacasmayo….”6.

El milagro se hizo al descubrirse al verdadero culpable, lo que le 
dio la libertad. No pasó mucho tiempo y Lezcano se dispuso a cumplir 
su promesa, viajó a Extremadura en compañía de su esposa Luisa de 
Mendoza y pidió permiso a los padres jerónimos para que le permi-
tiera sacar una copia de su venerada imagen patrona. Así lo cita el cro-
nista: “Atendiendo a todo le concedieron licencia, que un entallador, que 
trujo consigo de Sevilla, onbre primero en aquel arte, ejecutó con primor, 
i sacó en breve con igualdad”.

“A esta Reyna de quantos Dios a criado puso el año de 1562, el fiel 
devoto i agradecido caballero en una Capilla de un guerto suyo, con el 
adorno más aliñado que pudo su deseo, mientras fabricava otra más 
decente a su devoción” 

7.

5	 PRADO PASTOR, Ignacio. Crónica moralizada de Antonio de la Calancha (1638). 
(Estudio crítico, notas y bibliografía). Lima: Edit. UNMSM, 1977, pp. 1251 y ss.
6	 Ibídem.
7	 Ibíd. También ver: SAN JOSEPH, Francisco de. Historia Universal de la primitiva y 
milagrosa imagen de Ntra. Señora de Guadalupe. Fundación, y Grandezasde su SantaCasa, 
y algunos d elso milagros que ha hecho en este presente siglo. Madrid: Antonio Marín, 1743, 
p. 173, se menciona que la: “labro un Escultor famoso que traxo consigo de Sevilla”.



63

A decisión de Lezcano, el 6 de junio de 1563, la orden agustina 
tomó posesión de la imagen a través del padre Fray Luis López, hono-
rable catedrático sanmarquino8, quien llegó a ser obispo de Popayán 
y Quito y arzobispo de Charcas, en tiempos del Padre Provincial Fray 
Pedro de Cépeda.

Aunque los escritos hipérboles de los cronistas no podemos tomar-
los al pie de la letra, nos sirven de puntos de referencia para pregun-
tarnos ¿quién sería ese escultor destacado de la Sevilla del siglo XVI? 
Asimismo, al ver la imagen conservada a la fecha, ¿hasta qué punto fue 
tallada con igualdad a la extremeña?

El contexto artístico de la escultura de la Virgen de 
Guadalupe de Pacasmayo

Entre los investigadores del arte de la escultura sevillana, en su 
relación con tierras del virreinato peruano, uno de los más prolíficos 
historiadores fue Jorge Bernales Ballesteros, seguido después de su des-
aparición por Rafael Ramos Sosa, entre otros, los que han dado luces 
sobre la estrecha relación que tuvimos con la ciudad del Betis, desde 
fechas tempranas del siglo XVI.

En primera instancia debemos sopesar que por estas épocas, las razo-
nes del monopolio comercial convertirían a Sevilla en centro de expor-
tación de obras de arte e Indias en un mercado atractivo para los artistas 
radicados en ella. Ello y la casi inexistente actividad de escultores en las 
primeras décadas en tierras americanas, para satisfacer las necesidades 
evangelizadoras de las órdenes religiosas, darían el campo más propicio.

8	 ESTABRIDIS CÁRDENAS, Ricardo. “Los gestores de la cultura peruana en la pina-
coteca del Museo de Arte de San Marcos”. En: Retratos Siglos XVI-XX. Lima: Edit. Museo 
de Arte. Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 2009, pp. 17-31.



64

El siglo XVI lo consideramos como una centuria que se inicia con 
la expansión de formas italianas renacentistas a otros lugares de Europa 
y que en lo personal nos resulta difícil de ponerle el sello de estilo rena-
centista, sobre todo en España, ya que en ella se entremezcla con el 
arte manierista y la larga tradición hispano flamenca, dando por resul-
tado un arte particular, marcado por la religiosidad que se acrecienta 
por el Concilio de Trento, avanzado el siglo. Si seguimos la periodiza-
ción tradicional del arte del siglo XVI en España que anota Bernales, 
tendríamos que considerar tres momentos, el primero correspondería 
a la introducción del arte italiano del renacimiento que convive con el 
gótico y el mudéjar; un segundo momento, el de la fusión de lo rena-
centista con el gótico y uno tercero que llevaría el sello de manierista. 
Puede conllevar un carácter didáctico para la docencia, pero a su vez 
creemos que resulta difícil o forzado si lo aplicamos al aspecto pura-
mente formal escultórico9.

Trataremos de centrarnos en analizar el contexto de la actividad 
escultórica en Sevilla en la segunda mitad del siglo XVI, ya que la 
obra de arte que nos ocupa, conservada en Pacasmayo, llegó al Perú 
en 1560. Sólo destacaremos principalmente a aquellos escultores que 
están documentados con envíos hechos a la Ciudad de los Reyes.

El escultor flamenco Roque de Balduque, documentado en Sevilla 
entre 1530 y 1561, llamado por Hernández Díaz “imaginero de la 
Madre de Dios”, dado que crea un tipo iconográfico de la Virgen 
María con el Niño, de ligeros canon alargado y flexión en una pierna, 
los que marcan los pliegues de sus vestiduras, rostro nórdico de fac-
ciones que expresan serenidad, formas que repetirá constantemente 
en una gran cantidad de ejemplares, que serán modelo o fuente de 
inspiración para muchos seguidores. En base a estudios de Bernales, 

9	 BERNALES BALLESTEROS, Jorge. “La escultura en Lima siglos XVI-XVIII”. En: 
La Escultura en el Perú. Lima: Edit. Banco de Crédito del Perú, 1991, p. 5.



65

se puede afirmar que el escultor flamenco hizo para el antiguo retablo 
funerario del fundador Francisco Pizarro, en la Catedral de Lima, una 
Virgen con el Niño encargada por su hija doña Francisca Pizarro. La 
obra llegó al Perú en 155410. No fue la única escultura mariana que 
hizo Balduque para Lima, ya que se conserva en la iglesia de los domi-
nicos a la titular de esta orden, que diera incluso el nombre oficial a 
este conjunto arquitectónico, la Virgen del Rosario, obra realizada en 
1558 para la cofradía de los españoles11. 

Otro de los grandes escultores de España en estas épocas es Juan 
Bautista Vázquez el Viejo, nacido en Salamanca en 1510 y activo en 
Sevilla desde 1561 hasta 1589. La escuela castellana de la que procede, 
juega un papel importante en la formación de la escuela sevillana, con 
cánones y formas más romanistas12. Su admiración por Miguel Ángel 
es latente en muchas de sus obras a las que el transforma en una sensi-
bilidad más hispana, como se aprecia en su Virgen de las Fiebres de la 
iglesia de Santa María Magdalena de Sevilla. Este insigne escultor no 
escapó a los encargos para América, como lo demuestra un contrato 
de 1582 para que realice el Retablo de la Virgen del Rosario de la 
iglesia de los dominicos de Lima, obra perdida y de la cual se conser-
van partes en un retablo posterior, según algunos estudiosos13. Solo 
destacaremos de Vázquez una Virgen educando al Niño, relieve en 

10	 BERNALES BALLESTEROS, Jorge. “Esculturas de Roque de Balduque y su círculo 
en Andalucía y América”. En: Anuario de Estudios Americanos. Tomo XXXIV, (1977), 
p. 362 (La citada obra que desde el siglo XIX ocupaba el Retablo Mayor de la Catedral 
de Lima, desde 1985 en que fue bautizada por el Papa Juan Pablo II como la Virgen de la 
Evangelización, se conserva en el retablo lateral de la nave del evangelio, otrora dedicado 
a la Inmaculada Concepción).
11	 Ibídem, p. 365.
12	 GARCÍA GAINZA, Concepción. “La escultura de los dos primeros tercios del siglo 
XVI”. En: Historia del Arte Hispánico III. Renacimiento. Madrid: Edit. Alhambra, 1980, 
pp. 137-157.
13	 CHICHIZOLA DEBERNARDI, José. El Manierismo en Lima. Lima: Pontificia 
Universidad Católica del Perú, 1983, p.93.



66

blanco de clara influencia miguelangelesca, acertadamente atribuido 
a su gubia, conservada en la Casa de Riva Agüero de la Pontificia 
Universidad Católica, bautizada por el claustro como la Rectora 14. 

Uno de los discípulos y colaboradores más destacados que tuvo 
Juan Bautista Vázquez fue Gerónimo Hernández, nacido en Ávila 
hacia 1540, quien iniciaría su formación plástica en el taller de 
Vázquez en 1555. En opinión de Jesús Palomero Páramo15, ambos 
escultores se establecerían en Sevilla hacia 1560. Hernández ya 
definirá plenamente el modelo sevillano de vírgenes que iniciara 
Balduque y que evolucionara en Vázquez el Viejo, hasta llegar a 
su gubia donde la relación sensible materna filial entre María y el 
Niño Jesús se hace palpable en sus posturas. Buenos ejemplos de 
ello los encontramos en las esculturas de la Virgen de la Granada de 
Guillena, la Virgen de Santa Cruz de Écija o la Virgen con el Niño 
de la iglesia del Salvador de Carmona.

La Virgen de Guadalupe llamada “La Chapetona”

En el contexto formal de las obras de Gerónimo Hernández se 
perfilan las imágenes marianas en la Sevilla de la segunda mitad del 
siglo XVI, época en la que se encontraría el aún anónimo escultor 
de la Virgen de Guadalupe que encargara el capitán Pérez Lezcano, 
conservada en el pueblo de Guadalupe en Pacasmayo (Perú), desde 
1560, llamada “la Chapetona”, en alusión a cómo eran denominadas 
las mujeres blancas venidas de España. 

14	 SCHENONE, Héctor. “Esculturas españolas en el Perú siglo XVI”. En: Anales del 
Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas. Nº 14 Buenos Aires, (1961), p. 60. 
BERNALES, J. Op. Cit, 1991, p. 36.
15	 PALOMERO PÁRAMO, Jesús Miguel. Gerónimo Hernández. Arte Hispalense, 
Sevilla: Edit. Excma. Diputación Provincial de Sevilla, 1981, p. 21.



67

Fig. 1 y 2. Virgen de Guadalupe de Pacasmayo (Perú). La Chapetona. Anverso y reverso.

La escultura responde a una Virgen de pie con el Niño Jesús en 
brazos, tallados en cedro en una sola pieza, con rostros de finas fac-
ciones, los ojos grandes y los labios pequeños. El rostro de la madre 
de Dios está enmarcado en una cabellera oscura con toca ceñida hacia 
atrás, viste túnica rosa purpúrea estofada con suaves diseños en volutas 
y manto azul, igualmente estofado, con orla carmín que aún se con-
serva, aunque recortado en la caída del torso, donde se curva sin gran 



68

ampulosidad sobre la pierna ligeramente flexionada y deja ver los finos 
esgrafiados en volutas y follajes a pincel alzado. La vuelta del manto 
en tono marfil con esgrafiados y florecillas que a nuestro parecer ha 
sido repintada. El Niño Jesús, tallado en la misma pieza, abraza cari-
ñosamente a su madre a la que aproxima su rostro. Viste solo un paño 
blanco estofado y martillado y sus cabellos cubiertos con pan de oro.

Todo lo expuesto en caracteres formales confirman la relación 
establecida con los tratamientos dados a las esculturas de la época en 
Sevilla, bastaría solo comparar los acabados de “la Chapetona” con la 
Virgen de la Evangelización mencionada líneas atrás.

Esta imagen de la Virgen de Guadalupe de Pacasmayo sufrió, como 
muchas otras en el Perú, las transformaciones de los gustos locales que 
mutilaron algunas partes de su vestuario tallado, para poder vestirlas con 
ricas telas y darle la acostumbrada composición triangular, tal como se 
aprecia en la actualidad, no solo en ella, sino en todas las imágenes de esta 
advocación pintadas por Diego de Ocaña, Gregorio Gamarra y otros.

La escultura traída por Perez Lezcano a Pakatnamú, nombre origi-
nal de Pacasmayo, aún se conserva y es diferente en su composición a 
la extremeña, se encuentra de pie y no sedente como la obra románica 
del siglo XII conservada en Cáceres. Según los estudiosos especialistas 
en la historia de la imagen de la patrona española, los padres jeróni-
mos que la conservaban bajo su custodia en Extremadura eran muy 
celosos y no permitían que se hagan copias talladas, ello explicaría 
las dificultades del escultor sevillano para conseguir una copia exacta; 
asimismo, nosotros consideramos explicable que los estilos originales 
de las advocaciones se transformen en el tiempo y que el artista ade-
cue la imagen a su época, sin que pierda su denominación. Es posi-
ble comprobar lo dicho en la misma imagen original cambiada en su 
apariencia al ser vestida en su altar ya desde el siglo XVI, así como al 
ser llevada a la estampa grabada y al lienzo. Además, la virgen negra 
extremeña en el Perú se transforma en blanca.



69

Fig. 3. Virgen de Guadalupe de Pacasmayo en su Capilla Oculta.



70

La escultura sevillana entronizada en el Perú mide 90 cms. de 
alto y llegó a Pacasmayo en un arca de pino forrada en cuero, con 
goznes y cerraduras en hierro forjado. Hemos podido comprobar 
en la actualidad que aún se conservan, restauradas hace apenas un 
lustro por el restaurador Jorge Vera Plasencia, en la llamada Capilla 
Oculta, en el tránsito de la iglesia a la sacristía16. El arca aún la 
cobija con sus puertas abiertas, a la que se le han agregado, proba-
blemente en el siglo XVIII, ocho pequeñas pinturas de sus mila-
gros y de santos agustinos, en marcos y columnas doradas. El Arca 
está colocada en un gran tabernáculo que de seguro procede del 
antiguo retablo mayor barroco del siglo XVIII, el que tenía la igle-
sia hasta antes de la independencia y de la expulsión de los agusti-
nos en 1826, en base a la ley de supresión de conventos decretada 
por el general Sucre.

La Virgen de Guadalupe llamada “La Perfecta”

Existe otra imagen de la Virgen de Guadalupe similar a “la 
Chapetona”, tallada en cedro y de finos acabados estofados, que 
ocupa la hornacina principal del actual altar mayor, Virgen de 
Guadalupe, llamada “la Perfecta”, obra realizada posiblemente 
hacia el último tercio del siglo XVI, o primeros años del siglo 
XVII, de seguro para las procesiones, igualmente de autor anó-
nimo. La diferencia fundamental está en el Niño que fue tallado 
aparte y que ambos ya poseen ojos de cristal; sin embargo, sus 
acabados aunque pretenden ser análogos, consideramos que tie-
nen algunos repintes posteriores y transformaciones en la caída 

16	 SAN JOSEPH, Francisco de. Op. cit. 1743, p. 173. Consideramos que a pesar de 
conservar en gran parte su policromía original, ha sido intervenida en sus acabados.



71

del manto. Extrañamente es esta escultura “La Perfecta” la que se 
conserva en el altar mayor y la que recibió la coronación canónica 
el 24 de octubre de 195417. 

Al no existir ningún documento sobre ella de fecha u proceden-
cia, si se exportó de Sevilla o se hizo en el Perú, aunque en nuestra 
opinión se realizó aquí, nos limitaremos por ahora a citar el pano-
rama de escultores activos en nuestro territorio. 

Entre los escultores que trabajan en la Ciudad de los Reyes, aún 
dentro del siglo XVI, encontramos a Alonso Gómez, natural de 
Toro, quien talló los relieves para el retablo funerario de Pizarro; 
igualmente, al sevillano Cristóbal de Ojeda, maestro que partió 
al Perú con 27 años de edad, en 1555, con cuatro oficiales, dos 
entalladores y dos escultores a su servicio, documentado en traba-
jos para los agustinos de Lima años después, en 1563, en el altar 
mayor y en su sillería de coro, de la cual procede la escultura de la 
Virgen de la Gracia, atribuida a su gubia con intervenciones pos-
teriores18. Su presencia en Lima en estas fechas tan tempranas y su 
relación con los agustinos, nos permiten relacionarlo con la posible 
autoría de la segunda imagen de Guadalupe, llamada “La Perfecta”.

En la misma centuria, antes de finalizar el siglo, podemos consi-
derar entre los activos en Lima al escultor Diego Rodríguez, docu-
mentado en la Ciudad de los Reyes en 1588, fecha en la que su 
gubia plasmó la Virgen de Copacabana para el beaterio limeño19, 
un lustro después de que se entronizara la originaria de la advo-
cación en el virreinato peruano, creada por el indígena Francisco 
Tito Yupanqui y conservada en el santuario agustino boliviano. 

17	 VVAA. Historia del Culto y Coronación Canónica de Nuestra Señora de Guadalupe 24 
de octubre de 1954. Lima: Edit. Presbítero Santiago Wenceslao Aguilar, 1954
18	 ROMERO SÁNCHEZ, Guadalupe. “El escultor sevillano Cristóbal de Ojeda y su 
partida al Perú”. Laboratorio de Arte, 25, Sevilla, (2013) pp. 863-876.
19	 ESTABRIDIS CÁRDENAS, Ricardo. Op. Cit. 1999, p. 24.



72

Fig. 4. Virgen de Guadalupe de Pacasmayo (Perú). La Perfecta



73

Las últimas noticias en los estudios sobre escultores activos en el 
Perú en el siglo XVI nos las da Ramos Sosa, al documentar la autoría 
de un San Pedro, tallado en 1589 para la iglesia de La Magdalena por 
el escultor llamado Diego Sánchez 20. No podemos dejar de mencio-
nar a un pintor y al parecer también escultor que está documentado 
en Lima, Trujillo y Cajamarca en la primera mitad del siglo XVII, nos 
referimos a Leonardo Jaramillo, el que manifiesta en su obra pictórica 
documentada aún ciertos caracteres manieristas tardíos y que según 
Calancha se encontraba en Trujillo en el famoso terremoto de San 
Valentín, en 1619 donde al salvarse de milagro en la iglesia de San 
Agustín, prometió restaurar todas las esculturas 21; además está docu-
mentado haciendo el antiguo retablo de la Virgen del Rosario de la 
iglesia de Santo Domingo de esta ciudad 22. Asimismo, hemos locali-
zado un documento en al archivo documental de Cajamarca donde se 
encarga de un retablo en dicha ciudad23.

Los Agustinos y la Virgen de Guadalupe de Pacasmayo

Francisco Pérez Lezcano está enraizado en la historia de la conquista 
del Perú desde 1531, en la entrada y toma de Cajamarca por lo 
que le fueron dados en feudos varios terrenos en Pacasmayo cuando 

20	 RAMOS SOSA, Rafael. “Corrientes artísticas en la Escultura Limeña. Nuevas obras y 
artistas 1580-1610” En: La escultura del primer naturalismo en Andalucía e Hispanoamérica 
(1580-1625). Madrid: Arco Libros, 2010 p. 487.
21	 CALANCHA, Antonio de la. Crónica Moralizadora de la orden de San Agustín en el 
Perú. Barcelona, 1638, Cap. XXXVI, Fol. 493.
22	 ESTABRIDIS CÁRDENAS, Ricardo. “La escultura en Trujillo”. En: Escultura 
en el Perú, Lima: Edit. Banco de Crédito del Perú, 1991, pp. 135-189.
23	 ESTABRIDIS CÁRDENAS, Ricardo. (Coordinador) Inventario del patrimonio artís-
tico mueble de Cajamarca, Lima: Edit. Instituto Nacional de Cultura, Fundación Augusto 
N. Wiese, 1986, pp. 131-133.



74

se instaló con su familia en Trujillo24. La Virgen de Guadalupe de 
Extremadura traída por Pérez Lezcano, “la Chapetona”, es objeto de 
culto inicialmente en una rústica capilla en Chérrepe, hasta que los 
agustinos la reciben a su cargo en 1563, le levantan un templo en 
el valle de Jequetepeque, en las faldas del cerro Namul en 1565 y la 
fama de sus milagros da origen al asentamiento de un pueblo bajo 
su nombre, el que existe hasta la actualidad25. Uno de los hechos 
notables de sus primeras décadas es el sucedido al Virrey Toledo 
en su viaje de venida al Perú, cuando una tormenta amenazó de 
naufragio a su barco y a sugerencia de agustinos que venían con él, 
se encomendó a la Virgen de Guadalupe y se hizo el milagro. Por 
ello, el virrey visitó su templo y realizó importantes donativos en 
156826. 

La estancia de los agustinos en el templo construido en el cerro 
Namul se vio interrumpida por un gran incendio que destruyó sus 
instalaciones. En el siglo XVII el cronista Calancha comenta el 
terrible terremoto de Trujillo del 14 de febrero de 1619, llamado 
de San Valentín, que derribó el siguiente templo, levantado después 
del incendio, el que tampoco afectó la escultura. Asimismo, el 
cronista agustino se refiere al último suntuoso templo de bóvedas 
y lacerías, construido al poco tiempo por el Padre Maestro Fray 
Francisco de Castro27. El resto del siglo XVII ya goza el Santuario de 

24	 La señora Isabel Flores, viuda del estudioso de Guadalupe don Luis C. Lostaunau, 
en nuestra última visita a Guadalupe (agosto 2017) nos alcanzó la transcripción de un 
importante documento que obra en un expediente del archivo de Trujillo, donde el pacifi-
cador Pedro de la Gasca en 24 de enero de 1550 da a Francisco Pérez de Lezcano, en base 
a sus servicios a la corona en el allanamiento y castigo a Gonzalo Pizarro, tierras para que 
edifique una venta y poblarla en un año con ermita para que los clérigos hicieran misa 
para los españoles y los naturales que por allí pasaran.
25	 ÁLVAREZ, Arturo. Guadalupe en la América Andina. Madrid, 1969, p. 79.
26	 CALANCHA, Antonio de la. Ob. Cit., 1638, p. 1277.
27	 Ibídem, Capítulo V, p. 1272.



75

su mayor esplendor en toda Sudamérica y se le adorna con cuadros 
grandes con vistosas pinturas, según el cronista28. A lo largo de los 
siglos desde que los agustinos se hicieron cargo de la doctrina de 
Guadalupe en Pacasmayo, tuvieron muchos litigios, los que han 
sido recopilados en documentos importantes para su historia29. El 
conjunto monumental agustino llegó a tener noviciado y casa de 
estudios hasta que en 1826 tuvieron que abandonarlo debido a la 
supresión de conventos decretada por el general Sucre30. 

En nuestra reciente visita (agosto 2017) hemos podido comprobar, 
que su iglesia restaurada ya posee muy poco del patrimonio mueble 
que menciona Calancha; sin embargo, el olvidado claustro, a pesar 
de su mal estado de conservación, pone en evidencia la destreza 
del arquitecto mulato Blas de Orellana para levantar un conjunto 
monumental de tan desafiante altura y de soberbia estructura que 
no tiene parangón en América del Sur. Lastimosamente sufre del 
olvido de las autoridades que no valoran su patrimonio cultural 
monumental a pesar de ser el más antiguo de los que existen en 
Sudamérica dedicado a la Virgen de Guadalupe.

Estudiosos de la difusión de la advocación de la Virgen de 
Guadalupe de Extremadura, como Arturo Álvarez, citan en sus 
estudios otras esculturas de la Virgen de Guadalupe existente en el 
Perú, una en Nepeña del siglo XVI y otra en Nasca de inicios del 
siglo XVII, sobre ellas guardamos reservas hasta que se realice una 
adecuada restauración de las mismas31. 

28	 Ibíd., Capítulo V, p. 1273.
29	 BURÓN ALVAREZ, Claudio. “Documentos para la historia del santuario Mariano-
Agustiniano de Ntra. Sra. de Guadalupe, en el Perú”, Archivo Agustiniano, Vol. 62, Nº 
180, (1978).
30	 ÁLVAREZ, Arturo. Ob. Cit., 1969, p. 81.
31	 ÁLVAREZ, Arturo. La Virgen de Guadalupe en el Mundo. Culto e imágenes antiguas. 
Madrid: Edit. Viña Extremeña, 2000.



76

Las pinturas de la Virgen de Guadalupe en el Perú

Posterior a las fechas de las publicaciones realizadas por histo-
riadores sobre el tema de la historia de la Virgen de Guadalupe de 
Extremadura en el Perú, deseamos ocuparnos de las obras pictóricas 
que han sido restauradas y otras ubicadas, las que dan nuevas luces 
para la historia del arte en sus representaciones. Indudablemente con-
sideramos que el punto de partida lo da la semilla plantada por el 
fraile jerónimo Diego de Ocaña en 1599, por ello, enmarcados en su 
crónica, partimos de sus escritos.

En el periplo de su aventura americana Ocaña desde el 3 de enero 
de 1599 en que parte de su convento de Cáceres, después de sus esca-
las en Puerto Rico y Panamá, llega al Perú el 11 de septiembre del 
mismo año. El primer punto que toca en nuestra tierra es en Paita, al 
norte del Perú, donde fallece su acompañante y hermano en religión, 
el padre Posada. No tocaremos su recorrido por tierra ya citado al 
comentar su estancia en Pacasmayo, sino su llegada a la Ciudad de los 
Reyes el 23 de octubre de 159932. 

Pinturas de la Virgen de Guadalupe de Extremadura  
en Lima

A la llegada de Ocaña a Lima gobernaba el virrey Luis de Velasco 
y llevaba la mitra arzobispal Toribio Alfonso de Mogrovejo, ante ellos 
y todas las instancias de poder en la ciudad presentó sus credenciales 
y cédulas reales que le permitían asentar cófrades y recoger limosnas 
para el monasterio extremeño de Guadalupe. En base a ello consiguió se 
nombrara mayordomo a don Blasco Fernández de Toro, personaje muy 
rico, nacido en Trujillo de Extremadura, quien lo ayudó a conseguir 

32	 ÁLVAREZ, Arturo. Un viaje fascinante…. (1966-1968). Ob. Cit. 1969, p. XVII.



77

sus objetivos. Posteriormente en sus propias líneas se lee: “Acabada de 
asentar toda la ciudad por cofrades, por el orden dicho, traté luego de hacer 
una imagen de nuestra señora de Guadalupe para que lo comenzado fuese 
delante de continuo con la devoción de nuestra señora de Guadalupe, y se 
olvidase con la que había en la ciudad de Lima, la imagen que dije atrás, 
que había en los valles de Trujillo”33. Aquí da la primera fe de su creación 
pictórica y hace alusión a la escultura del pueblo de Guadalupe de 
Pacasmayo, estudiada líneas atrás, que al parecer ya tenía devoción en el 
convento agustino de Lima. Agrega a continuación: “Hízose una imagen 
muy linda y rica, del mismo tamaño que la de España, pintada en lienzo; 
y allí puestas muchas perlas y piedras de 
esmeraldas, y con tanta curiosidad, que 
toda la ciudad acude a verla…” 34.

Para completar sus metas buscó en 
Lima a otros extremeños y no tardó en 
encontrar a Alonso Ramos Cervantes 
y Elvira de la Serna, quienes a fines de 
1599 le cedieron tierras en las afueras 
de Lima, camino a Pachacamac, para 
levantar su ermita y cobijar su lienzo. 
A pesar de que el lugar fue pensado 
para que lo ocuparan los jerónimos, 
ello no se hizo efectivo por lo que en 
1611 Ramos Cervantes entregó a los 
franciscanos la ermita y tierras ale-
dañas, donde levantaron un monu-
mento denominado Colegio de San 

33	 Ibídem, p. 83 y ss.
34	 Ibíd. p. 85. Además Álvarez en el Apéndice II, p. 313, incluye un inventario de las 
joyas que tenía la virgen adosadas al lienzo según inventario de 1774.

Fig. 5. Virgen de Guadalupe de 
Diego de Ocaña. Palacio Arzobispal 

de Lima.



78

Buenaventura de Guadalupe. Al paso de los siglos, tal como sucedió con 
muchos conventos al declararse la independencia, fue cerrado el colegio. 
Años más tarde, el convento se convirtió en cárcel y el templo en 1867 
en hospital francés de las monjas de Cluny, el que tuvo una duración 
hasta 1928 en que se levantó en su terreno el Palacio de Justicia35. 

Según documenta el destacado historiador Rubén Vargas Ugarte, 
por fortuna el lienzo de Ocaña se conservó en un salón anexo a la 
nueva Parroquia de Santa Teresita del Niño Jesús36. Dicho templo se 
encuentra en las cercanías de la ubicación del Palacio de Justicia, al 
lado del Estadio Nacional. Es importante anotar en este momento que 
la cronología de los datos de la desaparición de la iglesia de Guadalupe, 
corresponde aproximadamente a la creación de la iglesia de Santa 
Teresita del Niño Jesús, al lado del convento de las Monjas Canonesas 
de la Cruz, donde se conservó el lienzo de Ocaña hasta que en el año 
2013 fue restaurado y trasladado al Museo Arzobispal de Lima.

Hemos podido leer en un escrito del padre Alvarez en relación a la 
autenticidad del lienzo en mención lo siguiente: “Después de mil pasos y ges-
tiones, hemos localizado dos cuadros de tela en Lima, uno en la parroquia de 
santa Teresita y el segundo en el museo particular de Dn. Pedro de Osma; pero 
lamentablemente ninguno de ambos es el que pintó fr. Ocaña. Conocemos su 
descripción detallada y no coincide...” 37. El mismo año el autor confirma su 
atribución del lienzo conservado en el Museo Pedro de Osma a Ocaña 
y niega la autoría del que se conservaba en Santa Teresita38. 

35	 ÁLVAREZ, Arturo. Ob. Cit. Guadalupe en .. .. 1969, p. 111.
36	 VARGAS UGARTE, R. Ob. Cit. 1947, p. 536.
37	 ÁLVAREZ, Arturo. Un viaje fascinante…. (1966-1968). Ob. Cit. 1969, p. 86, nota 47.
38	 ÁLVAREZ, Arturo. Ob. Cit. Guadalupe en……. 1969, p. 112 y ss. En ÁLVAREZ, 
Arturo. Ob. Cit. 2000, mantiene su posición de que por tamaño la del Museo Osma es 
la pintura de Diego de Ocaña y no la de Santa Teresita. También en: ALVAREZ, Arturo.: 
“La cofradía de la Virgen de Guadalupe en el Virreinato del Perú (Siglos XVI-XVII)”. 
Revista Guadalupe, Nº 833 (2013), p. 25.



79

Fig. 6. Virgen de Guadalupe en el Museo Osma de Lima (Perú).



80

En los inventarios del Colegio de San Buenaventura de Guadalupe, 
a los que Alvarez tuvo acceso en los archivos franciscanos cuando 
estuvo en Lima por 1967, los que datan de dos centurias posteriores 
a la fundación, (de 1774 y 1800), se menciona que había un lienzo 
en el altar mayor de media vara, y es en base a la aproximación de 
medidas y según él a que conserva perlas y pedrerías pegadas al lienzo, 
que se atribuye al pincel del manchego el conservado en el Museo 
Osma. Hemos podido constatar que las joyas reales que menciona 
son relieves repintados posteriormente sobre el lienzo y que desde 
que él lo vio a la fecha la pintura no ha sido intervenida. Se suma a 
ello que el reconocido historiador de arte Francisco Stastny, cuando 
hizo la certificación de autenticidad de las piezas de dicho Museo, lo 
catalogo como de un seguidor de Gregorio Gamarra, como consta en 
los archivos de la referida institución. 

Por lo expuesto, consideramos que no existen argumentos com-
pletamente fehacientes para determinar que el lienzo de la Virgen de 
Guadalupe del Museo Osma sea de Diego de Ocaña y no el lienzo 
grande conservado actualmente en el Museo Arzobispal de Lima. 
Hemos podido constatar que si bien coincide con los aspectos for-
males de las vírgenes pintadas por Fray Diego de Ocaña, ello no con-
firma la autoría, solo vemos una relación manifiesta con el grabado 
de Petrus Ángelus (1597), que incluye los cortinajes recogidos y dos 
ángeles en la zona inferior, mientras que otras pinturas son similares a 
la del Museo catedralicio, como las realizadas por Gregorio Gamarra, 
entre ellas la de San Francisco de La Paz en Bolivia y la atribuida a él 
en la Recoleta del Cusco, fechada en 1614, con par de ángeles en la 
zona superior e inferior del lienzo.

En los años setenta del siglo pasado nos fue posible observar el 
lienzo grande de la Virgen de Guadalupe, cuando todavía se ubicaba 
en la iglesia de Santa Teresita, en pésimo estado de conservación, y 



81

pudimos apreciar los hilos que pendían de los ángulos de los recua-
dros pintados en el vestido, confirmado en los procesos técnico-cien-
tíficos realizados por el restaurador Erman Guzmán39. 

Guzmán utilizó todo tipo de análisis científico en el proceso de 
restauración de la pintura, entre ellos el organoléptico, lo que justi-
ficó el enconchamiento y desprendimiento de parte de la capa pic-
tórica, al confirmarse que la técnica utilizada no era la de un pintor 
profesional. Lo confirma el mismo Ocaña cuando se encuentra en 
territorio de la actual Bolivia, en una parte de su crónica: “Comencé 
a hacer la imagen como si yo fuera el pintor más extremado del mundo 
y puedo afirmar en verdad que en toda mi vida había tomada pincel al 
óleo en la mano para pintar si no fuera esta vez, sin tener más práctica 
que tenía de la iluminación de aquellas imágenes, sin haber tenido maes-
tro que me enseñase...”40. 

En la colección Barbosa-Stern de Lima se conserva una pintura 
sobre lienzo de la Virgen de Guadalupe de Extremadura, anónima, 
de tránsito del siglo XVII al XVIII, de 110 x 80 cms. que aparte de 
la consabida composición triangular del manto en sus versiones pic-
tóricas, impuestas por Diego de Ocaña, donde la túnica sobresale en 
largo en relación al manto, decorado todo con recuadros que enmar-
can pedrería pintada, tiene particularidades, como la toca ceñida alre-
dedor del rostro, cortinajes rojos recogidos y rosas en la zona inferior. 
Ni en la parte superior ni inferior del lienzo aparecen los característi-
cos ángeles del pintor manchego. 

39	 GUZMÁN REYES, Erman. “Aplicación tecnológica y restauración para el estudio de 
la Virgen de Guadalupe” En: Fr. Diego de Ocaña y la Virgen de Guadalupe en el Virreinato 
del Perú. El Lienzo de la Santa Iglesia Catedral De Lima. Lima: Edit. Arzobispado de Lima. 
Museo de Arte Religioso de la Catedral de Lima, 2014, pp. 127-195.
40	 ROSO DÍAZ, José. ”El fraile Jerónimo Diego de Ocaña. Un apunte sobre devoción 
mariana, arte y literatura en la América hispana del Barroco”. En Anuario de Estudios 
Filológicos XXXI. Universidad de Extremadura, (2008), p.154.



82

Fig. 7. Virgen de Guadalupe en la Colección Barbosa-Stem



83

Pinturas de la Virgen de Guadalupe de Extremadura  
en Cusco

A su regreso del Alto Perú, Ocaña llega a Cusco el 24 de agosto 
de 1603 y de su estancia cusqueña nos documenta en sus escritos 
que encontró dos imágenes de la Virgen de Guadalupe, una en la 
iglesia de San Francisco y otra en la de San Blas, cita: “Viendo que 
aquí estaban estas dos imágenes, traté de renovar la de los españoles para 
que se renovase también la devoción y memoria de nuestra Señora de 
Guadalupe. Y con ayuda de las cosas que el pueblo dio, hice una ima-
gen muy linda y con muchas joyas, la cual recibió el pueblo con mucha 
devoción”41. Lastimosamente no se conservan ni las que menciona 
que encontró, ni la que él hizo.

Sin embargo, hemos podido ver en el 2015, en compañía de F. 
Javier Campos, el lienzo que se conserva en la Recoleta del Cusco, 
obra anónima firmada en 1614, en buen estado de conservación, 
atribuida a Gregorio Gamarra, pintor del Alto Perú, seguidor del 
jesuita Bernardo Bitti. Como anotáramos líneas atrás la composición 
de este lienzo sigue la del lienzo del Museo Arzobispal de Lima42. 

Al igual que en Cusco, en la ciudad de Ica, al sur del Perú, no 
nos queda nada más que el recuerdo que nos alcanza la crónica de 
Ocaña sobre la obra que pintó para la iglesia de San Francisco de 
esta ciudad, dado que la antigua iglesia desapareció con los sucesivos 
terremotos 43. 

En conclusión podemos afirmar, en relación a la primera parte 
del presente trabajo, que la escultura de la Virgen de Guadalupe 

41	 ÁLVAREZ, Arturo. Un viaje fascinante…. (1966-1968). Ob. Cit. 1969, p. 253. 
También ver: SAN JOSÉ, Francisco de. Ob. Cit.1743, p. 203.
42	 CAMPOS FERNÁNDEZ DE SEVILLA, Javier. “Origen del modelo guadalupense 
de las vírgenes de Guadalupe del Perú”. En Scriptorium Guadalupense. 2016, p. 14.
43	 ÁLVAREZ OFM, Arturo. Un viaje fascinante…. (1966-1968). Ob. Cit. 1969, p. 287.



84

Fig. 8. Virgen de Guadalupe en la Recoleta de Cusco de 1614. Atribuida a Gregorio 
Gamarra.



85

de Extremadura más antigua conservada en el Perú se encuentra en 
el Santuario de Pacasmayo, la que corresponde al siglo XVI y está 
enmarcada en el contexto de la escultura sevillana de la época, den-
tro del círculo de Gerónimo Hernández. En relación a las pinturas 
de esta advocación mariana podemos reafirmar que el más antiguo 
lienzo, del pincel de Diego de Ocaña, es el que se conserva en el 
Museo Arzobispal de Lima, restaurado recientemente, y que existen 
otros tempranos atribuidos al pintor Gregorio Gamarra, discípulo 
de Bernardo Bitti, uno en el Museo Pedro de Osma y otro en el 
convento de la Recoleta del Cusco. A ellos sumamos un lienzo, ya de 
años del barroco, en la colección Barbosa-Stern44. 

44	 Nuestro agradecimiento muy especial a la arquitecta Patricia Navarro Grau por todos 
sus alcances en base al gran proyecto que realizó con apoyo de la Fundación Paul Getty. 
Asimismo, a todas las personas que colaboraron conmigo en nuestra visita a la ciudad de 
Guadalupe, en Pacasmayo, muy en especial a la Sra. Isabel Flores de Lostaunau, doña 
Chabuca, a Victor Castañeda y a Carlos Noriega.





87

L A IMAGEN DE NUESTRA SEÑORA  
DE GUADALUPE EN EL SANTUARIO DE 
GUÁPULO,  PUEBLO DE INDIOS EN L A  

REAL AUDIENCIA DE QUITO.

Adriana Matilde Pacheco Bustillos 
Pontificia Universidad Católica de Ecuador

Introducción

El personaje de la Madre de Cristo fue parte indispensable en la 
extensión de la fe cristiana en toda la América hispana. La didáctica 

de la doctrina fomentó el conocimiento de esta figura tutelar a través 
de los catecismos y las imágenes que se multiplicaron bajo un amplio 
repertorio de advocaciones, capaces de arraigarla en los distintos espa-
cios geográficos locales. De las primeras en asentarse, entre los habitan-
tes de la región de Quito, fue la Virgen de Guadalupe, la representación 
de la Madre con el Niño Jesús en brazos, tal como se había venerado 
en su Santuario de Extremadura, en España, desde tiempos medievales.

En el curso del siglo XVI la venerada imagen aparece también en 
Quito, con su agencia prodigiosa, para socorrer a un grupo de devotos 
a punto de perecer. Entonces fue solo parte de la memoria devota, 
aquel modelo conocido que más tarde tomaría forma de la mano de 
una pintura que evocaría a la distante escultura extremeña. En adelante 
la andadura de la efigie mariana encontraría nuevas formas para mos-
trarse y para consolidar su prestigio taumatúrgico en un Santuario que 
se había levantado en Guápulo, un pueblo de indios, a una legua de 
Quito. La advocación de Santa María de Guadalupe se había asentado 



88

en el espacio andino, como la Virgen de Guápulo, donde un creciente 
número de fieles, de diverso origen, dio continuidad a este, el primer 
sitio de peregrinación de la Audiencia.

La fábrica de la imagen de Santa Maria de Guadalupe en Quito.

El trajinar de unos mercaderes que salieron de Quito rumbo a Panamá 
estuvo a punto de tener un funesto final de no ser porque invocaron a la 
Virgen de Guadalupe, cuyo poderoso valimiento, les permitió salvar la vida: 

“… sucedió, que yendo Martín de Arana con 3 de ellos a la ciu-
dad de Panamá, a emplear en mercaderías, volviendo hacia el puerto de 
Guayaquil, en una gran tormenta que hubo en la mar, se quebró el árbol 
mayor del navío y se abrió por algunas partes; y estando ya desconfiados 
de llegar al puerto y el navío lleno de agua, invocaron con lágrimas a 
la Sacratísima Virgen en memoria de esta su Santa imagen pidiéndole 
socorro y fue cosa milagrosa y pública en todas estas provincias, aportó 
el navío sin árbol y abierto sin pérdida alguna al puerto en salvamento” 1.

Apunta el presbítero Diego Rodríguez Docampo, en sus relaciones 
geográficas, que agradecidos por haber obtenido este favor, los mer-
caderes fundaron una hermandad y cofradía, de las muy lucidas en esta 
ciudad en el año de 1581. De manera que a falta de la imagen sagrada 
original2, aquella distante talla de rostro moreno, con el hijo en brazos, 
del Santuario extremeño, los devotos se propusieron contar con una 

1	 RODRÍGUEZ DOCAMPO, Diego. Relaciones Histórico – Geográficas de la provincia 
de Quito, siglos XVI – XIX, editado por Pilar Ponce Leiva, Tomo II, Consejo Superior 
de Investigaciones científicas, Madrid, Centro de Estudios Históricos, Departamento de 
Historia de América, 1922, pp. 218-219. 
2	 RODRÍGUEZ G. DE CEVALLOS, Alfonso. ““Trampantojos a lo divino”: iconos pin-
tados de Cristo y de la Virgen a partir de imágenes de culto en América meridional”, en 
Actas del III Congreso Internacional del Barroco americano. Territorio, Arte, Espacio y Sociedad, 
Tomo I. Universidad Pablo de Olavide y Ediciones Giralda, S.L., 2001, Sevilla, p. 26.



89

efigie que reprodujera a la ausente tan añorada3. Cabe señalar que los 
beneficiarios del portento se encontraban en Quito, si bien se trataba 
de la capital de la Real Audiencia, era una urbe pequeña en sus inicios, 
por lo tanto, es posible considerar que se valieran de estampas o meda-
llas de uso personal, además de los recuerdos de la imagen de bulto, 
para encargar la factura de la primera versión pictórica.

Según el presbítero Juan de Dios Navas, se trata del ejemplar al que 
se suele denominar, como la imagen Antigua4. Describe el cuadro hacia 
primeros años del siglo XX, en su prolija monografía de Guápulo. El 
cuadro, muy deteriorado, por el tiempo, presenta la imagen de Nuestra 
Señora de Guadalupe de España, bajo un dosel rojo, ataviada con túnica 
blanca ceñida la cintura con un cordón dorado, otros diseños de este 
mismo color, cubren todo el atuendo5. El rostro, pálido, ligeramente 
inclinado, lleva un collar y pendientes de gemas que destacan entre el 
cabello, sostiene a su Hijo en brazos. La imagen se completa con la 
presencia de un grupo de fieles a los pies de la Virgen, dos españoles y 
tres indígenas atados con cadenas que miran piadosos hacia la Virgen, 
en señal de esclavitud simbólica. Su denominación como consta en 
los libros del Santuario es: Cofradía de los Esclavos de la Madre de 
Dios de Guadalupe6. Al pie del pequeño lienzo7 se puede leer N. S. de 
Guadalupe, fundaron los cofrades en 1587 8.

3	 VINCENT-CASSY, Cécile. “María en trampantojo, A propósito de las imágenes 
marianas en la España del siglo XVII”, en Versants, Vol. 65, nº 3 (2018), p. 16 (15-31).
4	 A pesar de que este texto monográfico sobre la imagen y el Santuario de la Virgen de 
Guápulo fue trabajado hacia 1926, posee una alusión a las fuentes muy nutrida, es una 
obra de referencia. NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y su Santuario 1581 a 1926, Imprenta 
del Clero, 1926, Quito, pp. 34-36.
5	 Ibíd. NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y…, Op. cit., p. 37-39.
6	 Ibídem, p. 309.
7	 Señala el Padre Navas que mide 72 cm. X 1.45 de ancho. El marco de 10 cm es obra de 
tallado antiguo dorado y pintado de coral. Ibíd. NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y…, pp. 37-39.
8	 Ibídem, pp. 34-35.



90

De esta narrativa visual se desprende que la primera imagen quiteña 
de la guadalupana era notablemente distinta a la titular del Santuario 
de Extremadura. La novedosa iconografía planteaba una Virgen de 
piel clara, en el rostro, diferente al oscuro de la imagen medieval. Se 
advierten líneas más suaves tanto en la figura de la Virgen como en el 
atuendo, éste, al parecer, no presentaba la rigidez triangular del origi-
nal9. Así mismo, la diversidad de sujetos, bajo la imagen, permite pensar 
en esa temprana apropiación local de la advocación española. Para ese 
momento, era sumamente importante proyectar las funciones mater-
nas de la imagen sobre los grupos protagónicos de la naciente sociedad 
quiteña. Se advierte con claridad, la necesidad de proponer a la Virgen 
de Guadalupe como un vínculo cohesionador de los habitantes de la 
región de Quito, quienes encontrarían su espacio de reunión a los pies 
del Santuario, cuidadosamente ubicado en un pueblo de indios10. 

La Virgen de Guadalupe o la Virgen de Guápulo:  
Cambios de Significados.

Es particularmente notable comprobar los propósitos que tuvo la 
tempranísima fundación del Santuario en un pueblo muy cercano a 
la urbe quiteña. La ubicación geográfica de este lugar explica clara-
mente la intención que tuvieron los evangelizadores, en este caso el 
Obispo, quien proveyó de cura a esta zona donde no se había insta-
lado una doctrina o parroquia rural en manos de una orden religiosa. 
Geográficamente se trata de un pequeño valle, enclavado en un “giro 
de la cordillera”11, en un cruce de montañas, llamado Guashayacu, 

9	 Ibídem.
10	 Ibídem.
11	 GÓMEZ PAZOS, Nidia. Guápulo y su contexto histórico-espacial. Tesis de licencia-
tura en Historia y Geografía, presentada en la Facultad de Educación de la Pontificia 
Universidad Católica del Ecuador, inédita, Quito, p. 9



91

en el que abundan cascadas y fuentes naturales de agua, a las que 
se ha atribuido propiedades curativas. Cruza entre estos macizos el 
río Machángara que conforma, en conjunto, una ruta natural abierta 
hacia el valle de Tumbaco, por la que los expedicionarios salían hacia 
la región Oriental. A esta vía se la ha conocido como la ruta de los 
conquistadores, era un sitio de paso obligatorio para muchos12.

Estas condiciones del paisaje caben bajo la consideración de geo-
grafía sagrada, para el mundo indígena, en la que la relación entre los 
individuos y el entorno guardaba profunda vinculación tutelar. Los 
montes, los volcanes, los cerros altos, explica Segundo Moreno, se pre-
sentaban como figuras paterno – maternas generadoras y protectoras 
de la vida de los sujetos13. Dadas estas condiciones se puede decir que 
esta hondonada tenía unos usos cultuales sagrados y de veneración, tal 
como correspondía a las Huacas14. La superposición de la fe cristiana 
supuso un cambio de significados para los habitantes de la quebrada 
de Guashayacu (Figura 1). La figura de Santa María de Guadalupe, la 
Madre de Cristo, se habría mostrado como nueva figura maternal15, 

12	 Ibídem, p. 11.
13	 MORENO, Segundo. “El Chimborazo: ancestro sagrado andino”, en Antropología: 
cuadernos de investigación, Revista de la Escuela de Antropología, Pontificia Universidad 
Católica del Ecuador (Quito), (2007), p. 95.
14	 Ibíd. NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y…, Op. cit., p. 41. (la Huaca o Huacas, podía 
ser cualquier objeto o sitio en medio de la naturaleza que se presentaba con magnificencia o 
misterio y que guardaba relación paternal o maternal, o protectora hacia un pueblo).
15	 En los primeros catecismos que emplearon los doctrineros se pueden leer estas líneas 
que enseñaban a los neófitos acerca de esta madre, sirve de ejemplo el de José de Acosta: 
“ … Nuestra Señora la Virgen María madre de Dios que es Reyna del Cielo, y es abogada 
nuestra, y es una Señora que nos quiere mucho, y siempre ruega por nosotros, y por ella nos hace 
el Señor tantos bienes, y nos libra de todos los males. Esta Señora es sobre todos los Apóstoles, y 
sobre todos los Santos, y sobre todos los Ángeles. Y después de Jesucristo su hijo nuestro Señor no 
hay otro como esta Señora, que tan alto sea, ni que tanto nos quiera. Por eso la hemos de llamar 
siempre en nuestros trabajos y necesidades, y tenella por madre y querella mucho, porque ella 
nos tiene por sus hijos y nos quiere mucho… [sic].” De ACOSTA, José. Tercero Catecismo y 
exposición de la Doctrina Cristiana por Sermones, Lima, 1585, pp. 168-169.



92

bajo un aspecto formalmente novedoso que demostraría portentosas 
acciones en su favor, sobre todo frente a la indefensión y la vulnera-
bilidad de lo cotidiano, en los males del cuerpo y ante las violentas e 
inesperadas fuerzas de la naturaleza16.

Fig. 1. Santuario de Nuestra Señora de Guápulo en la quebrada de Guashayacu. Quito. 
Foto: Christoph Hirtz.

Los caciques de los grupos étnicos que habitaron esta zona se invo-
lucraron directamente en la promoción del fervor hacia la advocación 
mariana. En el decurso del tiempo se advierte su participación pia-
dosa en la protección y extensión de la devoción hacia Santa María 
de Guadalupe, a través de la promoción de su imagen, así como del 
poblado, como reducto de peregrinación17. Al parecer, el mismo nom-
bre de la pequeña población habría cambiado a una denominación dis-

16	 Ibídem.
17	 Ibídem, p. 44.



93

tinta a la de sus propias toponimias. Posiblemente la palabra Guápulo 
devendría de una cierta dificultad para pronunciar, en las voces de la 
lengua local, el título de Guadalupe, quedando el primer nombre como 
el definitivo del Pueblo, del Santuario y de la imagen de la Virgen18. A 
lo largo de la historia del lugar se puede constatar cómo los caciques 
han formado parte vital de la cofradía, de aquella original fundada por 
los mercaderes españoles a finales del siglo XVI. Bien como miembros 
o como mayordomos se han mostrado dinámicos promotores de sali-
das con la venerada imagen, con el propósito de colectar limosnas para 
el sostenimiento y continua edificación del Santuario19.

El santuario y la portentosa imagen

En los tempranos momentos del Santuario, el Obispo Fray Luis 
López de Solís, el cuarto en presidir la diócesis quiteña (1594 – 1606), 
fue el impulsor más vigoroso para fortalecer esta obra. El clérigo 
Pedro Ordóñez de Zevallos, narra que el prelado hizo del Santuario 
y de la advocación guadalupana, en Guápulo, una devoción de parti-
cular dedicación. Tenía por costumbre piadosa peregrinar en secreto 
hacia el Santuario, haciendo rigurosas penitencias en el trayecto. Al 
llegar a su destino, pasaba la noche y al día siguiente celebraba misa, 
en la ermita, donde la imagen de bulto de la Virgen recibía el culto, 
muy difundido, según Navas, desde antes de su llegada a Quito20. 
Apuntan las crónicas que, ante la sencillez de este sitio, el Obispo 

18	 MATOVELLE, Julio María. Imágenes y Santuarios célebres de la Virgen Santísima en la 
América Española, señaladamente en la República del Ecuador, Obras Completas Cuenca, 
Misioneros Oblatos 1981, p. 366.
19	 NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y…, Op. cit., p. 104.
20	 Ibíd. NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y…, pp. 59-60.



94

tomó a cargo la construcción del primer templo sólido, para honrar 
debidamente a la Virgen, al punto que frente a cualquier manifesta-
ción adversa de la naturaleza se mandaba traer la efigie en procesión, 
en medio de cantos y rogativas: 

“…hizo edificar iglesia en Guápulo, pueblo de indios, media 
legua de Quito, a donde está la imagen de la Madre de Dios, con 
vocación de Guadalupe, antigua, de bulto, de linda hechura, mila-
grosa para en todas las necesidades espirituales y temporales de 
españoles e indios como se ha experimentado con enfermos desahu-
ciados que han conseguido la salud, […]”. Las aguas cesan cuando 
traen esta santa imagen a la ciudad para novenas, y cuando hay 
calores y secas, hay invierno. Tan seguros favores cuanto se han visto 
y en las ordinarias novenas de aquella santa casa de afligidos // nece-
sitados y convertidos”21. 

Al parecer, desde 1587 ya se había erigido la ermita en la que se 
colocó la versión pictórica encargada por los comerciantes. Desde 
1586, ya se contaba con la prodigiosa talla de madera que, según la 
crónica, era la que se honraba, también, en este sitio. Los comiten-
tes solicitaron, en Quito, este ejemplar al escultor madrileño Diego 
de Robles, y a Luis de Ribera, pintor, quien dio la policromía22. En 
adelante se acrecentará y extenderá su fama como imagen prodigiosa, 
muy demandada entre los devotos dentro y fuera de la Audiencia23. 
Lamentablemente, esta imagen se perdió en un desafortunado incen-
dio del Santuario ocurrido en el siglo XIX, por un descuido del sacris-
tán, quien dejó las velas de un altar encendidas24. 

21	 Ibíd. RODRÍGUEZ DOCAMPO, Diego. Relaciones Histórico – Geográficas…, 
p. 218.
22	 Ibíd. NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y…, pp. 49-53.
23	 Ibídem, pp. 49-54.
24	 Ibídem, pp. 307-313



95

De ahí que sea imposible admirar la talla original de finales del 
siglo XVI. Sin embargo, se puede pergeñar una breve imagen narra-
tiva aproximada, debido a que el escultor Diego de Robles labró 
un par de piezas similares para presidir las advocaciones de Nuestra 
Señora del Quinche y del Cisne, y, probablemente, otras versiones 
más. Una pequeña talla ubicada en el Real Monasterio de la Limpia 
Concepción de Quito, réplica de la Virgen del Quinche, sin los 
suntuosos atuendos de tela, deja ver una figura de líneas suaves, el 
manto y la túnica no muy amplios, sin la rigidez muy marcada del 
original extremeño. El rostro, con ojos y labios hechos de ligeros 
trazos de pincel, tiene la encarnadura de la piel clara, así también el 
Niño que lleva en sus brazos25. 

La Virgen Peregrina de Guápulo sale a limosnear para 
edificar el santuario. 

La figura de bulto de la Virgen transitó en numerosas ocasio-
nes el camino que va de Guápulo a Quito en los primeros años del 
siglo XVII. Frecuentes romerías y rezos se elevaban a sus plantas para 
implorar que cesaran las pestes de tabardillo y sarampión que cau-
saban muchas víctimas. Las sequías que afectaban a los sembríos y 
otros embates de la naturaleza movilizaron las incesantes procesiones y 
traslados26. Los distintos grupos de la sociedad quiteña contribuyeron 
continuamente para sustentar el prestigio de la advocación extremeña 
que se reconocía plenamente como la Virgen de Guápulo, ya pertene-
ciente a la cristiandad quiteña.

25	 Testimonio personal de la autora de este texto. Quien tuvo la oportunidad de ver la 
citada imagen en la clausura del Monasterio de Concepcionistas de Quito en el año 2008.
26	 NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y su Guápulo y…, Op. cit., p. 74.



96

Fig. 2. Nuestra Señora de Guápulo, Anónimo, siglo XVII, La Peregrina,  
Santuario de Guápulo, Quito. Foto: Christoph Hirtz.



97

La reputación de la advocación se consolidó aún más cuando el 
Rey Felipe IV proclamó a la Virgen de Guadalupe Protectora del Rey y 
sus armas en 1644. A pedido del Corregidor, el pueblo de Quito y los 
capitulares confirmaron la elección de este patronazgo en la Virgen de 
Guápulo27. Por ello se inició la construcción de un templo de mayor 
solidez en el que se venerara la imagen con todo el decoro del caso. 
Desde 1649 el encargado del curato del pueblo de Guápulo, José 
Herrera y Cevallos dedicó todos sus esfuerzos a levantar la obra desde 
los cimientos. Para este propósito peregrinó, más de seis mil leguas en la 
América hispana, recogiendo limosnas con un cuadro que reproducía 
la imagen titular del Santuario de Guápulo. 

La pintura todavía se conserva en el Santuario de Guápulo, en una 
capilla de la entrada, la descripción que de ella hacen los inventarios 
corresponde claramente al soporte de madera en el que la represen-
tación de la Virgen Peregrina presenta el rostro pintado y circundado 
por el rostrillo cubierto de flores (Figura 2). El complicado atuendo 
que lleva exhibe elementos colocados sobre la tabla, a fin de crear 
sutiles relieves que dieran a la imagen mayor solemnidad, capacidad 
de impacto y performatividad, tal como correspondía a una efigie por-
tentosa. Describen los inventarios el atavío de la Virgen con un:

“…sobrepuesto de un vestido blanco de seda labrado, como tam-
bién en la cabeza una media corona de plata y otra media coronita de 
plata en la cabeza del Niño con su velo morado viejísimo…

…en el cetro un ramillete de flores y sobre puesto también el ves-
tuario de hilos de plata y oro, entre cuyos bordados se distingue el 
monograma de María y una iglesia. Sírvele de remate al cuadro, un 
techo de tabla de ocho cm. Para resguardo de la imagen y hay al 
pie dos barrotes sobresalientes para en los viajes adaptarla indudable-
mente en alguna plataforma. 

27	 Ibídem, p. 91



98

…Un cetro en forma de azucena con seis hojas y un aguacate de 
esmeraldas al medio y seis aguacates medianos entre las hojas y estas guar-
necidas de perlas y en el medio esmeraldas aguadas y el campo también 
guarnecido de dichas esmeraldas y al pie otro aguacate de esmeralda”28.

La pintura de la Virgen ha perdido las gemas que estuvieron incrus-
tadas en el cetro, pero conserva otros detalles de importancia que 
aún están presentes como el emblema bicéfalo de la protegida Casa 
de Habsburgo. Se puede divisar, además, la inscripción de una letra S 

junto a la figura icónica de un 
clavo que flanquean el Corazón 
de María, como símbolos que 
invitaban a volverse esclavos de la 
Virgen y a honrarle con el aporte 
de metálico para la edificación 
de su Santuario en Guápulo29. 
Se advierte con claridad la silueta 
del templo, y del pueblo, encla-
vados entre las montañas de 
Guashayacu y Guanguiltagua, en 
Quito. Apenas resalta la silueta 
del diminuto paisaje en el borde 

inferior de la túnica (Figura 3), entre el rico manto recamado30. El tra-
bajo que llevó a cabo el trashumante cura del Santuario dio buen resul-
tado, no solo que colectó lo necesario para la empresa constructiva sino 

28	 El presbítero Navas cita los inventarios de 1842 y 1866. Ibídem, pp. 202-204.
29	 STRATTON-PRUITT, Suzanne. “Nuestra Señora de El Quinche o de Guápulo, o 
de El Cisne, con santos penitentes, siglo XVIII”. En The art of painting in colonial Quito.  
Saint Joseph University Press, Philadephia, 2012, p. 109.
30	 LÓPEZ GUZMÁN, Rafael y MOGOLLÓN CANO-CORTÉS, Pilar. “La Virgen 
de Guadalupe de Extremadura: Iconografía Andina. I”, Revista Quiroga, nº 12, julio – 
diciembre 2017, 46 – 57, ISSN 2254 - 7037 

Fig.3 . Detalle del Santuario de Guápulo en 
el borde inferior de la túnica de la imagen de 
La Peregrina, Quito. Foto: Christoph Hirtz.



99

también extendió el fervor hacia la imagen incluso fuera de los límites 
de la Audiencia. Con una variante notable Standfield – Mazzi cita la 
existencia de una imagen, identificada como la Virgen de Guápulo, 
una copia pictórica de la milagrosa escultura quiteña, acompañada de 
Santa Catalina y Santa Lucía que conserva el Museo Pedro de Osma en 
Lima como prueba de esta proyección31.

Los cuadros de la Virgen de Guápulo en  
la devoción privada.

En el decurso del siglo XVII, Ángel Justo Estebaranz, registra ejem-
plos de pequeñas imágenes, de uso doméstico, en las casas quiteñas, 
a las que se menciona bajo la advocación de Guadalupe. Se puede 
considerar que se trataba de ejemplares que imitaban la imagen del 
Santuario de Guápulo32. El autor alude a representaciones elaboradas 
en pintura que se entregaban como dote. En los tres casos citados 
se aclara que eran pinturas de la Virgen de Guadalupe. Así mismo, 
apunta ejemplos en que los devotos declaraban en sus testamentos 
poseer representaciones pictóricas de la Virgen Extremeña, posible-
mente en su versión de Guápulo33. 

31	 STANFIELD-MAZZI, Maya. 2017, “Las imágenes españolas viajeras de María en 
Bolivia”. En The art of painting in colonial Bolivia. Saint Joseph University Press, pp. 256-257.
32	 JUSTO ESTEBARANZ, Ángel. “Advocaciones marianas españolas en el arte de la 
Real Audiencia de Quito”, Atrio (Sevilla), nº 20 (2014), pp. 31-33.
	 En este estudio constan referencias, muy valiosas, que muestran casos concretos en los 
que los devotos de la Virgen de Guadalupe tenían como bien devocionales imágenes de 
esta advocación mariana. Citamos los ejemplos del maestro Nicolás de la Vega Astudillo, 
en 1668, entregó como dote a Juana Galindo de Avendaño y Zúñiga con quien se casa-
ría. Así también, Justo Estebaranz alude otro ejemplo del mismo tipo, una imagen que 
entregó don Andrés de Amaral a María Manuela Berdugo, como dote, igualmente una 
pintura de la Virgen de Guadalupe, entre otros.
33	 Ibídem, pp. 31-33.



100

Un lienzo de pequeñas dimensiones, de primeros años del siglo 
XVIII, que custodia la reserva del Museo de Arte colonial de Quito 
muestra a la imagen de la Virgen de Guadalupe como demostración 
del fervor que se trasladó al entorno de lo privado. Bajo un dosel de 
color rojo, probablemente emulando a la imagen primera encargada 
por los fundadores de la cofradía, se retrata34 a la Virgen con rostrillo y 
amplia corona (Figura 4), rodeada de un aura numinosa, que también 
rodea la cabeza de su Hijo, tal como es propio de una pintura que 
replica a la escultura milagrosa. La vestimenta que imita una tela reca-
mada en rojo y dorado se abre con notable rigidez, tanto en la Virgen 
como en el Niño. En la base una peana y la luna elevan y aumentan 
el tamaño de la efigie. Resaltan en el apartado central tres gemas. En 
la mano de la Virgen el cetro y un rosario con borlas, como también 
solían usar las monjas en el convento de la Concepción de Quito35.

El estudio de Ángel Justo Estebaranz, además, recoge el dato de 
pequeñas tallas de madera que guardaban los devotos en nichos o reta-
blos, como consigna un recibo de 1715, de “un tabernaculito pequeño 
y en el Nra Señora de Guapulo pintada”, tasado en 2 pesos36. Resulta 
revelador este dato que prueba, nuevamente, la necesidad que tenían 
los devotos de poseer una pintura trabajada del original escultórico 
de Guápulo, un trampantojo a lo divino37, o la pintura de una estatua38 
encargada para alimentar la piedad particular.

34	 CONTRERAS-GUERRERO, Adrián. ““Verdaderos retratos” de la Virgen de Guadalupe 
de Extremadura en Colombia”, Revista Quiroga, nº 12, julio – diciembre (2017), pp. 46-57. 
35	 Visitas de los Obispos al Real Monasterio de la Inmaculada Concepción de Quito, 
Archivo del Convento.
36	 Ibídem, p. 33.
37	 RODRÍGUEZ G. DE CEVALLOS, Alfonso. ““Trampantojos a lo divino”: iconos pin-
tados de Cristo y de la Virgen a partir de imágenes de culto en América meridional”, en 
Actas del III Congreso Internacional del Barroco americano. Territorio, Arte, Espacio y Sociedad, 
Tomo I. Universidad Pablo de Olavide y Ediciones Giralda, S.L., 2001, Sevilla, p. 26.
38	 STANFIELD-MAZZI, Maya, 2017, “Las imágenes españolas viajeras de María en 
Bolivia”. En The art of painting in colonial Bolivia. Saint Joseph University Press, pp. 256-257.



101

Fig. 4, Nuestra Señora de Guadalupe, Anónimo, siglo XVIII, óleo sobre lienzo.  
Museo de Arte Colonial, Quito. Foto: Adrián Contreras-Guerrero39.

39	 Agradezco la importante colaboración del Dr. D. Adrián Contreras, quien me ha 
proporcionado las fotografías de las imágenes: 4, 13 y 14.



102

Así planteada la imagen recuerda a las numerosas representaciones 
marianas que pulularon en el ámbito devoto de la América andina 
como la Virgen de Cocharcas, y otras más, que también aparecen bajo 
un lujoso baldaquín40. Este accesorio resultaba indispensable para 
remarcar el carácter cultual de la imagen y para acentuar el carácter 
milagroso de una imagen pictórica de la Virgen, que reproducía el 
elemento portentoso de la efigie mariana original, en el oratorio de las 
casas quiteñas o en los pequeños altares de los cenobios de la ciudad.

Una composición de poderosa fuerza ejemplarizante se propone en 
la recoleta de San Diego, donde los frailes franciscanos cumplían tiem-
pos de estricta observancia41. Esta pintura guarda algunas similitudes 
con la primera tela que pergeñaron los mercaderes de finales del siglo 
XVI. Tanto en el caso de la imagen Antigua como en la de la recoleta, 
la Virgen se presenta bajo el palio carmesí (Figura 5). Sobre una peana 
de abigarradas formas y detalles florales, resalta la figura mariana con 
vestimenta dorada, así como el Niño. Exhibe las joyas que son propias 
de esta advocación. A los pies de la Virgen los santos penitentes ofrecen 
el fruto de su disciplina como una lección visual para los frailes42.

En el convento del Carmen Antiguo de Quito, un lienzo sugiere 
un modelo mariano que advierte los cambios que paulatinamente ha 
experimentado la Virgen de Guápulo en su imagen. De ser una figura 
de culto ha devenido en una imagen completamente de “gracia”, 
como indica Rodríguez Gutiérrez de Cevallos, pues ya no solo recibía 
la veneración de los devotos sino que atendía a la petición y rogativa 

40	 MUJICA PINILLA, Ramón. “Virgen de Cocharcas, Cuzco – Perú”, Revelaciones, Las 
Artes en América Latina 1492 – 1820, Joseph Rishel – Suzanne Stratton – Pruitt (Comp.). 
Fondo de Cultura Económica, México. 2007, p. 474. 
41	 STRATTON-PRUITT, Suzanne. “Nuestra Señora de El Quinche o de Guápulo, o 
de El Cisne, con santos penitentes, siglo XVIII”. En The art of painting in colonial Quito. 
Saint Joseph University Press, Philadephia, 2012, p. 109.
42	 Ibídem



103

de favores44. En este caso, las religiosas habrían encargado esta tela 
por su reconocida capacidad milagrosa, probablemente con el deseo 
de tener una de las numerosas copias que circularon en Quito, para 
destinarla a un lugar de oración dentro de la clausura.

La imagen de las carmelitas destaca por la decoración dorada de su 
atuendo, por los detalles de las alhajas que porta, y por la mirada baja 
de la Virgen que resalta entre el abultado rostrillo (Figura 6). Aunque 

43	 Las fotografías de las imágenes de la Virgen de Guápulo fotografiadas por Judy 
de Bustamante y Christoph Hirtz, Figuras: 5, 6, 7 y 8 han sido tomadas de la obra 
STRATTON-PRUITT, Suzanne, "Nuestra Señora de EL Quinche o de Guápulo, o de 
El Cisne, con santos penitentes, siglo XVIII". En The art of painting in colonial Quito. 
Saint Joseph University Press, Philadephia, 2012, p. 109. Los autores de las fotografías 
han autorizado el uso de las mismas en este trabajo.
44	  RODRIGUEZ G. DE CEVALLOS, Alfonso. “Trampantojo...” Op. cit., p. 25

Fig. 5. Nuestra Señora de Guadalupe con 
Santos penitentes, Anónimo, siglo XVIII. 

Museo de la Antigua recoleta de San 
Diego, Quito43. Foto: Christoph Hirtz. 

Fig. 6. Nuestra Señora de Guápulo, 
Monasterio del Carmen Alto de Quito. 

Foto: Judy de Bustamante. 

Fig. 5 (a la izquierda). Nuestra Señora de Guadalupe con Santos penitentes, Anónimo, 
siglo XVIII. Museo de la Antigua recoleta de San Diego, Quito43. Foto: Christoph Hirtz. 
Fig. 6 (a la derecha). Nuestra Señora de Guápulo, Monasterio del Carmen Alto de Quito. 

Foto: Judy de Bustamante. 



104

se suele repetir este detalle en la imagen de la Virgen de Guápulo, es 
especialmente llamativo en un convento de monjas donde las figuras 
de la Virgen insisten en preservar la vista de todo contacto, como 
símbolo y modelo de apartamiento del mundo. No obstante, quizá el 
elemento que aporta a la imagen un impacto portentoso es el halo de 
luces rayonantes que rodean la cabeza de la Virgen y del Niño, este es 
quizá un rasgo distintivo de la Virgen de Guápulo que tiende a repe-
tirse en las imitaciones pictóricas de la talla de bulto.

Otra versión de la Virgen de Guápulo en la clausura de las Catalinas 
exhibe mayor riqueza visual (Figura 7). La peana, que simula ser de 
plata, por los tonos gris azulados, está trabajada en sinuosas formas y 
decorada con elementos florales, como corresponde a la iconografía 
mariana, bien podría recordar la ornamentación de la imagen en su 
Santuario en días festivos45. La figura de la Virgen, ataviada con ves-
tido negro y detalles dorados y carmesíes, presenta gran recarga de 
alhajas: broches florales, cintas de perlas y ribetes también dorados. 
La Virgen, sostiene al mismo tiempo el cetro con rosas y un rosario 
de coral, lleva en la cabeza rostrillo y corona, la misma que repite el 
Niño. Se vuelve a notar con claridad el halo prodigioso que suscitaba 
intensa veneración.

Otra imagen en colección privada, es probable que hubiese perte-
necido a un convento de monjas, por la mirada baja que se ve en el 
rostro de la Virgen (Figura 8). El rígido atavío se ha vuelto más esti-
lizado en las decoraciones: cintas de perlas, la Cruz que suelen llevar 
las imágenes de devoción46. Las joyas distintivas de la dignidad de la 
venerada imagen de la Madre, así como del Niño se conservan, las 

45	 STANFIELD-MAZZI, Maya. 2017, “Las imágenes españolas viajeras de María en 
Bolivia”. En The art of painting in colonial Bolivia. Saint Joseph University Press, p. 252.
46	 ARBETETA MIRA, Letizia. “El Alhajamiento de las imágenes marianas españolas: 
los joyeros de Guadalupe de Cáceres y el Pilar de Zaragoza”, en Revista de Dialectología y 
tradiciones populares. Concejo Superior de Investigaciones, p. 113



105

coronas, el cetro y el rosario de coral. A los pies de la imagen, algunas 
rosas recuerdan la difusión de las oraciones marianas que eran tan 
afectas a los devotos quiteños.

Fig. 7. Nuestra Señora de Guápulo, Siglo XVIII, Óleo sobre lienzo, Monasterio de 
Santa Catalina de Siena, Quito. Foto: Judy de Bustamante.



106

Fig. 8. Nuestra Señora de Guápulo, Anónimo, Colección Oswaldo Viteri, Quito.  
Foto: Judy de Bustamante. 



107

Las invocaciones, las procesiones y la Virgen retratada  
en los milagros.

Se ha comentado ya acerca de la fama de imagen milagrosa que 
alcanzó la Virgen de Guápulo que se prolongó y creció en el curso 
del siglo XVII. En cuanto ocurría una desgracia, el Cabildo ordenaba 
traer la imagen de la Virgen desde el Santuario. La gente acostum-
braba salir en procesión, en medio de cantos, rezos del Rosario, y leta-
nías para conducir la imagen a la ciudad, donde permanecía por el 
tiempo que fuera necesario, hasta conseguir aplacar los males. En el 
Libro de Cabildos se lee el traslado de dicha imagen, que se dispuso en 
Quito en 1612, con ocasión de una aguda sequía (Figura 9): 

“...Propuso el señor general don Sancho Díaz de Zurbano 
Corregidor de esta ciudad que como se ve e manifestó ha muchos 
días que no llueve que es causa de que los maíces y trigos y demás 
sembrados se van perdiendo y también a causa de la dicha seca hay 
enfermedades en esta ciudad y conviene se acuda a pedir remedio a 
Dios Nuestro Señor con procesiones, y oraciones…

… y que se hagan las dichas procesiones y rogativas y que se 
traiga para ello la imagen de Nuestra Señora de Guápulo que es la 
imagen en quien toda esta ciudad tiene gran devoción para que se 
traiga en procesión y esté nueve días en la iglesia mayor… [sic]”47

El hecho motivó a la cofradía del Santuario a recoger el testimonio 
visual de éste y de otros prodigios que obraba la Virgen en favor de los 
habitantes de Quito. La representación pictórica de las escenas de los 
milagros más notables, en los que había intervenido la poderosa interce-
sión de la Virgen, daría mayor prestigio al Santuario. Al mismo tiempo 
incrementaría entre los fieles la confianza en la capacidad taumatúrgica 

47	 Libro de Cabildos de la Ciudad de Quito, 1610 – 1616, Vol. XXVI, p. 137.



108

de esta advocación y su imagen. En la serie de los Milagros de la 
Virgen de Guápulo, se presenta una narrativa de los portentos a 
manera de mariofanías48. En doce lienzos han quedado “retratadas” 
las escenas, en espacios interiores o en medio del montañoso paisaje 
quiteño. En cada uno de estos exvotos, estudiados minuciosamente 

48	 CUADRIELLO, Jaime, 2004. Zodiaco Mariano, 250 años de la declaración pontificia de 
María de Guadalupe como patrona de México, Museo de la Basílica de Guadalupe, pp. 26-27.

Fig. 9. Miguel de Santiago, Procesión durante la sequía, Santuario de Guápulo, Quito, ca. 1699 – 1706.  
Foto: Christoph Hirtz.



109

por Ángel Justo Estebaranz49, se puede apreciar la composición en la 
que los devotos se ven afectados por el drama de la enfermedad o la 
inclemencia del entorno natural. La imagen de la Virgen presente, en 
cada una de las escenas50, en pequeñas dimensiones, aparece con su 
rígido atuendo, sosteniendo a su hijo y empuñando su cetro, reves-
tida de un aura numinosa. Desde esta postura sobrenatural, y sobre 
el relieve pictórico de las montañas (Figura 10), se apropia de este 
espacio y obra prodigios sobre la población de diversa procedencia 
étnica (Figura 11). Los esclavos de la Virgen de Guadalupe y un grupo 
nutrido de devotos habían construido un patrón de comportamiento 
procesional (Figura 9). 

Al menos un par de veces por año se daba el traslado de la imagen 
mariana, desde Guápulo. Cuentan las referencias de la oralidad, que la 
efigie venía ataviada con atuendos sencillos, simulando la procedencia 
campesina acorde a su Santuario de la zona rural. Una vez llegada a 
la ciudad, la escultura de la Virgen pasaba a una de los claustros de 
monjas donde cambiaba el pobre atavío por un suntuoso traje como 
correspondía a la milagrosa talla, sirve como testimonio, la materiali-
dad de un decorado baúl que se encontraba en el convento del Carmen 
bajo de Quito, una curiosa inscripción apunta a la propietaria “soy de 
la Virgen de Guápulo”. El libro de gastos de este monasterio, de entre 

49	 JUSTO ESTEBARANZ, Ángel. 2018, “La representación del milagro en el Quito 
Barroco: la serie de pinturas de la Virgen de Guápulo”, En Exvotos y religiosidad popular en 
Ecuador, siglos XVII – XX, Museo de Arte colonial de la Casa de la Cultura Ecuatoriana, 
pp. 49-61.
	 JUSTO ESTEBARANZ, Ángel. “El pintor quiteño Miguel de Santiago (1633 – 
1706), Su vida, su obra y su taller”, en Exvotos y religiosidad popular en Ecuador, siglos 
XVII – XX, Museo de Arte colonial de la Casa de la Cultura Ecuatoriana, p. 53.
50	 JUSTO ESTEBARANZ, Ángel. 2018, “La representación del milagro en el Quito 
Barroco: la serie de pinturas de la Virgen de Guápulo”, En Exvotos y religiosidad popular en 
Ecuador, siglos XVII – XX, Museo de Arte colonial de la Casa de la Cultura Ecuatoriana, 
p. 53.



110

1749 – 1753 señala: de Misas y músicos cuando han venido la Virgen del 
Quinche y la Virgen de Guápulo…19 pesos51.

Al pie de cada tela, el detalle del suceso relatado por escrito, palabra 
e imagen se presentan como potente mensaje para fortalecer la fe de 

51	 LUNA TOBAR, María del Carmen OCD. Historia del Carmen Bajo, Editorial Abya 
– Yala, 1997, p. 90.

Fig. 10 . Miguel de Santiago, El milagro de la siega, Santuario de Guápulo, Quito, ca. 
1699 – 1706. Foto: Christoph Hirtz.



111

Fig.11. Miguel de Santiago, Curación de una enferma durante la misa, Santuario de 
Guápulo, Quito, ca. 1699 – 1706. Foto: Christoph Hirtz.



112

los devotos. Entre 1699 y 1706, habría trabajado el pintor Miguel de 
Santiago y los miembros de su obrador en este importante encargo. 
Los comitentes, esclavos cofrades de la Virgen de Guápulo, eligieron 
al más destacado maestro de la urbe quiteña52, para documentar en 
cada tela la intervención sobrenatural y prodigiosa en los escenarios 
de lo cotidiano. 

La suntuosa y nueva fiesta en honor a la Virgen de 
Guadalupe con el título de Guápulo.53 

El jesuita Mario Cicala, comenta con asombro el fervor con que los 
quiteños honraban a la imagen de la Virgen de Guápulo cada vez que 
era trasladada a la ciudad. En su crónica de mediados del siglo XVIII 
relata que cada día se decía “Misa cantada y por la tarde con Salve 
Regina y las Letanías cantadas, con música y la mayor solemnidad”54. 
Recuerda que la venerada imagen tenía muchos años y la nombra 
como obra del toledano Diego de Robles: “es una hermosísima estatua 
de siete palmos, con el Niño Jesús sobre el pecho, sostenido por la divina 

52	 Ibídem.
53	 CALISTO, Antonio José. Sermón que predicó en la iglesia Catedral de la ciudad de 
Quito, a 5 de agosto de 1783, en la Suntuosa y Nueva fiesta que se celebró a la Reyna de 
los Cielos María Santísima de Guadalupe, CON EL TÍTULO DE GUÁPULO a devoción 
del M.I. Señor D. Josef García de León y Pizarro Caballero de la Real y distinguida Orden 
Española de Carlos III…, Impreso en Quito por Raymundo de Salazar, Portada, p. 80. El 
impreso del Sermón se encuentra en la Biblioteca Aurelio Espinosa Pólit. Se puede revisar, 
además, citado en BRAVO, Julián. Bibliografía Mariana de los siglos XVII y XVIII en la 
Audiencia de Quito, 1984, p. 51.
54	 El Sacerdote Italiano Mario Cicala permaneció en Quito desde diciembre de 
1743 hasta la expulsión de su Orden, la Compañía de Jesús, en 1767. Sus crónicas: 
“Descrizione istórico-fisica de la Provincia del Quito, scrita da un Sacerdote della 
medessima Provincia della Compagnia de Gesu” fueron publicadas por primera vez en 
Viterbo – Italia en 1771.



113

Madre con el brazo izquierdo. El semblante de aquella milagrosa imagen 
es verdaderamente, majestuoso pero de singular afabilidad y amabilidad, 
acompañada de extraordinaria belleza”, la imagen prodigiosa parecía 
ser “trabajo de los ángeles y no de los hombres”55.

El contenido de este relato da buena cuenta de la vigencia y 
difusión que mantenía el culto y las celebraciones a la Virgen en el 
Santuario de Guápulo y en Quito. Precisamente hacia finales de siglo 
tuvo lugar uno del festejo más sonado del que se tiene referencia. En 
1783 cuando concluía la presidencia de Quito, Don José García de 
León y Pizarro y ante una serie de noticias y hechos que amenazaban 
la estabilidad del régimen hispánico en América se emprendieron 
intensas rogativas a Nuestra Señora de Guápulo implorando de su 
protección soberana y la conservación de la paz en todo el territorio en 
que era venerada como Patrona especial de las armas españolas56. 

Terremotos y epidemias se juntaron a las terribles amenazas de 
guerra civil que se cernían por doquier en el espacio americano. 
Corrían informes acerca de la ruptura de la paz entre España e 
Inglaterra y se hablaba del asedio de fuerzas enemigas en el Atlántico 
que atacaban a las costas novohispanas. En Perú, la rebelión de Túpac 
– Amaru y el levantamiento de los comuneros en Nueva Granada 
animaron los clamores del Presidente quien ofreció, como promesa 
a la Virgen, una solemnidad desacostumbrada y suntuosísima en la 
Catedral de Quito. Asistieron todas las autoridades y se trajo a la 
imagen de Nuestra Señora de Guápulo, para la celebración del 5 de 
agosto de 178357. 

55	 CICALA, M. Descripción histórico – topográfica de la Provincia de Quito de la Compañía 
de Jesús, p. 203.
56	 MATOVELLE, Julio María. Imágenes y Santuarios célebres de la Virgen Santísima en la 
América Española, señaladamente en la República del Ecuador, Obras Completas Cuenca, 
Misioneros Oblatos 1981, p. 374-375.
57	 Ibídem.



114

La festividad se dio con todo el fasto y el aparato tan propio 
del culto externo y público58, con ornamentación muy rica y con el 
seguimiento de un novenario fervoroso que desembocó en una gran 
fiesta litúrgica. Se contrató como predicador al fraile franciscano 
Antonio José Calisto, definidor del convento de San Pablo de Quito, 
quien se había ganado notable prestigio como orador. El asunto que 
desarrolló el sermón fue: “María desempeñando la confianza del Rey 
de España por medio del Presidente Pizarro: el Presidente Pizarro cum-
pliendo sus votos a María”59. A lo largo de las ochenta páginas del 
sermón (Figura 12), impreso en Quito, propone un panegírico que 
exalta la figura del Presidente y su fidelidad al Rey, la preocupación 
que tenía por la inseguridad del momento que afectaba la estabili-
dad de la corona, al tiempo que resalta su piadoso fervor hacia la 
Virgen60. Se trata de una oratoria sagrada que fortalecía la devoción 
y sus estrategias de representación en medio de los eventos de índole 
política y su relación con las nuevas identidades que estaban en pro-
ceso de construcción61.

El presidente Pizarro honró a la imagen de Nuestra Señora de 
Guápulo con la entrega de un bastón de marfil con empuñadura y 
cadenilla de oro y, además, encargó un lienzo, exvoto fechado para 
1784, como testimonio de los festejos de 5 de agosto de 178362. 
Como respuesta a estas manifestaciones devotas, de tan notables fie-
les, se obtendría la anuencia de un período de paz temporal.

58	 Ibídem.
59	 CALISTO, Antonio José. Sermón que predicó en la iglesia Catedral de la ciudad de 
Quito, a 5 de agosto de 1783, en la Suntuosa y nueva fiesta, 1783, p. 1-80.
60	 Ibídem.
61	 CUADRIELLO, Jaime. 2004, Zodiaco Mariano…, Op. cit., pp. 26-27
62	 GONZÁLEZ SUÁREZ, Federico. Historia General de la República del Ecuador, 
Tomo 5, capítulo 6, citado por MATOVELLE, Julio María. Imágenes y Santuarios célebres 
de la Virgen Santísima en la América Española, señaladamente en la República del Ecuador, 
Obras Completas Cuenca, Misioneros Oblatos 1981, p. 376



115

Fig. 12 . Portada del Sermón que predicó en la iglesia Catedral el 5 de agosto de 1783 
En honor a Nuestra Señora de Guápulo. Imagen tomada de https://archive.org/details/
sermonquepredice00cali/page/n3. John Carter Brown Library copy acquired with the 

assistance of the Metcalf Fund, Ingreso 20 de octubre de 2018.



116

Aciagos días en el santuario de Guápulo:  
la milagrosa imagen desaparece para siempre.

No se conoce con certeza la fecha, fue posiblemente, entre 1835 y 
1839 que un fatal incendio consumió el magnífico retablo trabajado 
en el siglo XVII y con éste se perdió, definitivamente, la venerada 
imagen entre las llamas. El fuego consumió una parte importante de 
la dotación del Santuario, el Camarín, las alhajas y todos los valio-
sos vestidos de la Virgen63. Tras el siniestro, los devotos, desolados, 
quisieron restituir lo perdido en el interior de la iglesia y, de manera, 
imprescindible la milagrosa imagen que había transformado a Guápulo 
en fuente de gracia64. A falta de una efigie de referencia, tomaron como 
modelo a la pequeña figura de piedra que preside el remate superior de 
la portada del templo y a la memorable tabla de la Peregrina65. 

La talla de piedra de la Virgen, trabajada como parte de la fábrica 
de la portada, entre 1688 y 1702 recibe, desde la pequeña hornacina de 
medio punto, a los peregrinos desde las postrimerías del siglo XVII. El 
atuendo, en ningún caso rigurosamente triangular, como el que presenta 
Fray Gabriel de Talavera en el inspirador grabado que cita en su Historia 
de la Virgen de Guadalupe, analizado por López Guzmán y Mogollón 
Cano-Cortés, como fuente de las imágenes de esta advocación realizadas 
en Perú y Bolivia, al parecer no llegó con su influjo a esta imagen66. La 
estatua de piedra, sedente, (Figura 13) tiene, más bien, una caída de líneas 
ligeramente curvas y presenta unas discretas y puntales decoraciones flo-
rales sobre el manto, que se distingue de la túnica por sus ribetes. Desde 

63	  NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y…, Op. cit., pp. 304-305.
64	 Ibídem.
65	 Ibídem.
66	 LÓPEZ GUZMÁN, Rafael y MOGOLLÓN CANO-CORTÉS, Pilar. “La Virgen 
de Guadalupe de Extremadura: Iconografía Andina. I”, Revista Quiroga, nº 12, julio - 
diciembre (2017), p. 51. 



117

la cintura pende la Cruz de gemas con ornamentaciones también florales. 
La Virgen, sostiene el cetro, no lleva rostrillo, la corona se asienta sobre el 
cabello, acaso trenzado, en tanto que el Niño ya no conserva la corona. 

La imagen de la Virgen Peregrina, también llamada la Antigua, 
de siglo XVII, sí aportó, por su parte, la gestualidad hierática de la 
original extremeña, es probable que el referente del fraile jerónimo 
Talavera hubiese, en este caso, tenido algún eco de la fuente que 
difundió el también extremeño Ocaña67, aún, está por comprobar. 

67	 LÓPEZ GUZMÁN, Rafael y MOGOLLÓN CANO-CORTÉS, Pilar, “La Virgen 
de Guadalupe de Extremadura: Iconografía Andina. II”, Revista Quiroga, nº 13, enero – 
junio (2018), p. 52.

Fig.13. Nuestra Señora de Guápulo, Portada del Santuario en el pueblo de Guápulo. 
Foto: Adrián Contreras-Guerrero.



118

En todo caso, la nece-
sidad de tener nueva-
mente una imagen para 
presidir el Santuario 
condujo un proceso  
inverso al que se obser-
vaba al replicar la figura 
milagrosa desde la talla 
a la pintura, en esta 
ocasión la estatua y la 
pintura llevan a dar 
forma a una nueva ima-
gen (Figura 14) que 
volverá a desempeñar 
su función primordial, 
ser canal de portentos. 
Hacia finales de 1841, 
posiblemente el 8 de 
septiembre, se haría 
la bendición y ante 
la mirada de cofrades 

y devotos la portentosa imagen de la Virgen volvería a ocupar la 
hornacina central del retablo del Santuario, desde donde lo preside 
hasta el día de hoy68. Gracias al diseño que consta en el cuadro de 
exvoto que elaboró Miguel de Santiago, curación de una enferma 
durante la misa, (Figura 11) fue posible tener nuevamente en pie el 
retablo, quizá como un manifestación más de la portentosa imagen69 
que, hasta el presente, cada mayo y septiembre recibe a los romeros.

68	 NAVAS, Juan de Dios. Guápulo y…, Op. cit., p. 317.
69	 Ibídem, p. 306

Fig. 14. Nuestra Señora de Guápulo, Quito, 
ca. 1870 – 1878, anónimo, Colección Alphons 

Stubel, Leibniz-Institut fur Landerkunde, Leipzig. 
Manuscrito con tinta al pie de la imagen. Foto: 

Adrián Contreras-Guerrero.



119

FORTUNAS Y  QUEBRANTOS DEL CULTO 
GUADALUPENSE EN NUEVA GRANADA

Adrián Contreras-Guerrero
Universidad de Granada

En los últimos años diversos investigadores han valorado el impacto 
devocional y artístico dejado por la Virgen de Guadalupe en regio-

nes americanas como Perú o Bolivia partiendo de los escritos de fray 
Diego de Ocaña, y, en menor medida, de los de fray Francisco de San 
José. Sin embargo, nadie ha dedicado un esfuerzo similar al ámbito 
colombiano a pesar de la fuerte impronta dejada por esta advocación 
mariana en aquellos territorios1. Este descuido historiográfico es una 
de las últimas consecuencias del desplazamiento devocional que sufrió 
la virgen extremeña en favor de su homónima mexicana, cuyo punto 
culmen tuvo lugar durante el siglo XX. Tanto es así que los colom-
bianos en general, y los historiadores en particular, olvidaron por 
completo la memoria de la virgen de las Villuercas, siendo habitual 
encontrar ciertas confusiones en cuanto a su identidad en las pinturas 

1	 Algunas reflexiones generales fueron apuntadas por Olga Isabel Acosta en 2011 y 
yo mismo contribuí al tema hace poco con un pequeño artículo que me sirvió como 
punto de partida para este nuevo texto. ACOSTA LUNA, Olga Isabel. Milagrosas 
imágenes marianas en el Nuevo Reino de Granada. Madrid: Iberoamericana-Vervuert, 
2011, pp. 161-166; CONTRERAS-GUERRERO, Adrián. “‘Verdaderos retratos’ de la 
Virgen de Guadalupe de Extremadura en Colombia”. Quiroga. Revista de Patrimonio 
Iberoamericano (Granada), 12 (2017), pp. 118-124.



120

que la representan2 e incluso tergiversaciones sobre el origen de sus 
santuarios, aun cuando son tan centrales como el que preside la ciu-
dad de Bogotá desde el Cerro de Guadalupe3.

Así las cosas, debemos comenzar nuestro estudio haciendo una clara 
advertencia: si bien el culto a la Virgen de Guadalupe de México fue 
muy temprano en el Virreinato de Nueva España, pues surge apenas 
diez años después de la conquista, su propagación por Nueva Granada 
no se produciría hasta mediados del siglo XVIII. En este sentido, la 
primera pintura de la virgen mexicana que hemos podido documentar 
es la que paraba en poder de Mariano Hormazo Matute, administra-
dor de la Real Aduana y Alcabala de la ciudad de Cartago. Este señor 
declaraba tenerle mucha devoción a la virgen desde los primeros años 
de su infancia y “mucho mas del [desde el] año pasado de mil setecien-
tos setenta y siete, que tuve la dicha de conocerla en su simulacro”4. 
Es probable que durante su visita al santuario del Tepeyac adquiriera 
una de las típicas copias guadalupanas “tocadas a la original” ya que de 
vuelta en Cartago, en la década de los noventa, declaraba poseer una 
imagen suya en el oratorio de su casa. Movido por una gran devoción, 

2	 Cfr. GIL TOVAR, Francisco y ARBELÁEZ CAMACHO, Carlos. El arte colonial en 
Colombia: arquitectura, escultura, pintura, mobiliario, orfebrería. Bogotá: Ediciones Sol y 
Luna, 1968, ilustración s.p.; GIL TOVAR, Francisco. “La expresión popular piadosa” en 
BARNEY-CABRERA, Eugenio (Dir.). Historia del Arte colombiano. Barcelona: Salvat, 
1986, p. 1206.
3	 Jorge Bayona, por ejemplo, demuestra estar totalmente perdido cuando afirma que la 
ermita de Guadalupe fue fundada por “simpatizantes de la advocación que se presentaba 
como estrictamente americana (…) la Patrona de México”. BAYONA POSADA, Jorge. 
“Los misterios de Monserrate y Guadalupe”. Boletín de Historia y Antigüedades (Bogotá), 
367-368 (1945), p. 419.
4	 Archivo General de la Nación (AGN). Colonia, Historia Eclesiástica, SC.30, 16, 
D. 18, f. 575r. Mariano Hormaza y Matute, vecino de Cartago, solicita el superior permiso 
para edificar en aquella ciudad un templo dedicado a la Virgen de Guadalupe de México. 
Siguen el Inventario de bienes prevenidos para el templo, la licencia del obispo de Popayán, 
la denegación de licencia por el fiscal de su majestad y las réplicas del procurador José Antonio 
Maldonado en nombre del interesado. 16-X-1797 a 8-III-1798.



121

Hormazo comienza a construirle una capilla en terrenos de su pro-
piedad, pero alguien le recuerda que tales empresas deben contar con 
su pertinente autorización y el 2 de octubre de 1797 pide licencia al 
virrey para proseguir las obras. Lo interesante de su testimonio es que 
especifica muy bien la identidad de la virgen contando incluso que se 
apareció a una legua de distancia “de la Imperial Ciudad de Mexico el 
año de mil quinientos y treinta y uno”5. Este grado de detalle es algo 
poco habitual en la documentación de la época, lo que nos hace pensar 
que el comitente se vio en la necesidad de distinguir entre la advoca-
ción mexicana y la española, más tradicional y conocida, para la que 
hubiera bastado con decir “la Virgen de Guadalupe”. Este grado de 
familiaridad iría fluctuando durante el siglo XIX de un extremo a otro 
hasta que la formula abreviada acabó designando a la virgen americana.

La Virgen de Guadalupe, protectora contra los infieles  
y las tempestades marinas

Desde el siglo XIII la política del Monasterio de Guadalupe había 
sido difundir la idea de que la virgen era una potente intercesora pues 
había obrado grandes milagros a los más diversos personajes, desde 
el Papa o el rey de Castilla, hasta nutridos grupos de cautivos cristia-
nos y religiosos venerables6. Uno de los puntos álgidos de su culto lo 
marcó la Batalla del Salado (1340) momento en que se le atribuyó la 
victoria de las tropas cristianas sobre los musulmanes. Desde entonces 

5	 Ibídem, f. 566r. Otros datos sobre la construcción de este templo se pueden encon-
trar en GUTIÉRREZ CORREA, Gonzalo. Guadalupe. Verdadera historia. Cartago-Valle-
Colombia. Cartago: s.n., 2000, p. 16.
6	 CRÉMOUX, Françoise. “Las imágenes de devoción y sus usos. El culto a la Virgen 
de Guadalupe (1500-1750)”. En CRUZ DE CARLOS, María; CIVIL, Pierre; PEREDA, 
Felipe y VICENT-CASSY, Cécile (Coord.). La imagen religiosa en la monarquía hispáni-
cas: Usos y espacios. Madrid: Casa de Velázquez, 2008, p. 65.



122

actuó como una gran protectora de las causas cristianas7, ya fuera en 
las campañas bélicas de la Reconquista española o en la redención de 
prisioneros estantes en África. De forma paralela a lo ocurrido con la 
figura de Santiago Matamoros, que en su paso al Nuevo Mundo se 
transformó en Santiago Mataindios8, la Virgen de Guadalupe también 
se adaptó al medio americano protegiendo a los españoles cristianos 
de los indígenas hostiles. Un claro ejemplo de ello lo encontramos en 
las Noticias historiales de fray Pedro Simón, donde se narra cierto epi-
sodio milagroso acaecido durante la conquista de Antioquia. Saliendo 
los soldados españoles del Valle de Aburrá, en 1541, llegaron a unos 
puentes tendidos sobre el cauce del río Porce donde sufrieron una 
emboscada en la que perdieron dos soldados, uno asaetado y otro 
despeñado por los acantilados del río. Sin embargo, éste último se 
salvó milagrosamente “diciendo haberse escapado por intercesión de 
la Virgen de Guadalupe, á quien se encomendó”9.

Enlazando con esta idea, conviene comentar una pintura de princi-
pios del siglo XVII que se encuentra en la antesacristía de la Iglesia de 
San Agustín de Bogotá. En el centro de la composición encontramos 
el retrato de la Virgen de Guadalupe, y, a su alrededor, una franja 
donde están representados los pasajes de su legendaria historia: llegada 
desde Roma, ocultamiento tras la invasión musulmana, reaparición 

7	 RAMOS PÉREZ, Demetrio. “La primera estancia de Colón en Guadalupe”. En 
GARCÍA, Sebastián (Ed.). Extremadura en la evangelización del Nuevo Mundo. Actas y 
estudios. Madrid: Sociedad Quinto Centenario – Turner Libros, 1990, p. 213.
8	 Entre los numerosos estudios al respecto citamos: CHOY, Emilio. “De Santiago 
Matamoros a Santiago Mataindios”. Revista del Museo Nacional (Lima), XXVII (1958), pp. 
195-272; CARDAILLAC, Louis. “Santiago, de matamoros a mataindios”. La Aventura de 
la historia (Madrid), 33 (2001), pp. 72-77; DOMÍNGUEZ, Javier. Del Apóstol Matamoros 
a Yllapa Mataindios. Dogmas e ideologías medievales en el (des)cubrimiento de América. 
Salamanca: Universidad, 2008.
9	 SIMÓN, Pedro. Noticias historiales de las conquistas de tierra firme en las Indias 
Occidentales. Bogotá: Imprenta de Medardo Rivas, 1892 (1627), t. IV, pp. 205-206.



123

Fig. 1. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, principios del s. XVII, óleo sobre 
lienzo, Iglesia de San Agustín, Bogotá. Foto: Adrián Contreras.

de la virgen, intercesión en las guerras de Reconquista, etc. Además, 
la extraordinaria secuencia de escenas pintadas va acompañada de sus 
pertinentes leyendas explicativas, por ejemplo: “bienen clerigos sacan la 



124

Fig. 2. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, óleo sobre lienzo, New 
Orleans Museum of Art. Foto: FAVROT PETERSON, Jeanette. Visualizing Guadalupe. 

From black madonna to queen of the Americas. Austin: University of Texas Press, 2014, 
pág. 151.



125

Sda ymagen de la queba en que estubo 600 Años” (escena central del late-
ral derecho). La obra tiene un gran valor narrativo y didáctico y debió 
constituir toda una advertencia velada para los nativos americanos dado 
el evidente testimonio de victoria cristiana que se ofrece al espectador. 
Existe otra pintura casi idéntica y de similar factura en el New Orleans 
Museum of Art (EE.UU.), lo que evidencia que ambas proceden de 
un grabado perdido. Durante el siglo XVII fue muy habitual encargar 
este tipo de estampas devocionales que muestran a la figura principal 
rodeada de las representaciones de sus milagros. Otros ejemplos que 
siguen esta tipología son la que grabó Samuel Stradanus de la Virgen 
de Guadalupe de México entre 1613-1615, usada para pedir limosnas 
para la construcción de un nuevo templo en el Tepeyac, o la abierta por 
Nicolas de Mathoniere con la figura de San Isidro Labrador, ligada con 
toda probabilidad a la canonización del santo en 162210.

Otra importante protección que se le pedía a la Virgen de 
Guadalupe tenía que ver con los naufragios y los peligros en altamar, 
tradición que se remonta al momento mismo de su llegada a España. 
Enviada desde Roma por el papa San Gregorio, el barco que conducía 
la escultura de la virgen por el Mediterráneo fue sorprendido por una 
gran borrasca que “puso à los que traian la Santa Imagen en peligro 
evidente de sus vidas”, sin embargo, “un venerable sacerdote, inspi-
rado de Dios, se valiò de su patrocinio, y sacandola à vista del Mar 
mostrò ser del Mar la Estrella”, calmando las aguas11. Desde entonces 
se instauró entre los marineros la costumbre de llevar estampas de la 
Virgen durante sus travesías, siendo muchos los testimonios maríti-
mos de milagros que se conservan en los códices del monasterio12. 

10	 FAVROT PETERSON, Jeanette. Visualizing Guadalupe. From black madonna to 
queen of the Americas. Austin: University of Texas Press, 2014, pp. 138, 150 y 158.
11	 SAN JOSÉ, Francisco de. Historia universal de la primitiva, y milagrosa imagen de 
Nra. Señora de Guadalupe. Madrid: por Antonio Marin, 1743, p. 85.
12	 CRÉMOUX, Françoise. “Las imágenes de devoción… Op.cit., p. 77.



126

A veces incluso se unían en un mismo relato las dos vertientes que 
venimos señalando, es decir, la protección contra los infieles y la pro-
tección contra las tempestades. Un día, navegando de Ceuta a Algeciras 
Francisco Martínez Santos, vecino de Valdemoro, con otros diecinueve 
compañeros más, se vieron envueltos en una gran borrasca y se les que-
bró el árbol del barco con tan mala suerte que fueron a parar a la costa. 
Allí les esperaban multitud de moros que ya comenzaban a lanzarse 
al agua para apresarlos. Invocando todos a la madre de Guadalupe 
con una salve, “volviò el Barco la proa por sì solo, y tomò el rumbo 
à las Algeciras, à donde sin vela, ni remos llegò tan prosperamente, 
como pudiera en la mayor bonanza”13. Este tipo de anécdotas acaecidas 
en el Mediterráneo también dieron el salto al océano Atlántico de la 
mano de Cristóbal Colón, entrando de lleno en la Historia de América. 
Como es sabido, cuando Colón y su tripulación regresaban del pri-
mer viaje a América se vieron inmersos en una fuerte tempestad a la 
altura de las Islas Azores, momento en que se produjo el llamado “voto 
colombino”, esto es, la promesa de ir en peregrinación al santuario de 
Guadalupe si la virgen les salvaba en aquel trance14. Además, durante 
su segundo viaje a América, en noviembre de 1493, Colón llegó a las 
Antillas Menores del Caribe bautizando una de sus islas con el nombre 
de Guadalupe en honor a la virgen extremeña. Esta isla y su patrona 
se convirtieron así en una parte consustancial del imaginario indiano 
ya que este enclave era uno de los primeros que avistaban los pasajeros 
que viajaban al Nuevo Reino de Granada. La ruta de los galeones partía 

13	 SAN JOSÉ, Francisco de. Historia universal de la... Op.cit., p. 222. Un caso semejante 
se puede encontrar en la página anterior.
14	 Como demostró Demetrio Ramos la visita de acción de gracias de Colón a Guadalupe 
no pudo producirse en 1493 nada más llegar del primer viaje, tal y como se había sostenido 
tradicionalmente. En cambio, sí se le conoce una estancia en el monasterio extremeño durante 
el mes de abril de 1486, momento en que la devoción de la virgen debió impregnarse en su 
ánimo. RAMOS PÉREZ, Demetrio. “La primera estancia de Colón… Op.cit., p. 213.



127

desde Sevilla hasta las Islas Canarias “para desde allí cruzar el océano en 
busca de la Deseada o Guadalupe u otra isla de las pequeñas Antillas”, 
viaje que solía durar de entre 25 y 30 días. Más tarde, “los galeones 
seguían rumbo al Cabo de la Vela, y luego a Cartagena, a donde lle-
gaban seis o siete semanas después de haber salido de España”15. Fray 
Pedro Simón en sus Noticias Historiales nos habla en varias ocasiones 
de esta isla, una de ellas a propósito de las pillerías de Francis Drake16. 
Sin embargo, a partir de 1635 la isla pasó a manos de los franceses y 
actualmente es considerada una región ultramarina de Francia.

Fig. 3. Cartografía de las Islas de Guadalupe, Marigalante y las Santas, Depósito de 
mapas, planos y diarios de la Marina, 1759, grabado sobre papel, Archivo General de la 

Nación, Bogotá. Foto: AGN.

15	 PACHECO, Juan Manuel. Los jesuitas en Colombia. Bogotá: San Juan Eudes, 1962, 
t. II, p. 193.
16	 SIMÓN, Pedro. Noticias historiales… Op.cit., t. I, pp. 52-53 y t. V, p. 128.



128

Toponimias y patronatos en Colombia

No sólo fueron los españoles quienes invocaron frecuentemente 
a la Virgen de Guadalupe sino también la propia población indígena 
que en diversas regiones americanas se apropió de su culto con fuerte 
convicción. Esto dio lugar a que se fundaran varias poblaciones con 
su nombre en los departamentos de Meta, Antioquia y Santander, así 
como dos templos en las más importantes ciudades, Tunja y Santafé. 
El primer pueblo fundado bajo el patronato guadalupense es el que se 
encuentra a orillas del río Meta. Este asentamiento existía con ante-
rioridad a la llegada de los españoles y se llamaba Belaure, pero el 
primer día del año 1636 el capitán Pedro del Río tomaba posesión de 
él en nombre de su majestad, rebautizándolo como Madre de Dios de 
Guadalupe17. 

Otra población que se acogió a la misma toponimia estaba en 
Antioquia18 y fue consecuencia del suceso que ya hemos comentado 
sobre un soldado que se despeñó por el acantilado del río Porce sal-
vándose milagrosamente por la intercesión de la virgen. Pues bien, 
cerca de allí se estableció un asentamiento en 1636 llamado Ranchería 
que después fue cambiando su nombre a San Jacinto de los Osos, 
Chiquinquirá de los Osos y finalmente Santa Rosa de Osos. La iglesia 
parroquial del lugar estuvo advocada a la Virgen de Guadalupe de 
Extremadura y existía al menos desde 1648 en un lugar muy cercano 
a la actual Capilla de la Humildad, en el nacimiento mismo del río 

17	 AGN. Colonia, Miscelánea, SC.39, 76, D. 14, ff. 75r-76v. Testimonio de la fundación 
de la ciudad de Madre de Dios de Guadalupe en la provincia del Meta. 1636.
18	 No confundir con el actual municipio de Guadalupe del mismo departamento que 
está a unos 56 kilómetros de distancia y se llamaba en origen Higuerón, siendo rebau-
tizado en 1896 en honor de la virgen mexicana. CHICA ARANGO, Nelson; PARRA 
PATIÑO, Jhon y HENAO GIRALDO, Oscar. Guadalupe tras sus huellas. “Luz entre 
montañas”. Cincuenta años de identidad 1964-2014. Guadalupe: s.n., 2014, pp. 58 y 
312-315.



129

Guadalupe que también tomó su nombre. En la misma región tam-
bién se llamó de Guadalupe una importante de las minas más impor-
tantes de la región, concretamente la que era explotada a mediados del 
siglo XVII por el capitán Pedro Martín de Mora19. La razón de esta 
rica toponimia en el Departamento de Antioquia debemos buscarla en 
el origen extremeño de muchos pobladores de sus pobladores: en los 
primeros momentos de la conquista se asentaron allí importantes capi-
tanes, hacendados y mineros como Juan Taborda, Hernando de Zafra 
Centeno, Juan Jaramillo de Andrade o Gaspar de Rodas. Este último, 
natural de Trujillo, incluso llegó a ser gobernador de Antioquia, fun-
dando en 1576 la ciudad de Cáceres en la subregión del Bajo Cauca20.

Un tercer pueblo colombiano relacionado con la virgen extremeña 
fue el que se fundó en el departamento de Santander. En 1713 los 
vecinos de los “Aposentos del Valle de Nuestro Señor San Matías del 
Tirano”, que sumaban un total de doscientas almas, comenzaron las ges-
tiones para erigirse en parroquia independiente21. Nicolás y Bernardo 

19	 GONZÁLEZ JARAMILLO, José Manuel. “Poblamiento y colonización del Valle de 
los Osos. Provincia de Antioquia, siglos XVII y XVIIII”. Historia y Sociedad (Bogotá), 10 
(2004), p. 174.
20	 CADENAS Y LÓPEZ, Ampelio Alonso de y BARREDO DE VALENZUELA Y 
ARROJO, Adolfo. Nobiliario de Extremadura. Madrid: Ediciones de la Revista Hidalguía, 
2002, pp. 160-161; JARAMILLO CONTRERAS, Mario. “Gaspar de Rodas y Juan 
Jaramillo, capitanes extremeños en la conquista de América”. Historia 16 (Madrid), 
322 (2003), pp. 34-49; AGUILAR RODAS, Raúl. Inicios de la construcción social de 
Antioquia. Gaspar de Rodas c1520-1607. “Gran gobernador de Antioquia”. Medellín: 
Paniberica, 2007.
21	 El origen de dicho asentamiento hay que buscarlo en 1691 cuando un pequeño 
grupo de campesinos de la jurisdicción de Vélez decidieron asentarse en el sitio de El 
Tirano encabezados por el propietario de las tierras, el capitán español José Camacho 
Sabidos. La viceparroquia dependió en lo espiritual del pueblo de Oiba y levantó una 
capilla dedicada a San Matías. GUERRERO RINCÓN, Amado Antonio y MARTÍNEZ 
GARNICA, Armando. La provincia de los Comuneros. Orígenes de sus poblamientos urbanos. 
Bucaramanga: Universidad Industrial de Santander, 1996, p. 99. Agradecemos a Jorge 
Armando Galvis la información suministrada en relación a esta parroquia santandereana. 



130

Camacho Sabidos donaron los terrenos y se trazaron ocho cuadras en 
retícula partiendo de una capilla preexistente. Los solares serían adjudi-
cados a censo por quienes quisieran construir allí y sus réditos se apli-
carían a la ornamentación de la citada capilla. Es entonces cuando se 
busca la aprobación del arzobispo de Santafé, siendo comisionado para 
comparecer ante él don Juan de Herrera y Tovar, quien obtiene su plá-
cet el 30 de marzo de 1715. Lo más llamativo del documento de erec-
ción es que la nueva parroquia se advoca ahora a “Nuestra Señora de 
Guadalupe de Moguer”. Esta peculiar denominación puede explicarse 
desde dos supuestos: que se tomara una advocación y una localidad 
aparentemente inconexas pero que confluían por razones biográficas 
o sentimentales en el imaginario de la familia fundadora, o lo que es 
más probable, que existiera una Virgen de Guadalupe en el puerto de 
Moguer de la que no nos ha llegado noticia22.

Sin embargo, durante mucho tiempo la escasez de fondos hizo 
imposible adquirir una imagen de la titular. En 1760 el padre Basilio 
Vicente Oviedo describía la iglesia como “muy desdichada, si ornato, 
y sin decencia alguna”23. En 1780, aunque sólo llevaba un año en el 

22	 La devoción a la Virgen de Guadalupe en la provincia de Huelva arraigó desde fecha 
temprana, y, por ejemplo, el pueblo de El Almendro la tenía por patrona desde el siglo 
XVI. En 1778 la primitiva pintura de esta advocación se sustituyó por una imagen de 
bulto tallada por Benito de Hita y Castillo. Cfr. ÁLVAREZ, Arturo. “Huellas marxistas 
en El Almendro”. ABC Sevilla, edición del día 12/9/1956, p. 5. Un caso paralelo es tam-
bién el de la Virgen de Guadalupe de Úbeda, llamada la “chiquitilla del Gavellar” que es 
una temprana secuela de su homónima extremeña ya que a su parecido formal hay que 
sumar el hecho de que ambas esculturas fueran desenterradas por un vaquero en parajes 
cercanos a un río. Cfr. TARIFA FERNÁNDEZ, Adela. “Cultos a la Virgen de Guadalupe 
de Úbeda en el imaginario colectivo: historiografía, prensa y memoria personal”. En 
CAMPOS, Francisco Javier (coord.). Patrimonio inmaterial de la Cultura Cristiana. San 
Lorenzo de El Escorial: Ediciones Escurialenses, 2013, pp. 281-300.
23	 “El curato de Nra. Sª. de Guadalupe del sitio del Tyrano: su Yglesia muy desdi-
chada, si ornato, y sin decencia alguna. Su temperamto calido, pero sano, á tres jornadas 
de Veles acia el Norte por camino agrio por sus lodazales, una largar jornada distante 
de la villa de San Gil. Produce los frutos de tierra caliente, caña dulce, platanos, yucas, 



131

cargo, el cura Miguel Tavera hace relación de las cuentas del curato 
entre 1775 y 1779, quejándose de que el caudal de la parroquia es muy 
corto y que depende de que los vecinos quieran dar alguna limosna 
para hacer las principales fiestas del año, incluida la de la patrona. 
Declara también estar ocupado en la edificación de la bóveda prin-
cipal con fondos de su peculio y tener que afrontar la dotación del 
tabernáculo y de los demás ornamentos, ya que la iglesia estaba des-
nuda24. La precariedad del lugar se manifiesta cuando escribe que “en 
mas de ochenta años que tiene de fundado este lugar ni hai Iglesia 
desente ni efigie ni ornamentos ni alajas necessarias”25, y eso que 
corría el año 1779. Finalmente, sabemos que llegó a existir la escul-
tura de la imagen titular, creada en fecha indeterminada, pero pereció 
en un incendio que arrasó la parroquia a principios del siglo XX. La 
demolición de la antigua fábrica virreinal comenzó en 1949, siendo 
levantada la actual a partir de 1953 siguiendo un diseño neocolonial 

maíz. Según un padron, o lista de vecinos, que me dio el corregidor de Tunja haze mas 
de quince años, que contaba de trescientos vecinos, y algunos requinteros mulatos, se 
debe reputar ahora con quatrocientos, pues todos los esos lugares en estos treinta años 
inmediatos han ido en mucho augmento. Pagan a su parroco el dicho el dicho peso de 
vecindario por estipendio, de lo que se deduce, que lo menos, que produce este curato 
de renta anual á su cura (aun dado que solo fueran trescientos vecinos) son ochocientos 
ps pues yo sirvo otro beneficio de igual vecindario, y pobre, y solo me contribuye qua-
tro rs de vecindario, porque le perdono a cada uno los cinco rs y con todo esso no me 
baxa de mil ps anuales”. BNE. MSS/23092, f. 93r. Pensamiento y noticias escogidas para 
utilidad de curas. Libro X del Nuevo Reyno de Granada y sus riqueza y demás qualidades 
de todas sus poblaciones y curatos, con espesífica noticia de sus gentes y gobierno escrito por 
Basilio Vicente de Oviedo y Pisa. 1760.
24	 AGN. Colonia, Curas y Obispos, SC.21, 45, D. 30, ff. 685r-689r. Miguel Tavera, 
cura de Guadalupe en Santander, rinde cuentas del fisco de su curato. 3-II-1780 a 24-II-
1780. Nos consta por otra documentación que se estaba levantando una nueva iglesia 
durante los años 1777-1784, cfr. AGN. Miscelánea, SC.39, 13, D. 22, ff. 667r-669v. José 
Agustín Zapata, cura del pueblo de Guadalupe, jurisdicción de Vélez, pide se nombre Juez de 
Fábrica de aquella iglesia a José Camacho y Peñuela. 21-VI-1777 a 13-I-1784.
25	 AGN. Colonia, Curas y Obispos, SC.21, 45, D. 30, f. 687r. Miguel Tavera, cura de 
Guadalupe en Santander, rinde cuentas del fisco de su curato. 3-II-1780 a 24-II-1780.



132

que empleaba algunos sillares de la construcción anterior26. De la 
antigua patrona del pueblo sólo resta un colorido vitral ejecutado en 
la década de los cincuenta.

Fig. 4 (arriba). Antigua Iglesia de la Virgen Guadalupe, obrador neogranadino, entre 1777-
1784, Guadalupe (Santander). Foto: Carlos Alberto Pinilla Franco, 1949. Fig. 5 (derecha). 
Vitral de la Virgen de Guadalupe, anónimo, mediados del s. XX, Iglesia de la Virgen de 
Guadalupe, Guadalupe (Santander). Foto: Jorge Armando Galvis.

Hasta aquí llegarían los pueblos fundados bajo el patronato de 
la Virgen extremeña. Existe un cuarto pueblo con el nombre de 
Guadalupe en el departamento del Huila, pero este fue fundado el 
12 de diciembre de 1715 en honor a la virgen mexicana, gracias a la 
donación de los terrenos por parte de Francisca Salazar Valdés, hija del 
escribano Francisco de Salazar y Barrios y Petronila Valdés27.

26	 PINILLA FRANCO, Carlos Alberto. Guadalupe Santander en el siglo XX. 
Bucaramanga: Litografía Editorial, 2004, pp. 14-16. Agradezco a Jorge Armando Galvis 
Velasco y Carlos Alberto Pinilla la orientación que me han ofrecido acerca de la historia 
de esta parroquia santandereana.
27	 Recurso en línea, disponible en: http://www.guadalupe-huila.gov.co/municipio/
nuestro-municipio, (1/11/2018). No obstante la zona era un corredor de paso muy utili-
zado para la conducción de caucho traído de las selvas amazónicas y en 1682 ya existía un 
caserío en la confluencia de la quebrada de la Viciosa y el río Suaza. Quizá entonces pudo 
existir alguna capilla relacionada con la virgen extremeña.



133

Respecto a los templos dedicados a la Virgen de Guadalupe el más 
temprano fue el de Tunja, ciudad de destacado papel político, social y 
artístico durante el siglo XVI. En el acta fundacional, Gonzalo Suárez 
Rendón “señaló el sitio para la iglesia”28 indicando que se nombraría por 
patrona a la advocación que se celebrara el día de su dedicación, reca-
yendo el honor en la Virgen de Guadalupe por haber tenido lugar dicho 
acto el día 8 de septiembre de 1539. Es probable que no fuera una deci-
sión al azar, influyendo en ello el importante contingente de extremeños 
radicados en Tunja. Dos años después de la dedicación, en 1541, el 
carpintero Gregorio López construyó la primera iglesia de Tunja conce-
bida como una solución provisional en forma de bohío. Dentro de este 
incipiente templo existió una capilla dedicada a la Virgen de Guadalupe 
ya que el espacio es nombrado en dos mortuorias fechadas en 1547 y 
155929. En 1552 el edificio y sus ornamentos fueron arrasados por un 
incendio, de modo que la ciudad debió afrontar al mismo tiempo la 
reparación del bohío y la construcción de la nueva iglesia de tapia y teja 
que se estaba levantando para sustituirlo. Finalmente, el 29 de enero de 
1574 el Santísimo se trasladó a la nueva parroquial, lo que implicó tam-
bién otro desplazamiento devocional: desde entonces el templo estuvo 
consagrado al apóstol Santiago30. Así lo confirman documentos poste-
riores como la Relación de Tunja o la crónica de fray Pedro Simón31.

28	 SIMÓN, fray Pedro. Noticias Historiales… Op.cit., t. II, p. 366.
29	 Archivo Histórico Regional de Boyacá (AHRB). AH, nº 3, 1540-1549, f. 129r. 
Testamentaría de Domingo Fernández. 1547; AHRB. AH, nº 4, 1559, f. 57r. Testamentaría 
de Pedro Núñez Cabrera, vecino de Tunja. 1559. Citados en PORRAS COLLANTES, 
Ernesto. “Historia del primer templo mayor de Tunja, nombrado de Nuestra Señora de 
Guadalupe”. Anuario colombiano de historia social y de la cultura, 31 (2004), p. 37.
30	 Ibídem, pp. 40-43.
31	 La Relación de Tunja menciona que “La iglesia mayor que fundó esta ciudad y la fabricaron 
los vecinos y moradores de ella, se llamó en sus principios nuestra Señora de Guadalupe; después se 
ha llamado y llama de Santiago”. Transcrito en CORRADINE MORA, Magdalena. Vecinos 
y moradores de Tunja 1620-1623. Tunja: Consejo Editorial de Autores Boyacenses, 2009, 
p. 346. Véase también SIMÓN, fray Pedro. Noticias Historiales… Op.cit., t. 2, p. 366.



134

Una virgen negra para las estrategias evangelizadoras  
de los jesuitas

La Virgen de Guadalupe, por el propio color de su piel, era una 
devoción que debía servir como acicate de la tarea evangelizadora entre 
ciertas minorías raciales. O al menos así debieron entenderlo los jesui-
tas32, quienes fundaron bajo su protección una congregación para los 
esclavos negros de Bogotá y sus alrededores. Según testimonio del Padre 
Gonzalo de Lyra en las Letras Annuas33 dicha congregación tuvo sus 
comienzos hacia 1608-1609 y los encargados de su asistencia espiri-
tual eran los colegiales de San Bartolomé34. Desde muy temprano este 
cuerpo social contó con un altar propio dentro de la primitiva iglesia de 
la Compañía, es decir, en aquel edificio simple de planta de cajón que 
precedió a la actual fábrica italianizante. Así, en una visita practicada el 
día 18 de agosto de 1634 se halló en el templo un altar dedicado a la 
Virgen de Guadalupe, aunque curiosamente el autor del manuscrito no 
hace mención expresa de la escultura titular mientras que sí lo hace en 
otros altares e incluso consigna allí mismo el bulto de una Magdalena35. 
De igual forma, tampoco hay constancia de ella en otro inventario de 
1646. La primera referencia documental que con certeza nos habla de 
la escultura data de 1655, cuando consta que el fraile Hernando Cabero 

32	 Sobre la adaptación de otras iconografías cristianas al medio indígena llevadas a cabo 
por los jesuitas véase por ejemplo MÚJICA PINILLA, Ramón. “El ‘Niño Jesús Inca’ y 
los jesuitas en el Cusco virreinal”. En LÓPEZ GUZMÁN, Rafael (coord.). Perú indígena 
y virreinal (catálogo de exposición). Madrid: Sociedad Estatal para la Acción Cultural 
Exterior, 2004, pp. 102-106.
33	 PACHECO, Juan Manuel. Los jesuitas en Colombia… Op.cit., p. 110.
34	 VILLALOBOS ACOSTA, María Constanza. Artificios en un palacio celestial. Retablos 
y cuerpos sociales en la iglesia de San Ignacio. Santafé de Bogotá, siglos XVII y XVIII. Bogotá: 
Instituto Colombiano de Antropología e Historia, 2012, p. 36.
35	 Biblioteca Nacional de Colombia (BNC). Manuscritos, índ. 73, lib. 57, f. 52v. Libro 
viejo de la iglesia y sacristía del Colegio de Compañía de Jesús de Santafé. 1619 a 1662.



135

Fig. 6. II Parte de los Milagros de N. S. de Guadalupe, anónimo, s. XVII, Biblioteca 
Nacional de Colombia, Bogotá. Foto: Adrián Contreras.

trajo de la Península “otro cajón pequeño donde va un vestido hecho 
para nuestra señora de Guadalupe y es de lama blanca bordado de pasa[-
manos] y lentejuelas”. No sólo el vestido vino de España sino también 
un libro recopilatorio de milagros titulado “II Parte de los milagros de 
N. S. de Guadalupe”. Este tipo de libros se imprimían cíclicamente par-
tiendo de los manuscritos conservados en el Monasterio de Extremadura 
y servían para propagar la fama de la Virgen ya que en ellos se podían 
corroborar las numerosas gracias recibidas que recibían sus devotos36. 

36	 El libro no tiene frontispicio, que bien pudo estar en el volumen I de la edición, por 
lo que no sabemos la identidad del compilador ni el año de la edición. Varios autores son 
posibles: fray Juan de Malagón o fray Diego de Montalvo entre otros. Otro ejemplo más 
tardío es: SAN JOSÉ, Francisco de. Milagros nuevos. Obras de la omnipotencia conseguidas 
en este siglo por intercesion de Maria Santissima Madre de Dios è ruegos de sus devotos en su 
milagrosissima imagen de Nuestra Señora S. Maria de Guadalupe. Salamanca: por Antonio 
Joseph Villagordo, 2 v., 1730 y 1731. Agradecemos a María Eugenia Díaz Tena la orien-
tación que nos ha brindado en este tema.



136

Como parte integrante de la biblioteca de los jesuitas el libro fue trans-
ferido a la Biblioteca Nacional de Colombia donde hoy se conserva37.

Pero volviendo a la imagen titular de la congregación santafereña, 
tras la construcción del edificio definitivo de la Compañía por parte 
de Coluccini, dicha imagen ocupó una capilla propia en una de la 
primera capilla del lado de la Epístola donde compartía espacio con 
el retablo del Señor Caído38. La descripción más detallada de la ima-
gen nos la ofrece el inventario que siguió a la expulsión de los jesui-
tas (1767)39: “un retablo de talla dorado de dos cuerpos con quatro 
columnas medianas en la parte principal, esta colocada una estatua 
de Nuestra Señora de Guadalupe, de media vara de alto con vestido 
brocatto verde galoneado de plata, el Niño en los brazos con som-
brerito de plumas y dicha imagen sobre su peaña de firme de plata y 
media luna que se reguló en ocho marcos, y por no poderce quitar sin 
detrimento de la imagen se procedio asu aplicacion, como tamvien las 
coronitas y cetros de plata de Nuestra Señora y el Niño que pezan un 
marco y una onza”.

La descripción encaja con las pinturas de la Virgen de Guadalupe 
que poseemos, siendo difícil discernir cuales de ellas se refieren a la 
virgen que estaba en el cerro de Guadalupe y cuales a la que ahora 
nos ocupa. Resulta llamativo que junto a elementos clásicos de la ico-
nografía guadalupense, como la media luna de plata, se introduzcan 
en Nueva Granada elementos propios del lugar como los sombreritos 

37	 Al momento de la expulsión se cita como “Milagros de nuestra Señora de Guadalupe. 
Segunda parte, un tomo en quarta, de pergamino de nº 4”. BNC. Manuscritos, índ. 
1435, lib. 399, f. 90v. Inventario de la biblioteca común del colegio máximo de la Compañía 
de Jesús de Santafé de Bogotá. 28-X-1766 a 21-XI-1767.
38	 Actualmente en su lugar está la pintura de San Pedro Claver acompañada de los restos 
de un retablo: dos columnas salomónicas emparradas y dos ménsulas.
39	 AGN. Colonia, Curas y Obispos, t. 45, D. 2, f. 231r-v. Testimonio del inventario de las 
alhajas de la iglesia de San Bartolomé, simple y sigue la comisión para la traslación del sagrario 
de la santa iglesia catedral a la de San Carlos. 16-IX-1776 a 1-X-1783.



137

de plumas. Este inventario nos plantea otro dato interesante en la 
esfera de lo social. Como hemos dicho, la congregación de Guadalupe 
estaba compuesta por esclavos negros, lo que implicaba que fuera una 
de las más modestas del templo. Basta con comparar su ajuar40 con 
el que pertenecía a la congregación de la Virgen de Loreto, en cuyas 
filas militaban los principales personajes de la ciudad, para advertir las 
diferencias. 

En otro orden de cosas, y gracias a un prontuario en el que los jesui-
tas describieron el ordo procendi de sus principales fiestas litúrgicas, 
conocemos el esplendor con que se celebraba la fiesta de Guadalupe 
durante el siglo XVIII41:

La fiesta de Guadalupe que es el Dulcísimo nombre de María la 
celebran los señores mulatos dan para los costos de la composición de 
la iglesia 4 pesos y 8 velas para el altar mayor, ponense en las alcayatas 
en una vela y en la otra maceta no se quitan las barandillas, alfombrase 
el presbiterio ponense los dos hacheros dorados junto a la primera 
grada dentro el Presbiterio y junto a ellos los pies para los ciriales, 
añadese la mesa de altar, ponese la Virgen y a los lados S. Luis y S. 
Estanislao bajo los tres arcos de Loreto, sirven para esta fiesta las dal-
máticas, y capa del Socorro por ser ornamento de la Iglesia Chiquita 
y pertenecer igualmente a Guadalupe. 

La víspera se repica por un quarto de ora a medio día, y por la 
noche: el día a las seis se dan 3 repiques, a las 8 se toca al sermón asta 
la media, que se abre la puerta de en medio, a las 9 se repica para la 

40	 El altar contaba para su servicio con: “un crucifixo de a tercia en su cruz de madera. / 
Ytem quatro Niños de bulto en sus redomas [vasija de vidrio ancha que va estrechándose 
hacia la boca] de madera doradas. / Ytem dos atriles de madera ordinarios, otro viejo y 
un evangelio de San Juan de carey. / Ytem varios aceritos, jarras, candeleros de madera 
dorados, plateados y pintados, ramitos, mazeticas y arvolitos de flores de mano y otras 
distintas mazetas y mas con que se adorna este altar”. Ibídem, f. 232r.
41	 BNC. Manuscritos, índ. 68, lib. 52, f. 20r-20v. Usos y costumbres de esta sacristía de 
este Colegio Máximo. 1-I-1755.



138

fiesta (no baja la Comunidad a la puerta). A la epístola se toca la cam-
panilla de Comunidad para que baje al sermón. 

Previense la credencia como para Loreto menos el portapaz, a su 
ora se avisara a los cantores. De la Cathedral viene un canónigo y 
dos clérigos a cantar la misa, ayudan a ella los sacristanes del socorro, 
Loreto y Dolores y el de Sn Joseph.

Acabada la fiesta se da un repique. A las 2 se repica para cantar la 
salve, no baja la Comunidad, se olvido poner los escaños en el presbi-
terio y las sillas debajo de lámpara.

Sin embargo, la expulsión de los jesuitas llevaría aparejada la 
disolución de la congregación de Guadalupe, habiendo constancia 
de que ya no subsistía en 178442. El remate de su decadencia llegaría 
en el siglo XIX cuando se implantó un nuevo culto en el templo, el 
de San Pedro Claver, que supuso la supresión de la antigua capilla de 
Guadalupe. Dentro del baile de altares que tuvo lugar por aquellos 
años también fue movido el Retablo de las Reliquias a su emplaza-
miento actual, siendo usados algunos de sus elementos originales 
para aderezar la pintura del nuevo santo, concretamente dos colum-
nas salomónicas emparradas y dos ménsulas43. Es probable que esto 
ocurriera en 1888 coincidiendo con la canonización de Claver.

Finalmente, queremos cerrar este comentario que venimos 
haciendo sobre la Virgen de Guadalupe de los jesuitas con una 
reflexión acerca de su negritud. Tras la llegada de los españoles a 
América, éstos desarrollaron una estrategia de evangelización que 

42	 AGN. Colonia, Obras Pías, SC.44, 1, D. 6, ff. 189r-206v. Los curas rectores de esta 
santa iglesia catedral, y su sagrario sobre que se pongan en execucion varias obras pias, y volun-
tades en los exercicios sagrados, y culto divino, a que aspiraron sus fundadores. 28-III-1783 a 
19-III-1785.
43	 AGN. Colonia, Curas y Obispos, t. 45, d. 2, f. 238r. Testimonio del inventario de las 
alhajas de la iglesia de San Bartolomé, simple y sigue la comisión para la traslación del sagrario 
de la santa iglesia catedral a la de San Carlos. 16-IX-1776 a 1-X-1783.



139

no tuvo reparos en adaptar el color de las imágenes sagradas, fun-
damentalmente de la Virgen, si ello significaba la aceptación del 
nuevo orden por parte de la población indígena y negra. En México 
encontramos un buen ejemplo en la Virgen de Guadalupe mexicana 
pero también en otras obras temporalmente más avanzadas como 
la Divina Pastora de Miguel Cabrera (Museo Nacional, Ciudad de 
México). En esta última pintura el pintor novohispano nos sitúa una 
oveja negra entre el rebaño que cuida María, significando con ello 
la incorporación del indígena a la historia de la salvación cristiana44.

Para el caso concreto de la Virgen de Guadalupe, fray Diego de 
Ocaña ya había aplicado esta misma estrategia en las representacio-
nes que pintó durante su viaje por los Andes. Sus vírgenes nunca 
llegaron a ser un fiel reflejo del original de Extremadura ya que les 
bajó un punto de oscuridad, haciéndolas sólo “un poco marrón” o 
“un poquito oscuras” según sus propias palabras45. Conseguía apro-
vechar así el componente de atracción étnica al que nos referimos, 
constatando su éxito cuando afirma: “que la querían mucho porque 
era de su color”46.  Esto da lugar a que encontramos Vírgenes de 
Guadalupe en diferentes tonalidades, según el gusto del consumidor: 
la de los jesuitas y la que estaba en el cerro de Guadalupe de Bogotá, 

44	 También se dieron prácticas diametralmente opuestas: la Virgen de Loreto de Ciudad 
de México fue blanqueada por los jesuitas “por tenerse en estos Reynos por vil el color 
denegrido, como propio de esclavos, y gente vil; y también por jusgar, que el color 
denegrido de la Santa Ymagen que está en Loreto provendría del humo de las candelas”. 
ALCALÁ, Luisa Elena. “Blanqueando la Loreto mexicana. Prejuicios sociales y condi-
cionantes materiales en la representación de vírgenes negras”. En CRUZ DE CARLOS, 
María; CIVIL, Pierre; PEREDA, Felipe y VICENT-CASSY, Cécile (Coord.). La ima-
gen religiosa en la monarquía hispánicas: Usos y espacios. Madrid: Casa de Velázquez, 
2008, p. 176.
45	 Cfr. FAVROT PETERSON, Jeanette. Visualizing Guadalupe… Op.cit., pp. 57 y 
59.
46	 OCAÑA, Diego de. Un viaje fascinante por la América Hispana del siglo XVI (1604-
1608). Madrid: Bailén, edición de Arturo Álvarez, 1969, p. 177.



140

negras, la de Pacasmayo y las pintadas por fray Diego de Ocaña, 
de un medio tono indigenista, y finalmente las más decoloradas, 
blanquísimas, como las que se encuentran en Santa Clara de Tunja 
y en el Museo Arqueológico de Bogotá. En Nueva Granada, eso sí, 
no ha aparecido ninguna imagen guadalupense de coloración indí-
gena, estando polarizado el asunto entre las más habituales, negras, 
y algunas blancas como las que ya acabamos de citar. Ahora bien, 
hay un dato curioso. Si bien la virgen banca de Tunja nos remite al 
simulacro original de Extremadura, la del Museo Arqueológico es 
un “verdadero” retrato de una escultura santafereña que plantea una 
interesante contradicción: ¿qué sentido tenía falsear un referente tan 
cercano? ¿Por qué tener en casa un retrato blanqueado de una virgen 
negra que se encontraba a poca distancia, en la misma (pequeña) 
ciudad? Obviamente, debió ser una petición expresa del comitente, 
pero aún nos queda dilucidar su sentido último. Lo que sí sabemos 
es que este blanqueamiento se produjo en algunas otras pinturas 
neogranadinas como las de la Virgen de Monserrat, patrona de otro 
de los grandes cerros de la ciudad de Bogotá47.

Además, el ya de por sí aspecto mestizo de la advocación ori-
ginal, de piel oscura, se vino a complementar en Nueva Granada 
con algunos elementos de indumentaria bastante castizos como la 
mantilla criolla, caso de los cuadros del Museo Colonial o de la 
Iglesia del Rosario de Villa de Leyva, donde además presenta rico 
aderezo de esmeraldas colombianas. El culmen de este mestizaje se 
aprecia sobre todo en aquellos lienzos donde los personajes sagrados 
cubren sus cabezas con sombreros mulatos rematados en penachos 
de palmeras.

47	 Véase por ejemplo, HERNÁNDEZ ROA, Juan Francisco; MATIZ LÓPEZ, Paula 
Jimena y VILLALOBOS ACOSTA, María Constanza. Horror vacui: una colección de 
pintura barroca. Bogotá: Universidad Jorge Tadeo Lozano, 2017, p. 38; SAHAMUEL 
ORTIZ, Edison (Dir.). Arte Sacro. 450 años. Bogotá: Arquidiócesis, 2012, p. 95.



141

Fig. 7. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino. s. XVIII, óleo sobre lienzo, Museo 
Arqueológico Casa del Marqués de San Jorge, Bogotá. Foto: Adrián Contreras.



142

Fig. 8. Virgen de Guadalupe con San Juan Bautista y santo obispo, anónimo, ss. XVI-XVII, 
pintura al temple sobre lienzo, Convento de Santa Clara la Real, Tunja.  

Foto: Adrián Contreras.



143

El Santuario de Guadalupe, faro espiritual desde el cerro 
más alto de Bogotá

En 1743 afirmaba Francisco de San José que la fama de la Virgen 
de Guadalupe se había extendido “por todo el Nuevo Mundo 
Americano, mostrandose en Retratos suyos, como à porfia mara-
villosa; à que han correspondido sus Naturales, fervorosos en la 
devocion, y magnificos en el agradecimiento, edificandola en ambas 
partes de la America Austral, y Occidental Templos muy sumptuo-
sos”48. Este fraile jerónimo se refería fundamentalmente a las imáge-
nes de México, Pacasmayo, Sucre, Potosí y Cuzco. Sin embargo, no 
hace ninguna alusión de la réplica que se encontraba en Santafé de 
Bogotá, imagen que era considerada muy milagrosa y que además 
contaba con un santuario propio encaramado en el cerro más alto de 
la ciudad. Así describe Juan Flórez de Ocáriz las serranías orientales 
de Bogotá49:

Coronan los dos cerros que señorean la Ciudad de Santa Fé, dos 
Ermitas con Imagenes de la Sacratissima Virgen Nuestra Señora, en 
el de mas al Norte la de Nuestra Señora de Monserrate, frequentada 
de la devocion por sus milagros; y en el otro la de Nuestra Señora de 
Guadalupe, no menos admirable y assistida, cuya Imagen se colocò 
con procesión solemne del Cabildo Eclesiastico, Audiencia Real, y 
Ciudad, desde la Catedral a 8 de Septiembre del año de mil y seis-
cientos y cinquenta y seis; y ambas ermitas tuvieron por principio de 
averse puesto en sus sitios Cruzes contra los continuos rayos que caìan 
en ellos, y estableciose Cofradías de la Santa Cruz.

48	 SAN JOSÉ, Francisco de. Historia universal de la... Op.cit., p. 139.
49	 FLÓREZ DE OCÁRIZ, Juan. Libro Primero de las Genealogías del Nuevo Reyno de 
Granada. Madrid: Por Ioseph Fernandez de Buendia, 1674, p. 196. Este pasaje luego será 
repetido por Ibáñez. Cfr. IBÁÑEZ, Pedro María. Crónicas de Bogotá. Bogotá: Imprenta 
Nacional, 1913, t. I, p. 188.



144

Ocáriz, que fue testigo del acontecimiento, señala que la colo-
cación de la imagen tuvo lugar el 8 de septiembre de 1656, coin-
cidiendo con la tradicional fiesta de la advocación extremeña. Sin 
embargo, la primitiva ermita debió mejorarse pronto ya que hay 
constancia de que un nuevo edificio se acabó en la década de 168050. 
Desde allí, la Virgen de Guadalupe actuaba como protectora y faro 
espiritual de los santafereños, quienes sólo debían alzar la mirada 
desde cualquier punto de la ciudad para avistar su ermita. De hecho, 
las siguientes noticias que tenemos sobre la escultura están siempre 
relacionadas con epidemias y terremotos. En 1688, por ejemplo, 
se produjo una epidemia de peste “de evacuaciones”51 en la ciudad 
siendo bajada la virgen desde su santuario con objeto de que pro-
porcionara su amparo52. Respecto a los terremotos, son muchos los 
que afectaron a la ermita, siendo destruida y reconstruida en nume-
rosas ocasiones. Salvado el temblor del año 1687, que apenas causó 
daños, habría que esperar más de medio siglo para la primera des-
trucción sistemática del edificio. Vargas Jurado nos informa de lo 
sucedido53: “En 18 de octubre de este año 1743, a los tres cuartos 
para las once del día, hubo un gran terremoto, ruido y ladridos de 
perros; el cielo oscurecido, con llovizna; se dañaron los más templos 
(…) Sólo Guadalupe del todo cayó sin daño de la Señora, que la 

50	 En 1762 Mutis encontró una piedra de la antigua ermita, destruida en 1743, donde 
ponía “ACABOCE ES / TA CAPILLA AÑ / EN DE 168”. La falta de algunos caracteres, 
incluido el último número del año, deja un margen de error de una década. IBÁÑEZ, 
Pedro María. Crónicas de Bogotá… Op.cit., p. 367.
51	 Entre los síntomas de la peste, más allá de los típicos bubones, se encontraban 
en ocasiones las “evacuaciones involuntarias, a veces tanto de orina como de heces”. 
CUNNINGHAM, Andrew. “La transformación de la peste: El laboratorio y la identidad 
de las enfermedades infecciosas”. Dynamis: Acta hispanica ad medicinae scientiarumque 
historiam illustrandam (Granada), 11 (1991), p. 40.
52	 VARGAS JURADO, José Antonio. “Tiempos Coloniales”. En AA.VV. La Patria 
Boba. Bogotá: Imprenta Nacional, 1902, p. 7.
53	 Ibídem, p. 24.



145

bajaron ilesa, que confieso no haber visto procesión igual, pues las 
luces desde Egipto llegaban a la Catedral”.

El hecho, aunque funesto, debió interpretarse en clave milagrosa 
ya que la escultura de la virgen había quedado incólume54. La escul-
tura permaneció desde entonces en la iglesia monacal de Santa Inés 
hasta que pudo reconstruirse la ermita volviendo a ser colocada en 
ella en 1755. El mismo cronista da cuenta de que el “Domingo 12 
de Octubre de 1755 salió la Virgen de Guadalupe de Santa Inés, 
para subirla al cerro; subióse el día 19 dicho con cuatro sacerdotes; 
desde La Candelaria hizo un milagro antes, cayendo un rayo que le 
quemó un zapato al albañil y no lo lastimó”55. Es probable que los 
nueve días que median entre ambas fechas la virgen estuviera en 
la catedral, celebrándose una novena en su honor. La prolongada 
estancia de la virgen en el cenobio –un total de doce años–, puede 
explicar por qué las monjas dominicas conservaron un retrato suyo, 
siendo probable que se encargara por razones afectivas al momento 
de su partida en 1755. De hecho este retrato es el único que repre-
senta a la virgen no en el contexto de un camarín sino colocada en 
sus andas procesionales, viéndose en el fondo del cuadro un paisaje 
donde se intuye lo que podría ser la nueva ermita de Guadalupe, en 
el ángulo superior derecho56. La pintura fue vendida por las inesi-

54	 La Virgen de Guadalupe ya se había asociado anteriormente a la protección contra los 
terremotos y por ejemplo fray Diego de Ocaña llevó una imagen suya durante su periplo 
americano a la que le achacaba el haberse salvado de un terremoto en 1604 entre otros 
varios beneficios. OCAÑA, Diego de. Un viaje fascinante… Op.cit., pp. 285 y 290.
55	 VARGAS JURADO, José Antonio. “Tiempos Coloniales… Op.cit., p. 42.
56	 En un estudio anterior afirmamos que las pinturas de la colección Hernández Roa y 
la Arquidiócesis de Bogotá representaban a una escultura que se veneraba en la Iglesia de 
Santa Inés. Ahora con motivo de esta nueva investigación podemos concretar que dicha 
escultura estaba en efecto en la iglesia de las madres dominicas pero sólo temporalmente, 
entre 1743 y 1755, ya que en realidad se trataba de la que tenía ermita propia en lo alto 
del de Guadalupe. Cfr. CONTRERAS-GUERRERO, Adrián. “‘Verdaderos retratos’ de 
la Virgen… Op.cit., pp. 120-121.



146

tas a Juan Francisco Hernández Roa en cuya colección particular se 
encuentra hoy57.

Habiéndose perdido la escultura del cerro, esta y otras obras seme-
jantes son de gran valor documental. En ellas la virgen aparece siem-
pre con el mismo ajuar: saya y manto brocados con galón en las orillas, 
puñetas de encaje, lazos postizos sobre la vestimenta, sombreros toca-
dos con plumas o palmeras y broches en las solapas, cetro con remate 
de esferas huecas y media luna de plata con una cabeza de querubín al 
centro. A veces incluso se repiten joyas muy precisas de su ajuar como 
los grandes pendientes de brillantes o un colgante de oro en forma 
oval que pende a la altura de la cintura. Otra característica propia es el 
dosel bicolor que presenta una cortina rojiza y la otra verdosa. En este 
sentido, las pinturas que muestran una mayor afinidad entre sí son las 
del Seminario y la Arquidiócesis que incluso coinciden en representar 
la misma peana. Debieron ser ejecutadas en una temporalidad similar. 

Respecto a los comitentes que encargaban este tipo de obras, sólo 
contamos con alguna información para el caso del ya citado lienzo 
de la Arquidiócesis de Bogotá. Atribuido a Gregorio Vázquez de Arce 
y Ceballos58, nos lega la imagen de su donante en la esquina inferior 
izquierda junto a la que aparece la siguiente leyenda: “El Doctor Don 
Francisco Dávila Maldonado y Orozco, humilde esclavo de la Santísima 
Virgen de Guadalupe”. Este personaje fue hijo del también llamado 
Francisco Dávila Maldonado, alcalde ordinario de Santafé en 1686, 
y se desempeñó como cura de la Iglesia de Santa Bárbara y miem-
bro del cabildo eclesiástico de Santafé59. El hecho de que falleciera el 

57	 Cfr. HERNÁNDEZ ROA, Juan Francisco, MATIZ LÓPEZ, Paula Jimena y 
VILLALOBOS ACOSTA, María Constanza. Horror Vacui… Op.cit., p. 27.
58	 SAHAMUEL ORTIZ, Edison (dir.). Arte Sacro. 450 años… Op.cit., p. 48.
59	 VÁZQUEZ VARELA, Ainara y MARÍAN LEOZ, Juana María. “Señores del muy ilus-
tre Cabildo”. Diccionario biográfico del capítulo municipal de Santa Fe (1700-1810). Bogotá: 
Pontificia Universidad Javeriana, 2017, s.p. Ver entrada “Dávila Maldonado, Nicolás Antonio”.



147

 
Fig. 9. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, ca. 1755, óleo sobre lienzo, 

Colección Hernández Roa, Bogotá. Foto: Adrián Contreras.



148

Fig. 10. Virgen de Guadalupe con San Nicolás Tolentino y San Francisco Javier, círculo de 
Gregorio Vázquez, principios del s. XVIII, óleo, Seminario Mayor de San José, Bogotá.  

Foto: Adrián Contreras



149

Fig. 11. Virgen de Guadalupe con donante (Francisco Dávila), atribuido a Gregorio 
Vázquez, antes de 1738, óleo sobre lienzo, Colección de la Arquidiócesis de Bogotá. 

Foto: Arquidiócesis de Bogotá.



150

último día del año 1738, según consta en los libros sacramentales de 
su parroquia60, nos indica que el cuadro fue pintado con anterioridad 
a esa fecha. Después de su fallecimiento la obra debió pasar a manos 
de fray Diego Fermín de Vergara quien se desempeñó como arzo-
bispo de Santafé entre 1741 y 1744, ya que Vergara la legó al Palacio 
Arzobispal donde hoy se encuentra61.

Pero volvamos al punto cronológico donde hemos aparcado 
la historia de la virgen bogotana: 1755. Tras ser devuelta a la cima 
del cerro, el siguiente dato que tenemos sobre su ermita nos los 
proporciona Basilio Vicente de Oviedo en 1760 al afirmar que las 
ermitas de Guadalupe y Monserrate “tienen sus capellanes con rentas, 
y son frequentadas de la devocion especialmente la de Monserrate 
(…) pero la mas frequentada de todas es mi Sª de Egipto”62. Uno de 
los propósitos fundamentales de Oviedo al escribir su obra fue el de 
ponderar los diferentes curatos existentes en el virreinato, por lo que 
son constantes sus alusiones a las rentas de produce cada uno. Por ello 
resulta de gran interés que compare los tres santuarios marianos que 

60	 Archivo de la Arquidiócesis de Bogotá (AAB), volumen sin signatura, f. 25r. Libro I 
de Defunciones de la Parroquia de Santa Bárbara. 31-XII-1738.
61	 Esta afirmación se basa en un informe fechado en julio de 1748 donde se informa de 
varias pinturas dejadas por fray Diego Fermín de Vergara en la antesala del palacio arzo-
bispal. AGN. Colonia, Fábrica de Iglesias, SC.26, 10, D. 14, f. 313v. El arzobispo Pedro 
Felipe de Azúa manda realizar un informe sobre ciertos bienes procedentes de los expolios de 
sus antecesores Antonio Claudio Álvarez de Quiñones, Juan de Galabis y Diego Fermín de 
Vergara pertenencientes al palacio arzobispal de Santafé. 22-VII-1748 a 24-VII-1748. En 
cuanto a la referencia archivística en cuestión discrepamos de lo dicho por María Cristina 
Pérez, quien ha interpretado la pintura como un “retrato de la Virgen de Guadalupe de 
Nueva España” sin que en el manuscrito se precise tal identidad. PÉREZ PÉREZ, María 
Cristina. Circulación y apropiación de imágenes religiosas en el Nuevo Reino de Granada, 
siglos XVI-XVIII. Bogotá: Universidad de los Andes, 2016, p. 160.
62	 Biblioteca Nacional de España (BNE). MSS/23092, f. 49r. Pensamiento y noticias 
escogidas para utilidad de curas. Libro X del Nuevo Reyno de Granada y sus riqueza y demás 
qualidades de todas sus poblaciones y curatos, con espesífica noticia de sus gentes y gobierno 
escrito por Basilio Vicente de Oviedo y Pisa. 1760.



151

circundaban la ciudad dejando entrever que el de Guadalupe era el 
menos boyante de ellos, y, en efecto, por aquella época debió comenzar 
su declive devocional. También en 1760 tuvo lugar la solemne jura de 
Carlos III, cediéndose luego “a la ermita de Guadalupe los valiosos 
utensilios que sirvieron para adornar entonces los balcones del Palacio 
virreinal”63, lo que vuelve a poner de manifiesto las dificultades por las 
que pasaba el santuario. Otro testimonio de la soledad y abandono en 
que se encontraba el lugar nos la ofrece el mismísimo José Celestino 
Mutis, quien pasó por allí en febrero de 1762 a propósito de sus 
observaciones botánicos. Confiando en que “encontraría habitaciones 
dónde poder pasar la noche” llegó a la cima cuando anochecía pero 
encontró la ermita desierta “y tuvo que comer como ermitaño y 
dormir en cama austera”64.

El templo no debió progresar mucho en aquellos años y una década 
después, el 20 de noviembre de 1772, el capellán de turno obtenía 
licencia del arzobispado para recoger limosnas para reparar y costear 
la dotación de la ermita. De esta manera el 16 de junio de 1773 el 
recaudador encargado de la operación llegó a la lejana viceparroquia 
de Aipe (Huila) donde se encontró con la oposición de los dominicos. 
Lo interesante de esta negativa es que produjo una nueva solicitud, 
esta vez dirigida al virrey Manuel Guirior y fechada el 17 agosto 1773, 
donde se da testimonio del incidente y se menciona que Ciprián 
Eslava, el recaudador en cuestión, había llegado al lugar acompañado 
de “la Ymagen de mi Sª Guadalupe”65. Lamentablemente no se dejó 
constancia de si se trataba de la imagen titular del santuario bogotano 

63	 IBÁÑEZ, Pedro María. Crónicas de Bogotá… Op.cit., p. 188.
64	 Ibídem, p. 367.
65	 AGN. Colonia, Historia Eclesiástica, SC.30, 6, D. 24, f. 376v. Miguel Rugero, cape-
llán de la ermita de Guadalupe en Santafé, obtiene licencia del arzobispo de Santafé Agustín 
Manuel Camacho y del virrey Manuel Guirior para pedir limosna que se ha de aplicar a la 
reparación de aquel templo. 20-XI-1772 a 17-VIII-1773.



152

o de una copia de la misma, solución esta última que ya se había ensa-
yado anteriormente en Nueva Granada66. 

Sea como fuere, el esfuerzo del recaudador no llegó a amortizarse ya 
que el día 12 de julio de 1785 volvía a caer la ermita por efecto de otro 
fuerte movimiento sísmico67. Tres años después, con vistas a paliar los 
estragos causados por el terremoto, los miembros de la Real Audiencia y 
del arzobispado acordaban conceder diversas ayudas para la reconstruc-
ción de edificios religiosos y particulares entre los que se encontraba la 
ermita de Guadalupe que recibía doscientos pesos de compensación68. 
Esta vez fue el presbítero Juan Ignacio Lozada quién tomó a su cargo 
la reedificación de la capilla como un empeño personal. En 1796 soli-
citaba licencia para pedir limosnas, lo que se le concedió por el plazo 
de un año69. En 1804 el mismo Lozada declara que el edificio está ter-
minado y “completamente adornado con altares, ornamentos, y demas 
aderentes necesarios para la celebracion del sto. sacrificio de la misa 
y debido culto a la sagrada imagen de nuestra sª”70. Declara también 
haber hablado con el prior de la Candelaria “en cuya iglesia há estado 
depositada con el debido culto la Imagen”, con el fin de que “el sábado 

66	 En Tunja en 1688 Juan Pérez pintó un retrato de la Virgen del Rosario que se llevó a lomo 
de mula por los pueblos circundantes para pedir limosnas con objeto de aplicarlas en el dorado 
de su tabernáculo. Cfr. CONTRERAS-GUERRERO, Adrián. In ligno facta. Artes escultóricas 
de los siglos XVII y XVIII en Colombia (tesis doctoral). Granada: Universidad, 2018, p. 411.
67	 CABALLERO, José María. “En la Independencia”. En AA.VV. La Patria Boba. 
Bogotá: Imprenta Nacional, 1902, p. 77.
68	 AGN. Colonia, Obras Pías, SC.44, 1, D. 17, f. 462r. Acuerdo sobre el reparto de la 
renta del arzobispado para el reparo de varias iglesias, conventos y casas particulares dañados 
por el terremoto de 1785. 20-VI-1788.
69	 AGN. Miscelánea, SC.39, 86, D. 76, ff. 788r-189v. El presbítero Ignacio Lozada soli-
cita licencia para pedir públicamente limosna en Santafé, destinada a la erección de la capilla 
de Nuestra Señora de Guadalupe. 12-VI-1796.
70	 AGN. Miscelánea, SC.39, 128, D. 6, f. 204r. Documentos en que se acredita la reedi-
ficación de la ermita de Guadalupe, la traslación a ella de su patrona y el nombramiento de 
capellán a favor del presbítero Pedro Ignacio Losada. X-1804 a 1-VII-1808.



153

veinte de octubre de mil ochocientos y quatro, se digne sacar en pública 
procesion con su venerable comunidad hasta Egipto, y de hay hasta 
Guadalupe”71, donde sería colocada en su nuevo camarín.

Repitiendo la cíclica historia del santuario, la tercera destruc-
ción del mismo por un temblor acaeció en 1827. Dados de nuevo 
a la reconstrucción a partir de 1830, se buscó en esta ocasión un 
emplazamiento diferente “en un estribo del cerro y a la mitad de la 
altura de él”72, siendo el encargado de las obras el arquitecto bogo-
tano Nicolás León, sin embargo, el proyecto no prosperó y la obra se 
abandonó quedando como una poética ruina en aquel desangelado 
paraje. A mediados de siglo se recobró el interés por construir en 
la cima, siendo comisionado para el encargo el canónigo Fernando 
Antonio Mejía. El proceso y los detalles constructivos de este quinto 
edificio los conocemos con bastante precisión gracias a los sermones 
que Mejía compuso e imprimió durante su gestión. En 1857 la ciu-
dad de Bogotá hace voto solemne de construir el nuevo santuario 
y en 1858 se coloca la primera piedra73. Inicialmente el proyecto 
contemplaba además del edificio principal, una cruz monumental 
y una “pirámide que en su elevada cúspide mostrará una estatua de 
Nuestra Señora de Guadalupe”74, tal como podemos ver en el gra-
bado de Ayala y Medrano de 1860. 

71	 AGN. Miscelánea, SC.39, 128, D. 6, f. 204r. Documentos en que se acredita la reedi-
ficación de la ermita de Guadalupe, la traslación a ella de su patrona y el nombramiento de 
capellán a favor del presbítero Pedro Ignacio Losada. X-1804.
72	 IBÁÑEZ, Pedro María. Crónicas de Bogotá… Op.cit., p. 188.
73	 Cfr. MEJÍA, Fernando Antonio. Sermon compuesto i predicado por el presbitero Fernando 
A. Mejía en la fiesta al Sagrado Corazon de Jesus e inauguracion moral de la Santa Cruz de 
Guadalupe, que tuvo lugar en Bogotá, en la Iglesia de San Carlos, el 13 de noviembre de 1857. 
Bogotá: Imprenta de la Nación, 1857; MEJÍA, Fernando. Antonio Discurso pronunciado el 13 
de diciembre de 1858, con motivo de la colocacion de la primera piedra para la cruz monumental 
i el templo de Nuestra Señora de Guadalupe. Bogotá: Imprenta de F. Torres Amaya, 1859.
74	 MEJÍA, Fernando Antonio. Templo andino de Guadalupe. Bogotá: Impreso por Focion 
Mantilla, 1867, p. 5.



154

Fig. 12. Proyecto del Santuario de Guadalupe, Daniel Ayala e Ignacio Medrano, 
1860, grabado sobre papel, Biblioteca Luis Ángel Arango, Bogotá.  

Foto: Adrián Contreras.

Sin embargo, pronto se suspendieron las obras debido a la gue-
rra civil que tuvo lugar entre 1860-1862. Mejía pasó estos años de 
conflicto escondido en casa de unos amigos donde según relató tuvo 
lugar un prodigio: el 12 de marzo de 1863, día de San Gregorio 
y víspera de San Leandro, ambos poseedores de la famosa talla de 
Extremadura, le ofrecieron un higo recogido en la huerta de la casa y 
partiéndolo por la mitad con un cuchillo apareció en él la figura de la 
Virgen de Guadalupe de México “con todos los colores y geroglíficos 
que se ven en las copias de la tilma de Juan Diego” y “Cambiando 
luego la direccion de las tajadas, volviendo lo de arriba abajo, y se vió 
en cada una de ellas el otro simulacro: Nuestra Señora de Guadalupe 



155

de España”75. La simbiosis que lleva a cabo Mejía entre ambas vírge-
nes no se basa sólo en su coincidencia nominativa, sino que también 
enfatiza sus milagrosos orígenes76: 

Los simulacros o imájenes de la Vírjen Santísima en su advocacion 
de Guadalupe arrebatan i enajenan mi imajinación; la de España me 
trae a la memoria ese afortunado artista, San Lúcas Evanjelista, que 
pintó la imájen orijinal; i de cuyas manos salió tambien por primera 
vez escrita la vida del divino Redentor (…) La imájen de Méjico me 
recuerda a esa divina artista, la Virjen María, que descendiendo de su 
trono celestial (…) se presentó repetidas veces a dos indígenas pobres 
i sencillos, recien convertidos.

Por aquellos años el culto guadalupano estaba en plena efervescen-
cia en Colombia, de modo que el resultado de estos planteamientos 
fue la original idea de producir una escultura que combinara ambas 
devociones. Por iniciativa del arzobispo Vicente Arbeláez Gómez 
el encargo recayó en el escultor español Felipe Moratilla Perrete, a 
quién éste había conocido en Roma77. La obra que era de vestir costó 
767 pesos fuertes puesta en Bogotá y constaba de “La imágen de 

75	 MEJÍA, Fernando Antonio. Trabajos públicos ejecutados en obsequio de Dios y de 
la patria sobre el monte de Guadalupe de Bogotá. Bogotá: Imprenta de Francisco Tórres 
Amaya, 1875, pp. 28-29.
76	 MEJÍA, Fernando Antonio. Sermon en elojio de Nuestra Señora de Guadalupe, paráfra-
sis del capitulo XII del Apocalipsis. Compuesto i predicado en Bogotá el año de 1861. Bogotá: 
Impreso por Focion Mantilla, 1865, pp. 3-4. En semejantes términos se expresa también 
en la p. 9.
77	 Moratilla fue pensionado en Roma en 1848 y permaneció en aquella ciudad italiana 
por una larga temporada. Cfr. AZCUE BREA, Leticia. “La escultura española hacia el 
cambio de siglo y algunos de sus protagonista en el Museo del Prado: Felipe Moratilla 
y Agapito Vallmitjana”. En AA.VV. Del realismo al impresionismo. Madrid: Fundación 
Amigo del Museo del Prado. Galaxia Gutenberg, 2014, pp. 365-386. Especifica Mejía 
que esta escultura costó “puesta en esta capital” 777 pesos fuertes, de los cuales 200 fue-
ron dados por el arzobispo Vicente Arbeláez y otros 200 por su sobrina Josefa Gómez 
Hoyos de Campuzano.



156

Nuestra Señora, la del divino Niño y la del Querubin, con la peana” 
siendo lo más llamativo que poseía “piezas dobles, y por esto es sus-
ceptible de diferentes actitudes; ora, como la Concepcion, con las 
manos aheridas por la parte unterior y colocadas delante del pecho, 
que es la aparicion de Méjico, y ora con el Niño en la mano y el cetro 
en la otra (aparicion de España)”78. Gracias a una carta del presbítero 
Bernardo Herrera sabemos que Moratilla la tenía ya concluida en 
Roma en 187079, siendo la primera vez que se describe en Bogotá 
el día 19 de febrero de 1873. En lo que respecta a su colocación en 
el templo, inicialmente se había previsto que la escultura estuviera 
como levitando sobre el altar mayor80 pero finalmente se optó por 
colocarla en un simbólico trono de hierro en forma de árbol. En él 
se enredaban “un bejuco de madreselva vestido de hojas y de rosas; 
por manera que al parecer, la Vírgen Santisima (…) descansó en este 
árbol para ejecutar las solemnes y auténticas apariciones y revelacio-
nes de Juan Diego y Juan Bernardino en Méjico y del Vaquero en 
España”81. 

La ceremonia de bendición e inauguración del nuevo templo de 
Guadalupe tuvo lugar los días 6, 7 y 8 de septiembre de 1873. Pero, 
¿qué ocurrió entonces con la ya centenaria escultura de la virgen extre-
meña, original titular del santuario? Afirma Mejía lo siguiente: “La 

78	 MEJÍA, Fernando Antonio. Trabajos públicos ejecutados… Op.cit., p. 69.
79	 Ibídem, p. 68.
80	 En palabras de Mejía, la virgen estaría colocada a gran altura sobre la mesa de 
altar, “al parecer suspendida en el aire, i entre muchos rayos o resplandores que des-
cenderán de la bóveda para figurarla vestida de sol i coronada de doce estrellas, que 
es como la representa el capítulo XII del Apocalípsis de San Juan, i fué la manera de 
apaecerse la Señora de España, i despues con mas exactitud en el monte de Guadalupe 
que domina la capital de Méjico; cuya aparicion es la más auténtica i portentosa de 
todas, como lo declaró el señor Benedicto XIV (…): Non fecit taliter omni nationi”. 
MEJÍA, Fernando Antonio. Templo andino de Guadalupe. Bogotá: Impreso por Focion 
Mantilla, 1867, p. 4.
81	 MEJÍA, Fernando Antonio. Trabajos públicos ejecutados… Op.cit., p. 59.



157

Fig. 13. Templo andino de Guadalupe, anónimo, 1868, grabado sobre papel,  
Biblioteca Luis Ángel Arango, Bogotá. Foto: Adrián Contreras.

imágen que se veneró en esa cima cuando se empezaba á edificar esta 
ciudad, y que desde entónces quedó oculta, ha sido hallada en estos 
dias con sus correspondientes documentos que lo hacen creer; es de 
bulto, y será colocada en Guadalupe con la del segundo templo en 
su lugar correspondiente como monumentales”82. Sin embargo, no 
se han vuelto a tener noticias de ella desde entonces. Siguiendo la ya 
tradicional secuencia constructivo-destructiva del lugar, el edificio de 
Mejía fue tumbado por un nuevo terremoto el día 31 de agosto de 
1917, finalizándose las obras de la iglesia actual el 12 de octubre de 

82	 MEJÍA, Fernando Antonio. Sermón del Sagrado Corazon de Jesus compuesto y predicado 
por el presbítero Fernando Antonio Mejía en la Iglesia de San Carlos de Bogotá el 2 de septiem-
bre de 1870. Bogotá: Imprenta de F. Tórres Amaya, 1870, p. 15.



158

1945 bajo la administración de Monseñor Jorge Murcia Riaño83. Hoy 
el santuario está dedicado a la advocación mexicana y la mayoría de los 
bogotanos desconocen su verdadero origen.

Otras esculturas neogranadinas de la Virgen de 
Guadalupe

Además de las esculturas de la Virgen de Guadalupe ya referidas, 
existieron otras muchas sobre las que apenas tenemos datos, aunque 
su imagen debió ser bastante común en las iglesias neogranadinas a 
juzgar por cierto comentario de Acuña84. En la capital, aparte de las 
esculturas de los jesuitas y del Cerro de Guadalupe, tenemos constancia 
documental de al menos dos más en los templos de San Agustín y San 
Juan de Dios. En San Agustín un inventario de 1797 consigna85: 

un nicho dorado, dentro de él un bulto de cuerpo entero de Nuestra 
Señora de Guadalupe con su Niño Dios de yeso, sobre su peaña dada 
de oro, al pie de la Virgen están  dos niños sobre sus peañitas doradas, 
esta Señora tiene manto, túnica de damasco colorado y flores de plata 
y una toca de seda y pito, el vestido está forrado en tafetán blanco, el 
que está bien maltratado. 

83	 SAHAMUEL ORTIZ, Edison (Dir.). Santa Fe. Iglesias Coloniales, Conventos y 
Ermitas. Bogotá: Consuelo Mendoza Ediciones, 2013, p. 156.
84	 A propósito del estilo Barroco en Colombia afirma que: “Existe, sin embargo, antes 
de este período que pudiéramos llamar del Convulsionismo Místico, otro anterior de un 
siglo al menos, del cual datan algunas vírgenes rechonchas, de sonrisa arcaica, cuyo cuerpo 
lo forma un gran manto sin pliegues de forma cónica, teniendo por base un grupo de 
cabezas de serafines”. ACUÑA, Luis Alberto. “Ensayo sobre el florecimiento de la escul-
tura religiosa en Santafé de Bogotá”. En AA.VV. Iniciación a una guía del arte colombiano. 
Bogotá: Academia Nacional de Bellas Artes, 1934, p. 203.
85	 Transcrito en VALLÍN, Rodolfo y GÁLVEZ, María Victoria. Arte y fe. Colección artís-
tica agustina Colombia. Bogotá: Provincia de Nuestra Señora de Gracia, 1995, p. 204.



159

La Virgen se encontraba en el “cuarto del cenáculo”, una especie 
de almacén anejo a la sacristía donde se guardaban diversos trastes 
que eran usados puntualmente en ciertas fiestas, lo que nos indica 
que no estaba expuesta al culto durante todo el año. A juzgar por la 
técnica de elaboración, yeso, debió ser una escultura hecha en Santafé, 
probablemente según una estampa de la virgen española dado que 
presentaba al pie los dos típicos ángeles que la flanquean en estas 
composiciones impresas86. En San Juan de Dios, el apunte es algo 
más tardío, de 1891, momento en que ya se había extinguido por 
completo su culto y se había olvidado su identidad87:

Señalamos únicamente una estatua de la Virgen, semejante a la que 
existe en la iglesia de San Agustín, de que ya hablámos: es notable por su 
antigüedad y sus defectos; su altura es del tercio del natural; su cuerpo 
es un cono, sin cintura, e idéntica forma tiene la figura del Niño; ambas 
carecen de brazos, y las manos de los cuerpos; las carnes tienen color de 
chocolate, están vestidos con colores de estilo bizantino; la Virgen tiene 
toca, y el mal gusto moderno le ha colocado una corona de hoja de lata.

Al sur, en Popayán, la imagen de la Virgen de Guadalupe se 
encontraba en el templo de los franciscanos. Son pocas las noticias 
que tenemos sobre ella. El 14 de enero de 1660 el capitán Fernando 
de Salazar Betancur declaraba: “que yo por mi devoción hice hacer en 
la ciudad de Quito un tabernáculo dorado para Nuestra Señora de la 
Concepción de Guadalupe del convento de mi padre San Francisco 
de esta ciudad”. El hecho de que hable de esta advocación mixta, 
combinación de Inmaculada y Guadalupe, puede plantear la duda de 
si se trataba del simulacro mexicano, pero descartamos esta opción 

86	 Para un análisis de esta técnica en la escuela neogranadina véase CONTRERAS-
GUERRERO, Adrián. In ligno facta. Artes… Op.cit., pp. 108-112.
87	 IBÁÑEZ, Pedro María. Crónicas de Bogotá… Op.cit., p. 271.



160

por la temporalidad en la que 
nos movemos y por el hecho 
de que la imagen era de bulto 
redondo. Habiendo traído 
el retablo hasta Popayán sin 
tener sitio para colocarlo en 
la iglesia franciscana, se lo 
vendió a los mayordomos 
de la Virgen del Rosario por 
600 patacones que debían 
darse de limosna a la Virgen 
de Guadalupe. Sin embargo 
gastó esa cantidad porque 
“algunas necesidades me han 
obligado a ello”, mandando 
por clausula testamentaria 
que su albaceas repusieran el 
valor88. Otra noticia sobre la 
misma virgen data de 1680, 
temporalidad en la que el 
templo pasaba por ciertas 

estrecheces y se había pasado al altar mayor una lámpara “que le dieron 
a nuestra señora de Guadalupe”89.

88	 Archivo Central del Cauca (ACC). 9492 (Col. E I-8 op), ff. 1r-2r. Testamento del 
capitán don Fernando de Salazar Betancur, vecino encomendero de Popayán natural de 
Tunja. 14-I-1660 a 11-IV-1707. No debieron cumplirse estas últimas voluntades ya que 
el primero de abril de 1707 fray Juan del Rosario, procurador guardián del convento 
franciscano de Popayán, todavía estaba reclamando esta cantidad.
89	 ACC. Fondo Notarial, t. 17, año 1689, f. 25r. Mandato del P. fray Félix, Comisario 
General del Perú, para que se le de escritura de patronato al alférez don Francisco Torijano 
Marín vecino de Popayán, familiar y alguacil del Santo Oficio, sobre la capilla del Cristo de 
la Veracruz. 29-XI-1689.

Fig. 14. Virgen de Guadalupe, obrador 
sevillano, principios del s. XVII, escultura 
en madera tallada y policromada, Palacio 

Arzobispal, Ibagué.  
Foto: Jesús Andrés Aponte.



161

En el occidente colombiano también hubo varias esculturas de 
la virgen extremeña. Una la tenemos documentada en la segunda 
iglesia de Hato Viejo (hoy Bello, Antioquia), que fue construida 
entre 1790 y 181490. Finalmente, otra subsiste en Ibagué, siendo la 
única conservada. Está en el refectorio del Palacio Arzobispal y es 
una obra que muestra “evidentes esquemas montañesinos”91 pese al 
maltrato que ha sufrido. Manejamos algunas noticias sobre escultores 
sevillanos desplazados al santuario madre de Guadalupe para copiar la 
imagen original, por lo que es muy posible que estemos ante una de 
estas copias “tocada a la original”92. Una de ellas es la que el capitán 
Francisco Pérez Lezcano llevó a Pacasmayo93.

Los verdaderos retratos

Las pinturas neogranadinas de la Virgen de Guadalupe, aún 
más habituales que las esculturas, se engloban dentro de la tenden-
cia barroquísima de pintar retratos a las efigies de mayor devoción 

90	 Tenía “una imagen de Nra. Sra. de Guadalupe de bulto con su corona de plata”. 
AAM. Fondo Popayán, Vicaría Superintendente, caj. 30, carp. 14, Inventarios 1763-
1824, s/p. Inventario de los alaxas que el dia de la fecha se han encontrado  pertenecientes a 
esta santa yglesia de Nra. señora del Rosario de Ato Viejo. 27-I-1814.
91	 APONTE PAREJA, Jesús Andrés. Escultura en el Nuevo Reino de Granada: siglos XVI-
XVII. Bogotá: autoedición, 2015, p. 255.
92	 Sobre la intervención milagrosa de los retratos de la Virgen y de otras cosas que la han 
tocado véase SAN JOSÉ, Francisco de. Historia universal de la... Op.cit., pp. 217-220.
93	 “Vino luego à este Santuario à cumplir su voto (…) y alcanzando licencia del 
Convento, labrò un Escultor famoso, que traxo consigo de Sevilla, una Imagen de nuestra 
Señora de Guadalupe, bien imitada de su Original (…) Quando el devoto Capitan viò 
acabada la Copia tan perfecta, fue excessivo su gozo, entrañandosele con ella en lo secreto 
de su alma una singular devocion, y cordialissimo afecto. Vistiòla de ricas telas, que tenia 
prevenidas: yo me persuado la tocaron à su Original, para que llevasse los primores de la 
gracia, que no pudo darla el Arte”. A continuación se cuenta el paso de la escultura por 
Cádiz, Nombre de Dios, Panamá y Cherrepe. Ibídem, pp. 173-174.



162

popular94. Esta costumbre hispánica produjo una gran cantidad de 
obras tanto en territorio peninsular como en América, presentando 
por lo general vírgenes ataviadas con ricos ternos bordados y enjoyadas 
en proporción a su fama. Estas obras al haber sido calificada de pro-
ductos seriados han obtenido un menor aprecio historiográfico, lo que 
se basa en la gran proporción de ellas que fueron ejecutadas por artis-
tas de segunda fila -cuando no, por meros artesanos-. No obstante esta 
circunstancia, que también encuentra honrosas excepciones95, estas 
piezas son de un gran valor a la hora de medir el impacto espiritual 
-y por tanto también el económico- de la advocación. Así, podríamos 
enunciar el siguiente principio: el número de verdaderos retratos de una 
imagen es directamente proporcional al culto y difusión que obtuvo. 
En este contexto, sabemos que la Virgen de Guadalupe fue una de las 
advocaciones más copiadas, tanto en Europa como en América. Fray 
Francisco de San José nos da buena cuenta de ello96:

Esta gracia, que la Santissima Virgen pone en los Retratos de su 
Imagen Santa Maria de Guadalupe, engendra tan grande fé, y devocion 
en los animos de los Fieles, que viendose necessitados, luego se acogen à 
ellos, como al seguro asylo, y refugio de sus males: y como la fé, y devo-
cion hacen prodigios, son sin numero los que ha obrado, y obra el todo 
Poderoso, clamando por sus Retratos à la Soberana Reyna. De aqui nace 
la multitud de copias, que ay esparcidas por toda la Christiandad: los 

94	 Los verdaderos retratos de imágenes de devoción son una arista más del tema de la 
“vera effigies”, un buen estudio al respecto se puede encontrar en QUILES GARCÍA, 
Fernando. Santidad Barroca. Roma, Sevilla y América hispana. Sevilla: Universo Barroco 
Iberoamericano, 2018, pp. 59-76.
95	 Para el caso de la Península, recuérdese por ejemplo el retrato de la Soledad de Madrid 
ejecutado por Alonso Cano, hoy en la Capilla de San Miguel de la Catedral de Granada.
96	 SAN JOSÉ, Francisco de. Historia universal de la... Op.cit., pp. 203-204. Cita el cro-
nista dos casos puntuales por la relevancia de sus comitentes: una petición llegada desde 
Roma por el Cardenal Albano en 1729, y otra del Conde de San Bernardo y Marqués de 
Mos en 1732.



163

intimos deseos con que se pretenden de los que han adquirido algunas 
noticias de la milagrossisima Imagen (…) Assi, pues, ay otros muchis-
simos Retratos milagrosos de esta gran Señora, repartidos por distan-
tes Regiones, sin que se tengan de ellos sino es algunas cortas noticias: 
siendo todos en bien del Genero Humano lucidissimos reflexos de este 
Sol: Astros luminosos brillantes de este Cielo: Rios caudalosos de este 
grande Mar: Fuentes vivas peremnes de este Abismo: de este Abismo sin 
suelo: de este Mar grande sin fondo (…)

No nos debe extrañar el testimonio de San José. Los templos y monas-
terios que poseían una imagen de cierta relevancia eran los primeros 
interesados en su difusión, pues esto solía suponer la llegada de copio-
sas limosnas para el santuario97. Un llamativo caso ocurrido en Nueva 
Granada nos permite testar el interés estratégico que había detrás de estas 
prácticas. En 1758 el fraile franciscano Lope de San Antonio se había 
traído desde Madrid a Popayán una escultura vestidera de la Virgen de 
Gracia junto a su ajuar, y, lo que es más interesante, tres mil estampas 
impresas de ella, la plancha grabada y cincuenta pliegos de papel fino 
para futuras impresiones 98. Por si no fuera poco, el religioso también traía 
unas indulgencias despachadas por el nuncio vaticano en Madrid. Estos 
dos recursos, las estampas de devoción y la concesión de indulgencias 
fueron recursos publicitarios muy habituales durante la época virreinal. 

En el caso de la virgen extremeña, es verdaderamente frecuente 
encontrar su efigie colgada de los muros de museos y recintos reli-
giosos colombianos, donde han quedado testimoniando alguna devo-
ción particular de quién sabe qué personaje virreinal. Ahora bien, 
existen distintos tipos de retratos, por un lado están los que remiten 

97	 FAVROT PETERSON, Jeanette. “A través de la mirada de Ocaña. Nuestra Señora 
de Guadalupe en Sucre, Bolivia”. En STRATTON-PRUIT, Suzanne (Ed.). El arte de la 
pintura en Bolivia colonial. Philadelphia: Saint Joseph’s University Press, 2017, p. 302.
98	 ACC. 9255 (Col. E I-11 ms), f. 25v. Cuenta y razón de los gastos que se puede ofrecer en 
adelante a fray Lope de San Antonio en la misión que tiene a su cargo. 18-X-1755.



164

a la escultura original española y por otro los que reproducen a una 
escultura neogranadina. Las del primer tipo, fueron hechas a través 
de estampas que se difundieron desde el santuario de Extremadura 
a finales del siglo XVI o principios del XVII99. Nos referimos funda-
mentalmente a las dos que están relacionadas con el grabador Pedro 
Ángel: una firmada del año 1600, y otra atribuida a él que apareció 
en el libro de fray Gabriel de Talavera de 1597100. En estas composi-

99	 En esta temporalidad sólo conocemos cinco grabados de la Virgen de Guadalupe 
(más otro de la Virgen del coro) ya que a las que recoge Crémoux hay que sumar la 
que se atribuye a fray Gabriel de Talavera que es precisamente la que nos interesa. Cfr. 
CRÉMOUX, Françoise. “Las imágenes de devoción… Op.cit., pp. 67-70.
100	TALAVERA, fray Gabriel de. Historia de Nuestra Señora de Guadalupe consagrada a 
la soberana magestad de la Reyna de los Angeles, milagrosa patrona de este santuario. Toledo: 
En casa de Thomas de Guzma, 1597.

�
Fig. 15 (izquierda). Virgen de Guadalupe, atribuido a Pedro Ángel, 1597, grabado sobre 

papel, Monasterio de Guadalupe, Cáceres. Foto: Real Monasterio de Santa María de 
Guadalupe. Fig. 16 (derecha). Virgen de Guadalupe, Pedro Ángel, ca. 1600, grabado 

sobre papel, colección particular. 



165

ciones Ángel subraya la idea de mariofanía mediante la presencia de 
un cortinaje o dosel abierto, algo que siempre aparece en las pintu-
ras neogranadinas. De forma variable aparecen otros de los elementos 
de estas estampas: floreros a ambos costados, ángeles portantes –bien 
sosteniendo la corona o la media luna-, y una cartela identificativa al 
centro. Son ejemplos de ello las pinturas de la Recoleta y del Museo 
Santa Clara en Bogotá.

Más interesante resulta la pintura del Seminario Mayor de Bogotá, 
aunque está sumamente oscurecida por el tiempo. Se desmarca de 
las demás representaciones en que presenta un fondo paisajístico. La 
vista del santuario que se encuentra en segundo término no concuerda 
con el aspecto que tuvo el monasterio jerónimo de Extremadura en 

Fig. 17 (izquierda). Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, óleo sobre 
lienzo, Iglesia de la Recoleta, Bogotá. Foto: Adrián Contreras. Fig. 18 (derecha). Virgen 
de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, óleo sobre lienzo, Museo Santa Clara, 

Bogotá. Foto: Adrián Contreras.



166

aquella época, pero parece claro que se intenta aludir a él cuando se 
dibujan escarpadas montañas y el río donde fue encontrada la vir-
gen. Estaríamos por tanto, ante una visión imaginada del paraje de las 
Villuercas.

De otro lado están las pinturas que no son retratos del original 
de Extremadura sino de las esculturas neogranadinas que ya hemos 
comentado, lo que las convierte en “copias de copias”. Son retratos en 
el pleno sentido del término pues plasman la imagen real de una escul-

tura real, aunque a veces 
incorporan presencias 
ultraterrenas al añadir 
ciertos santos escogidos 
según la preferencia del 
mecenas. Por ejemplo, 
en el otro cuadro gua-
dalupense que conserva 
el Seminario Mayor de 
Bogotá encontramos a 
dos santos de fuerte rai-
gambre americana: San 
Nicolás Tolentino, iden-
tificable por la perdiz y 
el hábito estrellado, y 
San Francisco Javier, con 
capelina y hábito jesuita 

de cuello alto que abre para mostrar la espina de su corazón.
También son parte de esa otra realidad trascendente los ángeles 

que derraman flores sobre la pintura de la Virgen de Guadalupe de 
Bojacá. Dicha pintura apareció en 1968 en la exposición organizada 
con motivo del Congreso Eucarístico de Bogotá, siendo descrita en 
aquel momento como una “Obrita muy simpática, claramente mes-

Fig. 19. Virgen de Guadalupe, obrador neograna-
dino, s. XVII, óleo sobre lienzo, Seminario Mayor 

de San José, Bogotá. Foto: Adrián Contreras.



167

tiza, en la que la Virgen y el Niño morenos se tocan con sombreros 
tropicales del siglo XVIII”101. Se observan en ella diferentes orificios, 
constatándose que fue una obra enjoyada, es decir, con aplicación 
de joyas reales sobre la pintura102. Aunque esta práctica fue muy 
habitual en todas las representaciones milagrosas de la virgen, estuvo 
especialmente asociada a las de la Virgen de Guadalupe. Fray Diego 
de Ocaña, al que ya hemos nombrado, concebía de este modo sus 
pinturas de la Virgen de Guadalupe desde el principio, refiriendo 
que él mismo colocó las joyas de tres de las siete pinturas que hizo 
durante su viaje por los Andes103. También la Virgen de Guadalupe 
de Santa Clara de Tunja presenta desprendimientos y pérdidas de 
soporte muy puntuales que nos hablan de prácticas semejantes.

Dentro de los edificios eclesiásticos los verdaderos retratos podían 
encontrarse ya en la capital del virreinato104, ya en lejanas iglesias de 
doctrina105. A veces incluso se encontraban múltiples versiones en 
una misma iglesia. En 1694 la Capilla de la Bordadita de Santafé 
tenía “un quadro de Nuestra Señora de Guadalupe, con su marco 

101	GIL TOVAR, Francisco y ARBELÁEZ CAMACHO, Carlos. Arte religioso en la 
Nueva… Op.cit., s.p., véase registro 64.
102	Concretamente han desaparecido el cetro, la cruz del orbe y diversos broches que 
estaban distribuidos sobre la vestimenta de ambos personajes.
103	FAVROT PETERSON, Jeanette. Visualizing Guadalupe… Op.cit., p. 48.
104	En la Iglesia de San Juan de Dios la pintura de la Virgen de Guadalupe se encontraba 
en la sacristía, sobre una ventana. AMSJDCP. Ar. VI-1º, f. 17v. Libro de inventarios de este 
Convento Hospital de Jesus, Maria, y Señor San Joseph de esta Corte. Fecho por el Reverendo 
Padre Fr. Joseph de Alvarado Presidente de dicho Convento por mandado Nuestro Reverendo 
Padre Maestro Vicario Provincial Fr. Juan Antonio de Guzmàn en 4 de Agosto de 1756 años. 
1756 a 1766.
105	En la visita eclesiástica del templo de Samacá verificada el día 10 de agosto de 1636 
se da cuenta de una “ymagen de Nuestra Señora de Guadalupe en tabla y al óleo con un 
marco dorado”. AGN. Colonia, Visitas Boyacá, t. 12, r. 25, f. 291r. Inventario de los bienes 
y ornamentos de la iglesia de Samacá. 10-VIII-1636. Transcrito en ROMERO SÁNCHEZ, 
Guadalupe. Los pueblos de indios en Nueva Granada (tesis doctoral). Granada: Universidad, 
2008, p. 2948.



168

dorado” sobre el sagrario del altar mayor, lo que no impedía que esta 
misma advocación tuviera un altar propio en el mismo recinto106. De 

106	Archivo Histórico Javeriano Juan Manuel Pacheco (AHJJMP). B1-ES1-EN3-LB21, 

Fig. 20. Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVIII, óleo, Santuario de la 
Virgen de la Salud, Bojacá. Foto: Adrián Contreras.



169

igual manera, el 29 de mayo de 1742 existían hasta un total de tres 
pinturas de la Virgen de Guadalupe en el Santuario de la Peña107.

También en las casas particulares aparecen referidos muchos retra-
tos guadalupenses. Por ejemplo, durante el siglo XVII se consignan 
en el inventario de bienes de Juan García Pedrosa (1635)108 y en el de 
María Arias de Ugarte (1664)109. En la centuria siguiente consta que 
Francisco de Usechi (1709) poseía en Popayán “Dos cuadros, el uno 
de un crucifijo y el otro de Nuestra Señora de Guadalupe, de a dos 
varas de alto, cada uno a diez pesos, y el dorado de los marcos a siete 
patacones, montan treinta y cuatro patacones”110, y Catalina Peláez 
(1753) “otro quadro de nuestra señora de Guadalupe de vara y tres 
quartas en alto en diez y seis pesos”111, siendo la segunda pieza de 
más valor reseñada. Más relevante es el caso de Juan Martín Zereso, 
quien se casó con Ignacia de Rojas y Pontón recibiendo como dote 
una buena cantidad de bienes entre los que se encontraba “una pin-
tura de Nuestra Señora del Rosario, con marco de carey, en 22 pesos 
de plata, de la que se especificaba era de Vásquez; y una Nuestra 
Señora de Guadalupe, en 14 pesos de plata, con la anotación pin-

ff. 213-214. Inventario de la capilla del Colegio del Rosario. Sin fecha pero localizado entre 
dos documentos de 4-II-1694 y 20-VI-1794.
107	Libro de Inbentario y Cofradía de Nuestra Señora de la Peña. Transcrito en STRUVE 
HAKER, Ricardo. El Santuario Nacional de Nuestra Señora de la Peña. Bogotá: Imprenta 
Nacional de Colombia, 1955, pp. 105-106.
108	AGN. Notarías Bogotá, n. 1ª, t. 45, f. 668v. Inventario de bienes de Juan García 
Pedrosa. 1635. VARGAS MURCIA, Laura Liliana. Del pincel al papel: fuentes grabadas 
para el estudio de la pintura en el Nuevo Reino de Granada (1552-1813). Bogotá: Instituto 
Colombiano de Antropología e Historia, 2012, p. 69. 
109	AGN. Notarías Bogotá, n. 1ª, t. 65, f. 414v. Inventario de los bienes del oratorio de 
doña María Arias de Ugarte. 7-VII-1664.
110	AGN. Notarías Bogotá, n. 3ª, t. 137, f. 144r. Inventario y tasación de bienes de 
Francisco de Usechi. 4-IX-1709.
111	AGN. Notarías Bogotá, n. 2ª, t. 108, f. 67v. Don Nicolás de Ochoa, maestro de pintura, 
avalúa los bienes de su arte dejados por Catalina Peláez. 24-I-1753.



170

tura ídem, lo que hace pensar que se trataba también de dicho artis-
ta”112. Aunque la escueta descripción no permite afirmarlo de forma 
rotunda, creemos que puede tratarse de la obra que acabó en el 
Seminario de Bogotá.

Finalizamos advirtiendo la longevidad del culto guadalupense en 
Colombia, aún cuando ya estaba siendo suplantada con gran fuerza por 
su homónima mexicana. En 1826 Victorino García pintó un exvoto 

112	VARGAS MURCIA, Laura Liliana. Del pincel al papel: fuentes grabadas para el estudio 
de la pintura en el Nuevo Reino de Granada (1552-1813). Bogotá: Instituto Colombiano 
de Antropología e Historia, 2012, p. 47.

�
Fig. 21 (izquierda). Virgen de Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, óleo sobre 
lienzo, Museo Colonial, Bogotá. Foto: Adrián Contreras. Fig. 22 (derecha). Virgen de 
Guadalupe, obrador neogranadino, s. XVII, óleo sobre lienzo, Iglesia de la Virgen del 

Rosario, Villa de Leyva. Foto: Adrián Contreras.



171

donde se representaba a la Virgen de Guadalupe y junto a su comitente 
especificando la siguiente inscripción: “Hallándose la señora María 
Ignacia Zalamea fatigada por un coto [bocio] muy grande, imploró á 
esta divina Señora y amaneció sana”113. Este mismo exvoto fue usado 
más tarde, en 1866, para sanar a otra persona enferma invocándola del 
siguiente modo: “Virgen Santísima, Madre de Dios, despliega aquí tu 
manto y levanta tu cetro poderoso”114. No obstante, se trata de una 
noticia muy puntual. Enseguida vendrían el silencio y el olvido.

113	MEJÍA, Fernando Antonio. Trabajos públicos ejecutados… Op.cit., p. 80.
114	Ibídem, p. 81.





173

ÍNDICE

Rafael López Guzmán y Pilar Mogollón Cano-Cortés:  
Introducción. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           7

Pilar Mogollón Cano-Cortés y Rafael López Guzmán: 
La virgen de Guadalupe de Extremadura en América del Sur. Devoción  
e iconografía. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           11

Jorge Ricardo Estabridis Cárdenas 
La entronización de la Virgen de Guadalupe de Extremadura en Perú. .   59

Adriana Matilde Pacheco Bustillos 
La imagen de Nuestra Señora de Guadalupe en el santuario de Guápulo, 
pueblo de indios en la Real Audiencia de Quito.. . . . . . . . . . . . . . . .                 87

Adrián Contreras-Guerrero 
Fortunas y quebrantos del culto guadalupense en Nueva Granada. . .    119





La Virgen de Guadalupe de Extremadura  
en América del Sur. Arte e Iconografía 

terminó de imprimirse  
el 8 de julio de  

2019

6 3 6



LA
 V

IR
G

EN
 D

E 
G

U
A

D
A

LU
PE

 D
E 

EX
T

R
EM

A
D

U
R

A
  

EN
 A

M
ÉR

IC
A

 D
EL

 S
U

R
. A

R
T

E 
E 

IC
O

N
O

G
R

A
FÍ

A
Ra

fae
l L

óp
ez

 G
uz

m
án

 y 
 

Pi
lar

 M
og

ol
ló

n 
Ca

no
-C

or
tés

 (c
oo

rd
s.)

ISBN978849480786-2

c o l e c c i ó n
Entre dos mundos: América y Europa desde Extremadura

IV


