e. D. 252

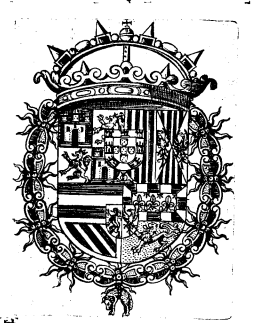
SERMON

## QVE PREDICO EL DIA

PRIMERO DE LA OCTAVA! con que el Rey nuestro Señor quiso celebrar la Fiesta de la nueua Patrona de sus Reynos de España, N. M. S. Teresa de IESVS.

FRAT FRANCISCO DE 1ESVS Predicador de su Magestad.

ENEL CONVENTO DE LOS Padres Descalços Carmelitas.



ANO DE M. DC. XXVII.

## SERMON /

## QVE PREDICO EL DIA

PRIMERO DE LA OCTAVA, con que el Rey nuestro Señor quiso celebrar la Fiesta de la nueva Patrona de sus Reynos de España, N. M. S. Teresa de IESVS.

FRAY FRANCISCO DE 1ESVS.
Predicador de su Magestad.

EN EL CONVENTO DE LOS Padres Descalços Carmelitas.



ANO DE M. DC. XXVII.

cin scoles



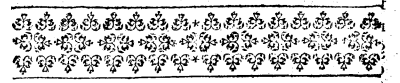
IRVIOSE V.M.

de mandar que yo diefe principio a la Octaua, con que su deuoció
desseo celebrar el nueuo Patronato de nuestra Sata Madre, has-

ta dar à entender quanto lo estima. Tà la primera orden que baxò para esto opuse los motiuos que mas podian escusarme de este cuidado, cediendo juntamente en mayor seruicio de V.M. y de la Santa. Ilomismo hize, aun con mas instancia, despues de auer predicado este Sermon, al mandato que tuzue luego de que se imprimiesse; juz gando que estas resistencias (en medio de surendimiento à tan superior Imperio) eran la mayor veneracion que podia hazer con micorto caudal à tan alta materia, y à tales empeños de V.M.en ella. Porque la mas devida reveren

cia à cosas assi tan grandes, es la del temor, rehusando con el no solo el emprenderlas, sino aun el acercarseles; Accion co que ellas tam. bien se engrandece mas, sacando para si ala. banças mas subidas de nuestro silencio. Pero pues no me ha valido seguir este sentimiento (que à mi insuficiencia estaua mejor) suplico a V. M. se de por servido, no tanto de esta demonstracion (corta de todas maneras) como del intento contrario; y mas de mi inclinacion, que me lleua siempre à obedecerle, aunque suesse (caso negado) cotra conuenien cias proprias. Dios nos guarde à V. M. paracomun felicidad del mundo, para mayor bien de la Iglesia, para grandes aumentos de sus Reynos en todo, como yo desseo, y le suplico. En el Carmen à 30. de Diziembre de M.DC.XXVII.

FrayFrancisco de Iesus.



## SIMILE EST REGNVM Cælorum decem Virginibus. & c. Matth. 25.

ELEBRAN oy fiesta los:
Reynos de España (prouocados à esto de la Religion y pies
dad de su gran Rey) à su nueua)
y valerosa Patrona nuestra Sãta Madre Teresa de Iesvs;
que reconocidos yà à la pro-

teccion que en diuerías ocasiones han sentido, to desean y procuran merecersela para siempre, to con rendirle agora sus Coronas, quedado ciertos de que puestas debaxo de un talamparo téta dran mas sirme y segura su mayor felicidad. Solemnican tambien la misma siesta la Iglesia en recomun, y esta sagrada Religion en particular à la mejor Madre, despues de otras dos, que has la agora han gozado la tierra y el cielo, y anti-bas como interessadas en la buena dicha de auerla tenido. La Iglesia para lustre y esplendor l

fuyo

suyo, con pasmo y admiracion de los espiritus mas soberanos; y la Religion para grande y singular gloria suya, por la que nos dà à los de ella ço el titulo de hijos suyos. Aunque no son ellas solas las que tienen hecho empeño en la santidad de esta gran Madre, siendo Dios el primero, pues la formo tan para si con tantas virtudes juntas, y todas tan eminentes, que se complace D.os de nueuo en si mismo de auer sido poderoso para sacar a luz vna tan diuina criatu ra. Los Serafines haze aprecio de si propios de que aya subido à competir con ellos la flaqueza de vna muger, y quedando vencidos della (como se dirà despues) ninguno se mostrò nunca tan contento de ser vencedor, como lo està aqui eldia de oy de verse rendido. Y con esto, que les queda que poder hazer à los Angeles terrenos, que son las Virgines? Dessean los Mar tyres para honra suya darle entre si vn muy emi, nente lugar, y sobre ello me tiene yà puesta demanda, y si salgo con que lo sue, demas de otras excelencias, que todos auran de reconocerle, vendra à ser vna la del executor de este martyrio, pues lo fue no algu tyrano que quissesse ensangrentar en ella su crueldad, sino vn Serasin que baxò del cielo à solo atrauessarle el coraçó con vn dardo de oro. Los santos Doctores de la Iglesia pretenden calificarse con hazerla su

orthogram of the things

com-

compañera, porque la respetan como à superior à muchos en las illuminaciones que tuuo; como à igual à pocos en el don del magisterio con que enseño lo mas interior del espiritu;yco mo à emulació de todos en el fruto que ha hecho en el mundo con sus escritos. Y para que es discurrir por partes, si por mayor, y en el todo por donde quiera que se mire esta gran Madre ha sido siempre vna commocion general del mundo; pues el pecador, y el justo, el espiritual, Mark. y el que no lo es, los propios, y los estraños, todos se le aficionan, y de todos triunfa desde su retiro con aquella su desnudez apazible, haziedo hechizo del encogimiento para ser robadorade coraçones? Esto quando lo vimos en la Iglesia hasta agora: Donec surgeret Debbora, surgeret Iud.5.7 Mater in Israel; hasta que se leuantò en ella este prodigio nunca visto, à quien todos aclaman por excelencia y amor, con eltitulo de Santa, y de Madre? Esta pues es en suma la materia de ius alabanças : y aunque de luego parece que se les atreue la aficion, al legundo passobuelue atras atemoriçada detanto diuino. Mas que remedio aqui, donde por mas que se nos leuante esta eminencia, no mengua por esto la obligació de auer de hablar en ella ? Si yà no es que te toma aquel de que han vsado en semejantes aprietos los mas leuantados ingenios de la Igle

sia, quando les sucedio encontrarse (sin poder huir el rostro) con las tan grades obras de Dios como lo es esta, que sue, cumplir con lo que deuian celebrando con vna admiracion muda lo que no se alcança de ellas : y aun para acertar à - hazer esto el dia de oy es necessaria la gracia, pidamosla, diziendo.

AUE MARIA.

I. RANDE empressafue para Dios (demas de ser propia suya) el hazer a vn hombre santo. Porque mirando bien esta obra desde adon de comiença hasta a donde suele llegar, es de suyo tan costosa, aun para Dios, que a ser memor en algo su caudal no pudiera salir con ella: y assi haze Dios el mas ajustado tanteo de su grandeza en hallarse tan bastante para perficionar en santidad à vn hombre, que ni le falte algo, ni le sobre de lo que para esto es menester. De manera que como en el ser de Dios es lo vltimo, y lo de que el mas se precia, el ser santo, segun aquella celebre sentencia de san Lib. 3. Ambrosio Nihil preciosus inuenimus, que Deum de Spi-nominare possimus, nissot sanctum appellemus: es Hoc.18-tambien en su poder lo vltimo, y lo mas encarecido a donde llega hasta hazer a vn hombre santo. Y algo de esto me doy à entender en vna de aquellas excelencias de Dios, que celebrò

lebrò Moyses en su cantico, quando le dixo, que era magnifico en la santidad Magnificus Exodi. in sanctitate, ò como leveron los setenta Inter. 15.12. pretes, Magnificiu in sanctis, que es Dios magnifico en los Santos, y quiso deziren el hazerlos; porque es magnifico siendo suficiente y liberal en esta obra, pero no sobrado; pues sise aduierte bien la propiedad de la palabra magnifico seguntoda la viueza con que casi la disianio Plauco, significa à aquel Qui magnis in re- Plaut! bus prodignitate sumptum facit, alque en las gran- in Ag. des ocationes tiene caudal para gastar con la nar. suficiencia, y esplendidez que ellas requieren, De a donde viene a ser, que el magnifico no afectatanto la demasia, como la seguridad de no ser corto; y en este sentido es Diostan magnifico en sus Santos, porque aunque no es efcaso, ni corto al hazerlos, tampoco es sobrado, ni prodigo, sino tan cabal, y tan suficiente en todo, que la misma perseccion de la obra le saca à suera todo el caudal. Y la mayor prueua de esto es la que hizo dininamente S. Chryfostomo con solo apuntar hasta a donde llegan los primores, y sutilezas de Dios en formar aquesta gran marauilla: porque para auer de ser vn hombre santo en el grado q denota este nom bre, han de concurrir en el tantas cosas; y todas tan raras, y tan eminentes q el juntar las Dios en

vna criatura tan fragil como lo es esta, viene à Homil. ser la mayor ostentacion de lo que puede: San-17. in\_ Etumnon sola mundatio peccatorum facit, sed qua-

epist. ad dameminentia, & excellentia magna virtutum, prastantia spiritus, & bonorum operum opulentia. No consiste el ser vn hombre santo en parecerlo, ni en solo aquello que mas suele lleuar los ojos del mundo, en que ponen algunos todo su cuidado; ni tampoco es santo, solo porque no sea pecador, sino porque demas desta total pureza de pecado, ha de tener vna grande eminencia de virtudes en grado muy exceléte, entereza y superioridad de espiritu sobre todo aquello que lo pueda diuertir de Dios; y que sea en el tan continuo el exercicio de buenas obras, que siepre vaya haziendo vn rico, y abundante tesoro de ellas. Y si para ser vn hombre santo, supuesta su flaqueza, es menester que por lo menos llegue hasta aqui leuantandose tanto sobre su propia condicion, Dios que le haze, que tan glorificado quedara en el? Si aqui acrifola la tierra hasta sacar de su escoria cielo; si haze de carbones estrellas; si de la miseria de vn hombre, que es lo mas distante de la pureza, saca à luz vna tã pura, que los visos de ella suelen deslumbrar ojos de Cherubines; y en fin si lo humano (siedo qual es) viene aqui à ser tan diuino, que llega rel hombre à parecer otro Dios, que se le puede dezir

dezir à el que esto haze, sino que es magnifico en los Santos, yque en los resplandores de estos està reueruerando siempre la fuerça de su virtud? Tecum principium in die virtutis tuk in splendo - Ps. 109 ribus Sanctorum. Dia de la valentia de Dios es 4. aquel en que dà algun Santo al mundo; y dia de ella, y muy feñalado es este de oy, pues compitiendo su omnipotencia con la flaqueza de vna muger, fueron tales los esfuerços que hizo en ella para auetajarla tanto mas en fantidad, que en efecto saco acabado y perfecto este milagro suyo, que admirarà, y venerarà el mundo mientras durare.

Y lo que mas es , como fi esta obra de hazer Santos alcançara de cuenta à Dios en lo que es el poder, se muestra como necessitado para ella, tambien del ageno, valiendose del de aque llos que el toma por instrumentos para que le aiuden a hazer Santos, que son los ministros que preuino que vuiesse en su Iglesia, para que cooperassen con el en obratan grande: Et ipse Ephes. 4 dedit quosdam quidem Apostolos: quosdam autem Prophetas; alios verò Euangelistas; alios autem Pastores & Doctores ad consummationem Sanctorum. Dispu-10 Dios muy de pensado esta Gerarquia de sus Iglesia para grandes intentos, y vno de los maiores fue, proueer que vuiesse en ella Apostoles; y que tambien vuiesse Profetas; que otros

fuessen Euangelistas, otros Pastores y Doctozes, para que todos le ayudassen (cada qual en lo que le puede tocar) a la consumació de los Sãtos. Vn gran Padre de la Iglesia Griega llama-Theoph. do Theophanes Obispo Niceno haze singus lib.con- lares ponderaciones sobre este lugar, en razon tra Iu- de lo que le cuesta a Dios el hazer santos, hasta Hegar à esta consumacion de ellos. Y esto en ca so que todo este aparato de la Iglesia se ordenara por mayor a la dicha consumacion de los Santos en comun; pero ordenòle Dios tambien a la de cada vno en particular ta individualméte (que es lo que aun no acabó de ponderar y deadmirar este gran Padre) que quando en la Igle sia no vuiera de auer mas que solo vn Santo, sola vna Santa Madre Teresa de Iesvs, para ella sela, en orden a la consumacion de su santidad, vuiera Dios dispuesto de la misma manera todos los grados referidos de esta gra Gerarquia de su Iglesia. Y si tanta y tan general preuenció de toda ella vino a parar en solo este sin, que seria de las particulares que le tocan mas de cerca?y como se aiudariaDios de ellas para el mismo esecto de hazer para si a esta gran Santa? y declarandome mas pregunto, que tan en orden a este mismo intento seria el auerse anticipado Dios tanto en dar al mundo a esta santissima, y antiquissima Religion? Para que seria el auerla

hecho

hecho Madre de Profetas tan desde su principio que començò por ellos, y se fue continuan do por tantos, que siedo muchos los de aquel tiempo, era ella la que los daua? Dedit quosdam Prophetas. Para que fueron tantos Apostoles co mo tuuo en el siglo de la primitiua Iglesia, aquellos digo, que siendo coadjutores de los Apostoles, tuuieron tanta parte en la primera promulgacion de la ley de gracia, como refiere Iosepho Antiocheno en historia particular que hizo de ellos? Quosdam autem Apostolos. Para que serian los muchos Euangelistas co que ha florecido en todostiempos? Varones inlignes en la fantidad, y en el zelo con que predicaron al mundo la doctrina del Euangelio, contesta: dola con sus vidas, y rubricandola con su sangre; tan ansiosos de derramarla por la pureza de su verdad, que merecieron eltener tantas ocasiones para esto, que si sue sertil de Santos, y de Santas esta viña del Carmelo (y tanto como se sabe) sue por auer sido tan regada con sangre de Martyres, q los produze. Eitos pues fueron sus Euangelistas Alios verò Euangelistas: Para que serian tambien aquellos Patriarcas, ylos demas grandes Prelados en todo que lies antenta pre à ido dando a la Iglesia, tan estimados de ella en su eminencia, que à vezes los codiciò para hazerlos Presidentes de sus Concilios? Y jun-

情体为证

IO Y juntando con estos a los sagrados Doctores, quien podra contar los centenares dellos, todostan illustres, y tan consumados en todo genero de doctrina, que despues de auer llenado el orbe con la luz de sus escritos, llenaron y honraron tambien con ellos, y con sus nombres los Catalogos antiguos y modernos de los Eseritores Eclesiasticos? Alios autem Pastores & Doctores: y en fin para que todo esto en esta sagrada Religion? Ad consummationem San. Horum para sacar de todo ello en limpio vna fanta Madre Teresa de Iesvs, porque sin ser na da de ello sobrado, con sertanto, ha sido bien menester para venir a formar a lo vltimo este resumen de todo ello.

Y para ponderar esto mas se deue aduertir, que lo arduo de esta obra de hazer Dios à yn hombre santo, crece, y se dificulta mucho mas quando acierta à ser tan rara que en la cofumacion del este la restauració de otros; por-S. Hie- tender en la translacion de la palabra original Erasm. cabiendo en su propriedad consumació, è in-

que en tal caso es tanto mas menester todo este grande aparato; y assi lo quisieron dar a en-Griega san Geronimo, y algunos otros, pues stauracion, se aprouecharon desta segunda, ledict. Iu yendo aqui para exagerar mas la sentencia Ad
finian. instrumento Sanstorum. Suele Dios tal vez. instaurationem Sanctorum. Suele Dios tal vez pre-

& alij.

pretender para grandes fines suyos restaurar en vn Santo lo que se perdio en otros, quando estos faltaron, y quanto son mayores los Santos cuya instauracion se haze, es tambien mayor la costa, y el cuidado que Dios pone para salir alcabo con esta empressa. Pues que?procurò Dios instaurar en nuestra Santa Madre algunos Satos perdidos? Digo que si; y de manera, que la consumo Dios en santidad, hasta que con ella viniesse à ser instauradora de vna de las mayores perdidas q tuuo nunca la Iglesia, y absolutamente de la mayor que pudo pa decer esta sagrada Religion. Perdio la Iglesia dos heroycos Satos y señalados Profetas, quado faltaron de la tierra los grandes Profetas Elias y Eliseo: y perdio en ellos esta sagrada Religion todo quanto pudo perder, no menos que à sus dos primeros Padres y Fundadores; deuiendo sentir siempre la falta de ambos, como sintio Eliseo la del primero (quando suce-4. Reg. dio)en nombre suyo, y de todo Israel. Y quiza por esta parte la tuu oportan grande san Gre-s. Gregorio Nisseno, que lamentandola como en gorius nombre de la misma Religion le parecio ento Wisse ces sin remedio: Nanc autem vulnus superat antione in tem medendi, quia Elias raptus est, & Eliseus non est laudem rielictus. No ay industria, ni caudal que puedan Basily. restaurar esta perdida, siendo mayor que qualquier

quier descuento, pues consiste en auer arre-Batado Dios à Elias del mundo, y en que poco despues se lleuasse tambié a Eliseo la muer te. Yà quando faltando Elias quedara Eliseo, tuuiera menos que sentir esta perdida; pero siendo de ambos, quien puede auer que supla por ellos? Vulnus superat artem medendi. Toda via parece mucho, que assi tan a lo resuelto nos desconfie S. Gregorio Nisseno de que sea recuperable esta perdida. Estemos à razon Santo Doctor, pues vos fuistes testigo (si yà no vno de ellos) de aquellos grandes Santazos, que en vuestro tiempo habitauan el monte Carmelo, y desde las soledades del alumbrauan y encendian el resto del mundo con su rexemplo, y co su doctrina. Y yo anado à estos los que continuadamente à ido dando desde entonces hasta agora, de que son buenos testi gos el mismo mundo, y los Annales sagrados: pues dezidme agora, todos estos Satos juntos, yà que no llenen este vacio, no podran suplir siquiera por Elias, ò por Eliseo? Asirma de nue no que no, porque todos ellos, si bien grandes, fueron Santos para si solos, pero Elias y Eliseo fueron Satos para hazer à otros muchos, è innumerables en quanto Padres destos, y Funda dores de vna Religion que auia de dar tantos a la Iglesia; y assi hasta q en la misma Religio bolboluiesse à auer algun Santo tal i que en el inf- . I. taurasse Dios aquel espiritu de Padre y de Fudador de que ella quedò destituida con la falta de Elias y de Eliseo, nunca se podia acabar de restaurar co nada esta perdida. Es verdad que fue en algun reparo della el auer tenido esta sa grada Religion à los Cyrilos, y a los Diar nysios, à los Anastasios, y à los Angelos ex à los Albertos, y a otros muchos Santos y Santas, que todos respetan y veneran sepero lo mas à que pudieron llegar fue à esclarecerla tanto que con ellos solos le auentajasse à muchas: mas para que se pareciesse à si misma, al tanto de como començo no puldo ser hasta que aquella primera perdida se restaurasse del todo, y esto hizo Dios instaurando aquellos dos Santos en vno da Elias y à Eliseo en Santa Teresa con darle el espiritu de ambos, para que con el caudal del fuesse nueua Fundadora de su misma Religion, y Madre de tales y tantos hijosyhijas; y assi fue para Dios tanto mas ardua, y costosa la empressa de sacar à luz vna tal Madre, pues en ella auia de hazer ( de mas de lo que le cuesta la consumacion desqualquier Santo) la restauración de dos sir tan grandes como lo fueron estos mieltros primeros Radres y Fundadores, Adinflaurationem Sanctarum. Aun-

anacelsible, fino por exceplar de su austeridad,

rigoresten que trutellen tanto que imitar los

dombres mas robultos y esforçados que baf-

of the

tasse para ser Santos el seguirla, aunque sea sin alcançarla? Esto bien se vè, que querer leuanitar hasta el cielo vna tan grande maquina sobre tan flaco cimiento parece menoscabo de la misma obra. Pero no sue falta, sino sutileza grande de Dios, y traça suya muy de pensado, que aqui adonde auia de hazer tanto el essuer ço y valentia de la gracia, pusiesse la naturale. ça lo menos que ser pudielse de su caudada X ..... en esecto quiso, para que la obra saliesse en todo mas excelente, y mas milagrofa, que esta di uina restauradora della no suesse varon de pri mera instancia, para que ella consuvirtud se pudiesse recobrar de manera de este descarei. miento natural, que llegasse à restituirse en la perseccion de aquel principio de adonde sa mar. lio por la creacion. In a la company of the control of the line of

Profes

deli-

Acabare de explicarme en esto valiendome de vna rara agudeza de S. Paulino, que tratando de la flaqueza natural de la mugeridize que lo ha de su misma creacion el tenerla; porque bien mirada, toda consiste en aquella salida que hizo de la costilla del varon, pues el salir aueriguadamente no fue otra cosa, que enflaquezerse baxando de huesso a sercarne, Pero en caso, que alguna desmintiesse en side ma nera está flaqueza co el valor de su virtudique lo que naturalmente auia de ser en ella regalos

delicadeza, y blandura fuesse por su mismo esfuerço, rigor, entereza, y austeridad deuida, que seria de esta tal? Esta dize el Santo, yà dexò de ser muger restituiendose en el ser de varon con mayor gloriaduya que si lo vuiera sido desde principio, pues enmendò à la natura leza con su virtud boluiendose con esta al huesso de adondesfalio, notense sus palabras: S. Pau- Mulier non vam ad mollitudinem, fed ad continentia, lin.epis. Wad fortioudinem, redux in ossa viri sui. Y no pue do dexar de aduertir de passo, que aunque de 31. primera instancia se dixo esta sentencia à con templacion de vna muger valerosa, despues se aplicò co mayor propriedad y viueza à la mu In vita ger del mismo san Paulino, como consta de su s. Pau- vida, la qual se llamaua Teresa. La primera de lini p.2 este nombre que he encontrado en la antigue ad ini-dad; preuiniendo Dios que se hiziesse en esta el ensaye de lo que con tantas ventajas auia de suceder en la nuestra, à que aiudaria no poco, demas de la virtud, la prerogatiua del nombre. Y si la virtud heroyca es de suyo tan varonil, lo mas heroyco y valeroso de todas, junto en el animo de vna tan excelente muger que obraria en el quanto à esta parte? Filosofando por los efectos hallo tan ajustada à su proposito vna sentencia, que dixosan Gregorio Nazianzeno hablando en lo mas subido de las virtudes de su hermana Gorgonia que parece que solo se aprouecho de aquella ocasió, para que estuniesse preuenida desde entonces para esta: De ipsa non minus verè, quàm magnisi- Nazia cè pradicari potest, quòd virtutum alsas imitata sit, zen.ora aliarum exemplum fuerit; atque alias quidem inue-tion.11. nerit, alias autem superarit. Puede y deue ser ala-post mebada esta gran Madre sin afectacion alguna dium. de encarecimientos, y assitanto mas à lo seguro, que se vuo con las virtudes de manera, que imitando vnas se hizo exemplo de otras, y al fin vino à ser en la Iglesia nueua inuentora de virtudes, hastallegar à exceder à algunas que quedaron vencidas de ella. Querria acertar à declararme en esto dentro de los limites del caso con lo que el buenamente dà de si. Lo cierto es, que desde luego ninguno dudarà en las dos cosas primeras, que son auer sido nuestra Santa Madre grande imitadora de lo mas perfecto de las virtudes, en que mas se señalaron los otros Santos, y que en esso mismo vino à ser despues exemplar de todas; y principalmente de aquellas que mas introduzen à vna alma à tener estrechezas con Dios, porque de lo vno, y de lo otro se encuentran comprouaciones à cada passo en el discurso de su vida. Lo que admiro, por no entenderlo, son las otras dos cosas siguientes, que suesse inuen-

inuentora de algunas virtudes, y que llegasse à exceder à otras. Aunque reparando vn poco,toda via reconozco luego algo de lo primero en la eminencia de sus obras. Renouar, y adelantar lo mas primitiuo de los rigores, que ya estauan amortiguados en la vida religiosa, à quien se deue como à ella? Assentar en la Iglesia la descalçez por instituto perpetuo en la forma que hobres, y mugeres la professan, inuencion es suya. Y sontan suyas las nouedades de primor con que la virtud de la mortificacion ha crecido en estos tiempos, que yà se conocen por tales en la Iglesia adonde quiera que se platican. Y quando lo dicho fuesse menos cierto, nadie que sepa algo de sus escritos me podra negar, que ha sido en la Igle sia como nueua inuentora de la virtud altissima de la oracion: pues con las experiencias, y luz que Dios le comunicò en esta parte, ha venido à ser en ella la nueua Maestra de oracion, abriendo, y facilitando nueuos caminos por donde las almas se lleguen à Dios hasta vnirse estrechamente con el. En fin para verifi car, que sue inuentora de virtudes bassa esto pudiendose dezir mucho mas, alias quidem inuenit. Queda lo vltimo, y lo que à penas se al, cança, si yà no es del todo inacessible, que es auer excedido à algunas, alias autem superauit,

Pero.

Pero yà no reparo sino en la limitació de auer dicho algunas, pudiendolas comprehender to das, pues à todas las excedio, en quanto se aué tajò à ellas mismas en el exercicio de cada vna: porque qualquiera respeto de lo possible a las fuerças humanas se diera por satisfecha con menos de lo que hizo. Y si excedio à las mismas virtudes que hazen mas varoniles los animos, que serà comparada con los mayores hombres que ha auido en la Iglesia por este camino? Acabelo de dezir este gran Santo y Theologo, o famineam naturam, qua propter commune salutis certamen virilem naturam superasti; atquè illud conspicuum secisti, masculum, & faminam corporis, non item anima discrimen esse. Ourid O muger aun mas diuina que valerosa, pues who must en tan ardua conquista, como lo es la del cielo (donde preualece mas el que se haze a si mismo mayor violencia) te auentajaste en ella de manera, que quedaron muy atras, no và solo los mas esforçados, sino aun la milma naturaleza varonil, que se rindio a la superioridad detu animo. Y assi mirandola bien à todas luzes à esta tan diuina muger, se muestra por donde quiera tan grande, que los mayores Gigantes en talento, y en valor se disminuyen a su lado, hasta parecer pigmeos.

Y tan grande digo, que no solo lo parece à los que la miramos como agora tan de cerca, sino que aun los muy apartados en lo mas remoto del mundo, adonde han llegado fu fama, y su nombre la han admirado portan grande en sus virtudes, que juntaméte ha acre ditado para con ellos la grandeza de Dios, co solo publicar del que sue poderoso para hazerla. Algo de lo que aqui vemos, y no todo, alcançaron à conocer en cierta ocasion vnos hombres gentiles sin lumbre de sè en vn Principe Christiano, que viuia ajustado à las leyes de tal, y pasmados del assombro que les hizo exclamaron sin poderse cotener, segun lo refie Chryso-re san Chrysostomo: Verè magnus Christianorum stom. ho Deus, qui ex hominibus Angelos facit, et omni nead pop. cessitate superiores constituit. Grande es sin duda Antio, el Dios de los Christianos pues el solo puede leuatar hombres sobre si mismos hasta de terrenos hazerlos Angeles. Llegado ha yà la no ticia desta gran Madre a los estremos mas distantes del orbe, al Indio, y al Persa, y al Tartaro, y al Moro, y à otras naciones no menos incultas, y barbaras lleuada hasta alla por sus hijos; y en ellos han visto, y reconocido las virtudes heroyeas de la Madre, lo soberano de su: vida, la pureza de sus costumbres, su retiramiento del mundo, y su despego, y desprecio de.

de todo aquello à que el mas anhela: y de folo entender (aunque à su modo) tan grande superioridad en vna muger sobre todo lo criado que se nos pierde de vista à ellos, y à nosotros, se hallaron tan arrebatados de la admiracion deuida à vn tã grã prodigio, q sin conocer à su autor, ella misma les ha hecho confessar, que noes possible, sino que sea vn gran Dios, el Dios que pudo, y supo hazer vna Madre Teresa de Iesvs : Verè magnus Christianorum Deus. La ponderacion en celebrar la grandeza de Dos en la alteza de esta su criatura, està bien por esta parte, mas por la otra viene a ser corta, que es limitarle la superioridad que tuuo so bre los maiores hombres igualandola co Angeles, pues con esta los excedio tabien à ellos. Porque esto denota por lo menos el auer sido nuestra santa Madre tan embidiada de Angeles; supuesto que la embidia està siempre reco nociendo ventajas à aquel de quien llega à tenerse. Y està ta adue tida de muchos esta emu lacion de los Angeles a nuestra santa Madre, que me haze desseartanto mas el aueriguarla, siquiera por mayor, para tantear por aqui el [1.85] excesso que les tuuo.

DIFICVLTOSO assumpto es este, III, si ya no es que en algun caso, ò lugar particular descubriessemos alguna competencia entre la Santa.

Santa y los Angeles, de la qual faliessen estos vencidos, y embidiofos. Vamonos a la escala de Iacob, que alli lo hallaremos todo con vn poco de atencion. Porque si en esta escala se representò la comunicación, y comercio que auia de auer entre la tierra y el cielo, segun el mas comun sentimiento de los Santos (cuyos lugares no apunto por no detenerme) consequente viene à ser, que en ella quepan Angeles y almas fantas, ò por mejor dezir, que se destinasse, para q aquellos baxasse, y estas subiesse, y en algun encuentro destos consistiesse su comunicacion. Dado pues, que demas de baxar Angeles por esta escala al socorro yministerio de los hombres, sube tabien por ella almas espirituales y santas q van à buscar à Dios hasta hallarlo y vnirse con el (haziendo passos desta escala para la subida de los grados de su conté placion)es vna grande confirmacion desto segundo la agudeza q acerca dello se le ofrecio à S. Agustin en razon del sitio adonde aqui estaua Dios. Porq aunque la Escritura solo dize, q Dios estaua arrimado à esta escala sin decla rar adonde, & Dominum inni xum scala, dà à entender este Santo Doctor, que no solo estaua Dios en las puntas altas de ella, por donde tocaua al cielo, sino tambien en las extremidai des con que estriuaua en la tierra. Y la razon

en que se funda es, porque si lo que toca al cielo es gloria, y lo de la tierra fè, no menos es ne cessario que Dios de firmeza a esta escala por la parte de la Fè, que es la que toca à la tierra estando arrimado à ella, que por la parte dela gloria, que es la que pertenece al cielo: que si la firmeza del termino adonde se và à parar importa para el subir, tanto tambien importa para la misma subida, que desde el primer passo sea esta firme y segura: lo qual no puede ser fino estriua en Dios, y en su doctrina. Y assi la sentencia de san Agustin, con que esto se acaba de explicar es, que Dios ayuda tanto à las almas que van à el por esta escala, para que no peligren en alguno de los engaños que se suelen atrauesar en esta subida, que la dispuso con tal arte, que pudiessen ir de Dios para Dios: Quo velut gradu certo innitentes attolamur à Deo in S. Aug. Deum, que es como si dixera, que estriuando libro de villita esta escala en Dios por la parte que toca à la te cred. tierra, que es la dela Fè, comiença desde el pri- c. 16. mer passo à ir firme, y segura la subida hasta lle gar al cielo, donde se dà Dios por vltimo fin, y termino della. Esta es la escala de Iacob, aunq delineada tan à lo ligero. Y para lo q agora he pretendido en ella, que es que toda su subis da estriuasse en Dios por la parte de la tierra; no he menester mayor prueua que la que me

(J\*:

dà nuestra santa Madre en su vida con dos cosas, la vna es aquellas sus ansias continuas por subir a Dios hasta hallarlo, y la otra aquel su cuidado perpetuo de si iba para esto bien encaminada, y assi todo su desvelo, y solicitud eran siempre por assegurar esta subida, de manera q fuesse estriuando en Dios, y en su doctri na; de que nacian aquellos grandes desseos de comunicar su espiritu con hombres experime tados en el, y doctos, para que la fiassen en esta seguridad, temiendo y rezelando lo mucho q aqui se auentura en qualquier yerro. Y no es de los menores testimonios de lo mas subido de susantidad, querer siempre ser enseñada, rehusando el enseñar, aunque pudiera, porque sus aumentos, quanto maiores, son mas humildes. Demas de que Dios la disponia con esta docilidad, para que viniesse a ser tan illustre Doctora de su Iglesia; supuesto que san Pablo calificò la eminencia del Doctor condarlo por 1.Tim. no menos docil, que docto; y para esto signissi cò en el original ambas cosas con vna misma palabra, llamandolo juntamente con ella Do-

Etorem, y docibilem. Segu lo qual parece, que el dia de oy ha mudado la santidad estylo en algunos, que tá presto como se meten à Santos, quieren luego ser maestros de espiritu, y enseñar, y al segudo dia toman la pluma para escriuir lo que à su parecer no à alcançado, sino ellos solos, para que no quede défraudada la Iglesia de tal doctrina y detales misterios. Pero la verdad es, que ni esto es santidad, ni tiene que ver con ella, sino otra cosa muy diferente, que no importa dezir agora: porque querer q la santidad sea amiga de manifestarse, buscando siepre el ser buscada; y que siendo de suyo tan para adentro no este contenta, sino quando anda haziendo ensayes, y demonstraciones de si, ò es fingirla, ò es perderla. Mas quedesse esto para otra ocafion, y boluamonos à la escala de Iacob. Dode ya tenemos cierto el encuentro de nuestra Sãta Madre, y de los Angeles, subiendo ella para Dios (por los grados, y cleuaciones de su altisfima contemplacion) y baxando estos para la tierra à buscartambien à Dios, pues se halla tambien en lo mas infimo de esta escala. Porque aunque los Angeles tienen en el cielo à Dios gozando alli siempre de su buena vista, baxarontambien à buscarlo en la tierra despues de hecho hombre para reconocerlo, yo adorarlo. Y al llegar à su presencia hallaron à Dios hombre tan lleno de Magestad para Areop? ellos, que san Dionysio Arcopagica, que pinto libro de este passo con notable primor, assima que él calesti. afecto que mas les predomino aqui sue el de Hierar.

reuerencia y temor como de vassallos à Rey: Ipsum esse Regemgloria, & ad ipsius lesu hasicantes aspectum assumpt a carnu scientiam discere cupiebant. Y aun el hasitare dize mas, porque denota vn encogimiento que llega a serturbacion. Y co esta, sin passar a otras intimidades, sue el estar los Angeles delante de Dios hombre postrandose à sus pies, tanto para adorarlo por Rey, como parareconocerlo por Maestro, dessean do que les enseñasse los misterios de su encarnación. Y si esto es lo mas que alcançan los: Angeles en estas vistas con Dios hombre; sea aqui tambien el hallar la Santa a Dios, y el encontrarse co ellos, para que se eche de ver mas S. Ber. la diferencia. San Bernardo, que se puso à exsin canti plicarla, parece que de intento lo contrapuso aquitodo. Porque dize, que al hallar vna alma a Dios en la forma que nuestra Santa Madre lo buscò, es admitida à vna comunicacion tan estrecha, inter verbum & animam, que parece Dios otro en contraposicion de como se vuo con los Angeles. Porque si alli los turbo, haziendose adorar por Rey, aqui dexa de serlo de manera que Rex disparet, y aparta de si la Magestad, para que el temor que pone la reue rencia de ella, no embaraze, ni tenga encogida al alma, Dignitas exuitur, reuerentia ponitur. Y dexa tambien de ser maestro apartando de si

la seueridad de tal, amouetur magister, para que ni este respeto la detenga. Declaradme mas Santo Doctor, como puede ser esto que dezis? en efecto es possible que Dios se haga tan familiar con vna alma, que dexe de ser para ella Rey, y Maestro? Si; porque se haze esposo, adest dilectus, y en quanto tal dexa deser Rey, porque como Rey pide mas reuerécia que amor, y como esposo quiere mas amor que reueren-VI cia, cedit fastus et) conualescit affectus. Y dexatabien por lo mismo de ser Maestro, porque la autoridad del magisterio, segun el modo de source exercerle entre los Hebreos, consistia en que el discipulo mientras aprendia algo del maestro estuniesse sentado en el suelo y à sus pies. Y assi para confessarse S. Pablo por discipulo de Gamaliel, dixoque auia aprendido a sus pies Secus pedes Gamaliel eruditus, y la Madalena ad- Actor. quirio el titulo de discipula de Christo de auer estado à sus pies: Marsa sedens secus pedes Domini Luc. 10. audiebat verbum illius. Y assi siendo Christo 39. Maestro, ora sea de qualquier alma, ora del mas alto Serafin, deuen el y ella reconocer este magisterio estando con humildad y reuerecia à sus pies. Y de aqui es la razon en que se fundò san Bernardo, para dezir que Dios apar ta de si la dignidad de Maestro, quando leuã. ta à vna alma à ser su esposa, amouetur magister:

porque la admite al fauor y'estrecheza de sus braços. De manera, que las ventajas que ay de los braços de Dios à los pies en razon de la intimidad con que se comunica, essa es la que por agora lleua de conocido nuestra S. Madre à los Angeles; pues estos como Discipulos de Christo se quedan tan abaxo à sus pies, y ella sube à la alteza ya dicha de esposa.

IV. 11 SIN saber como me hallo ya dentro del Enangelio, supuesto que todo su argumento es celebrar estas bodas de Dios con el alma que merecio subir à ser su esposa. Y dexando à par te la solemnidad, y el aparato exterior delias, mirado lo interior, y el espiritu de todo, està al parecer resumido en aquella sentencia Et qua: : parate erant intrauerunt cum eo ad nuptias, & clausa est ianua. Tres cosas se significan aqui que querria acertar à ponderar en nuestra Sata. Su disposicion para ser esposa de Dios, et qua parata erant, su entrada à serlo, y hasta adonde lle 🧺 gò, intrauerunt cum eo ad nuptias, y la singularidad de este fauor en ser admitida con exclusió de los que se quedaron suera denotada con el cerrar de la puerta, siendo estos, como prouaremos, los Angeles, & claufa est ianua.

Quanto à la disposició, que es lo primero, si bien se integra de muchas cosas, la q le dà cóplemento viene à ser la pureza de cuerpo y de alma. alma, ot sit sancta corpore & spiritu. Y esta en N. 1. Cor. S. Madre sue tal, que sola la ciecia de los Che. 7.34. rubines podria bastarà aueriguarla, si es q sus ojos no peligran en quedar deslubrados della. Porque si el Sol apurò tato su luz, q no consintio q le quedasse ni el mas pequeño ni sutil rastro de sombra, toda via seria mas possible hallar alguna en el Sol, q qualquiera leue macula en esta celestial pureza. La del alma, que es la que menos se alcaça, toda via se dexa rastrear por lo que dixo della en comu OEcumenio q OEcu? -se adquiere, y que se aumenta por la familiaridad con Dios per familiaritatem ad Deum, parti cipando con esta, en quanto puede ser, dela suya; porque luego se ofrecen con esto las comuniones de cada dia, y lo que con ellas creceria esta diuina pureza.Llegauase cada dia à recibir detro de si à Diosesta almata pura, nolleua da de la costubre, sino cada vez de nueuo fer--uor, siepre co mayores ansias de quedarse del todo é Dios, sin boluer núca à viuir en si. Y si la disposició para comulgar erà esta quales seria despues los esetos? Celebraua mucho S. Diony S. Diofio la preparació que guesped S. Caspio solia nys. Ahazer para comulgar, porq hasta auertenido 8. longi primero alguna vision de Angeles, no se atre- post meuia à llegar al'altar. Y pregutara le yo aqui si pu dium. diera, q arguye maior pureza en esteacto, tener

Com

Luc.1

.93

visiones de Angeles antes de la comunion, ò visiones de Dios antes y despues della? Y si de 10 que mas señaladamente obra este sacramen to en almastales es la pureza, y con la que le quedaua de vna comunion se disponia nuestra Santa Madre para la siguiente, adonde llegafia con la suya? Y no menos me la doy à enten der por la hambre que le quedò de comulgar despues de auer comulgado tanto, hasta mostrarla aun en la gloria, en la manera que pudo. Porque apareciendosele vna vez à vna persona santa, hi ja suya, con quien se entendia, e di-'xo Dos cosas teneis alla en la tierra que os embidio en la manera que esto se puede compadecer con el esta--do de la bienauenturança que gozo, que son Trabajos, y Ssacramento. Los Trabajos para exercicio del amor, que se auiua y enciende mas con padescer que con gozar. Y el Sacramento para comer en elà Dios, y con esto adquirir de nueuo Ipureza, dado que acà lo veo: porque si estando yo en la tierra embidiaua los Angeles mis comuniones; no es mucho que agora embidie yo las de los hombres, aunque soy Serafin enel cielo. Pero quedesse esto assi por no desluzir mas con nuestro estylo las vislumbres que nos dà desta pureza; y por lo mismo demos no mas que vna vista de passo à la del cuerpo. Esmerose Dios tanto en la deste cuerpo virginal, como si la misma pureza vuiera de grangear en el nuevos quilates, ò como si pretendiera hazer aqui visible la del almà. Y afectò mas esto en el mismo cuerpo despues de muerto: porque quanto mas suele triunsar de los tales la corrupcion, y lo demas contrario à la pureza, quiso que tanto mas triunsasse esta de todo ello, y con mayores demonstraciones, como lo estan representando siempre su entereça mi lagrosa, y aquel olor celestial que està espiran do de si, de que la misma naturaleza se pasma, y los mas puros espiritus hazen assombro, y admiracion. Y no mas de esta pureza, porque turba y desuanece la vista, como si se caminarà por entre la blancura de la nieue.

Acerca de lo fegundo, que es el entrar à las bodas, intrauer unt cum eo ad nuptias, se deuen dar por tan ciertas la propriedad, y verdad de este desposorio espiritual de Christo con el alma, que por esto se aprouecha en quanto puede de los terminos con que en el natural se significan su rigor y estrecheza. Y porque en orden à esta sue la primera ley del matrimonio establezida por Dios, el dexar el esposo, y la esposa (cada qual dellos por respeto del otro), à su padre y à su madre: Propter hacresinquet ho, Gen. 22. mopatrem et matrem. En adharebit vixori sua, ve-24. nido Dios al mundo promulgò luego de nue-

no esta ley, y en ella misma declarò su pretenson de ser esposo; pues como à tal, le pertenece el ser querido de manera, que por su amor se dexen el padre y la madre, y assitodo lo de-Luc. 14 mas: Quinon odit patrem suum & matrem, & vxo rem & filios &c. Y adelantò aqui mucho mas aquella abnegacion primera; porque para el matrimonio natural le contentò, como instituidor suyo, co que el hombre negasse lo mas Conjuncto à si, sibien le toca por desuera, que son el padre y la madre; pero para este matrimonio espiritual, en que demas de instituidor es tambien interessado, no se conteto con esto solo, sino con que el dexar llegasse hasta la propria alma adhuc autem, & animam suam. Y para que el alma? para que entre Dios à serlo en los vacios que ella dexa por su propria abnegacion; que hasta aqui llegan el rigor y estre cheza deste matrimonio, y la sutileza tambien Damas con que el gran Damasceno las ponderò dizié do, que no es mucho que Dios quiera echar al alma de su lugar, pues todo su fin es entrarà ocuparlo el, quasi transit in naturam anima. De manera que la entrada del alma à estas bodas consiste en salir; porque tanto mas entrarà en ellas, quanto mas saliere de si misma. Dado pries que llega hasta el alma, o por mejor de zir, que se haze en lo mas intimo della la con-

iuma-

26.

Real Law Law

sumacion y vnidad deste matrimonio , notese la propriedad con que la significò san Pablo vsurpando el termino del adharebut inuentado 1. Cor. para el matrimonio, y aplicandole à este segu 6. 17. el espiritu qui adharet Deo vonus spiritus est. Hasta aqui es lo llano deste misterio, en razon de la vnidad y estrecheza del alma con Dios: pero el entrar mas adentro à tantear hasta adonde llega, y que tan grandes fueron las intimidades de Dios, que aqui gozò nuestra Santa Madre, quien lo puede aueriguar? Sacrametum hoc mag. Ephef. \$ num est; ego autem dico in Christo, et) in Ecclesia. Tra 32. tando aqui san Pablo de lo secreto deste miste rio lo llamò grande, y lo dexo assi, sin dezir que tanto lo era, y lo que el no acabò de explicar, aunque parece que lo intentò, qui e se atreuera à emprenderlo? Refiere san Geronymo S. Hiede su gran Maestro el insigne Theologo san rony. in Gregorio Nazianzeno, q le solia dezir, quan-comm. do se ofrecia ocasion de hablar sobre este lugar, que en lo que mas conocia, y veneraua la grandeza deste misterio, erà en el modo con que el Apostol se dexò vencer della recono-ciendola por superior: Vide, quantum istius capituli Sacramentum sit, vt Apostolus in Christo illud et) in Ecclesia interpretans, non se ita asserat, vt testimony postulabat dignitas, expressisse, sed quodammodo dixerit. Y si la manera desta vnidad es tan **fecreta** 

. 32.

uinum cor requirit interpretis. Parece que auia de dezir, no vn coraçon, sino vn entendimiento diuino: pero lo cierto es, que dixo lo que auia de dezir: porque aqui no se alcança tanto con discursos como con sentimientos; yassi vn coraçon endiosado con lo que aqui dà Dios à sentir, es el mas proprio interprete deste miste rio. Con lo qual señala tan bastantemente esta fentencia el coraçon diuino de nuestra S. Madre, como si le suesse à buscar; q no es mucho, que à coraçon que embidian Serafines, le busquen Santos, para que les declare misterios. Y en eseto yà que no podemos alcançar mas, no nastreariamos siquiera por lo de acà suera, que tan endiosado quedò este coraçon con la estrecheza deste matrimonio? Por lo que les sucedio à otros de solo andar cerca de Dios se puede presumir lo que à ella le sucederia de en Gen. 5. trar tan à dentro, Ambulauit Henoch cum Deo. & non apparent, quia tulit eum Deus. Diose Henoch à andar con D.os, ò (digames) en presen cia suya, y de sola està cercania se endiosò tanto, que no parecio mas, porq lo arrebatò Dios parasi. Y este no parecer mas Henoch sue, que COD 

24.

secreta, y tan subida, quien le podra dar alcance? El mismo Nazianzeno dio en el punto,

concluyendo aqui, que la interpretacion de

este misterio requeria vn coraçon diuino Di-

con esta familiaridad de Dios dexo de parecer lo que era, & non fuit ipse, como traslado la Biblia de Tremelio, passando à parecer mas q hombre. Y sisola vna cercania à Dios quedadose fuera del, llega à hazer estos efetos, vna vnion tan apretada, y tan estrecha como esta que haria en aquel divino coraçon? Si solas las cercanias de Dios bastan para arrebatar; y con ellas podemos dezir, que tulit eam Deus, con aquellos grades raptos de sus diuinos ecstasis. y eleuaciones; metida en Dios, y tan adentro que seria? Lo menos es el perderla agora noso tros de vista, quedando absortos y anegados en este abylmo.

Vamos à lo tercero, q es el cerrar de la puer ta, & clausa est ianua. No basta poderacion ninguna para la q se le deue à esta palabra por la parte del rigor (que es que pueda auer ocasion en que el hombre llegando à llamar à las puer tas de Dios se le cierren por su culpa) nitapoco la ay para lo que denota en razon de fauor para la esposa, que estando ya de puertas à Ero reconoce la singularidad que con ella haze Dios, admitiendola por esposa con exclusion de los Angeles, que se quedan de puertas à fuera. Porque desde el puto que Dios se hizo hombre, se manifestò tabien por esposo; y aule do de ser el matrimonio entre los q son de vna

milma

misma naturaleza quedaron por esta sola razon admitidos à el los hombres, y excluidos los Angeles, por quanto son de diferente natu raleza, aunque tan excelente, y esta es la causa de su exclusion. El hecho della aduirtio S. Gre gorio Nisseno sobre aquella sentencia del Eua gelio en que Christo nos manda velar, queriedo que seamos en esto semejantes à los que estan esperando à su señor, quando ha de bol-Luc. 12 uer de las bodas, Et vos similes hominibus expe-Hantibus Dominum suum, quando reuertatur à nuptijs: porque dize que estos hombres que aqui se representantan en vela, y tan cuydadosos esperando à su Señor à que buelua de sus bodas, fon los Angeles, que en estas bodas entre Christo y el alma hazé la figura de criados del esposo, como en eseto lo son; y assi se quedan tan à fuera de ellas, que celebradose en la tierrazellos estan à las puertas del cielo esperando esta buelta, y juntamente embidiandoles à Gre-las almas santas tanta dicha, Ipsienim sunt, qui sen. ho-Domini spectant reditum à nuptifs, et calessibus por mil. 11. tis oculis assident vigilantibus. Notele como en in cant. la solenidad destas bodas vso para con los An geles la palabra misma del Euangelio, que es, el auerlos dexado de puertas à fuera. He hecho oy este presupuesto para inferir del, que si à los Angeles solo les era dado el mirar tan

de à fuera lo que nuestra Santa Madre gozaua tan à dentro en las estrechezas con Dios, parece muy en su lugar, que por esta parte viniesse à ser yna emulacion comun de todos: y por lo mismo tambien vendria à ser en vengaça de los demas lo que vno hizo, quando le atraueso el pecho con vn dardo de oro, hasta facarle con el el coraçon, como ella misma refiere en su vida. La accion deste Serafin sue de suyo tan nueua, y tan estraña ( y aun tan cruel. al parecer) que desde que pudo saberse hasta agora ha dado bien que pensar, y que dezir, y toda via està insinuando de nueuo misterios: y desseando alcançar alguno, quiero hazer la entranda por aqui,

SI LA pretension deste Serafin erasacar, V.. le el coraçon à la Santa; para que auia menefter dardo para esto, sino sacarasele con la mano, y escusara este instrumento? No es esta la primera vez que los Serafines se han recatado de executar semejantes acciones con la mano inmediatamente. Porque aquel Serafin de Esaias, que baxò del cielo para purificarle los labios, pudiendo tomar con la mano el ascua con que auia de hazerlo, no quiso sino assirla con tenazas. Y reparado en ello vna Glossa de Glossa la Biblia Escalonese sobre este lugar dixo vna Isaia6. grande sutileza; que este Serafin auia tomado

el alcua

à ellos con la mano hiziera mas de lo que pretendia, pues en vez de purificarlos se los abrassara. Y de aqui hago exemplar para lo mismo en el Serafin de nuestra Santa, que es que se aprouecho del dardo por no tocar con la mano al coraçon; pero el por la razon contraria que el otro tuno para no tocar à los la bios: porque este lo hizo por no abrassar, y el por no ser abrassado en el fuego de amor que en el ardia. Que aunque son los Serafines los mas encendidos en este amor, pudo temer esté de oy que se descubriesse en el suyo algo de menos con el tacto à vn coraçon que assi ardia, y se abrassaua. Y esto menos de amor, respeto del de la Sata, que se podia notar aqui en el del Serafin, era en el modo, porque el amar como esposa, que es lo mas ardiente que tiene el amor, no le fue dado al Serafin, y à la Santa si yen este modo buscò ella los mas exquisitos que vna criatura puede alcançar para encens. Ber. der mas su amor. Y si como enseña S. Bernar. lib.5. de do, el amor haze excesso de por si con el moconside do (que es el quomodo) bien pudo temer por es rat.e.5. ta parte el Sevafin, el llegar à la prueua de quan atras sequedana el suyo. Lo segundo, desseo aueriguar la violencia, y grauedad desta heri-

el ascua con tenazas por apartar mas la ma

no de los labios del Profeta, porque si tocara

da; porque si es, como parece, del amor de la caridad irritada contra el coraçon, sera lo sumo que se puede encarecer della. Que como los regalos deste amor, quando el quiere ysarlos con vn coraçon, son los mayores que pueden ser, tambien es cierto, que si buelue los filos contra el mismo coraçon para herirlo, no ay herida tan penetrante a ni que tanto las. time como la suya. Sucediole esto à la esposa. quando dixo que Dios auia ordenado en ella Cant. Z la caridad, ordinauit in me charitatem. porque se-4. gun leyeron algunos aqui mirando à la propriedad Hebrea, lo mismo es el in me, que contrame: y assi quiso dezir que Dios auia asestado contra ella todas las fuerças que tiene la ca ridad para conquistar vn coraçon. Siendo pues tan grandes estas suerças, juntas todas contra el que harian? Sintiose tan herido de S. Panzellas este diuino coraço, que lo declarò luego, post meporque adonde lee la vulgata, Fulcite me flori- aium. bus stipate me malis, quia amore langueo, siguiendo S. Amla translació de los setenta Interpretes S. Pau-br. Apo lino, y S. Ambrosio, reconocieron esta herida Darid descubriedola la misma esposa, coesta palabra posterio Quia vulnerata charitate ego sum. Y por si alguno ric. 10. estrañasse el caso, preuino S. Ambrosio, dizie- & indo, q à ninguno le parezca ageno de lo que en Pf. 118. vn coraçon puede hazer la caridad, si quiere, 15.

5.15. sed Deo, et c. Y con vna diferencia, que siendo la vida escondida, està la muerte casi manisies.

Coloss.3 ta, Mortui enim estis, & vita vestra abscondita

3. eft cum Christo in Deo.

Segun lo qual no seria muy suera del caso lla mar à este martyrio. Porque auiedo consequecia, como la ay, de algun martyr viuo (tomandosele en cueta de muerte el tormento que pa
decio poderoso para darla) puede tambien ser
lo mismo en N.S. Madre; pues aunq salio con
vida del tormento que le diò este Serasin, la vi
da sue qual se ha dicho, y lo mortal de la herida lo que muestra su rigor. Y lo mas à que en
esto se deue atéder es, que si à los ojos de Dios

vuo aqui causa bastante para calificarla por martyr (como parece) no es menester alguno otro testimonio, sino solo el suyo, para que lo fuesse, segun la sentencia de san Cypriano, Suf. s. Cyp. ficit ad testimonium martyrij solus ille testis, qui probat martyres et) coronat. Y caso negado, que esto solo no bastasse para cumplido martyrio, quie ro ayudarlo con otro, que quanto mas visible podia ser que cocluyesse mas. Viuiò en comunidad nuestra Santa Madre los muchos años que se saben. Y esta manera de vida con lo que ella suele ofrecer de suyo, se estimaua antiguamente en la Iglesia por suplemento del marty rio. Porque mirando bien el auerse reduzido à viuir juntos debaxo de vn instituto ( aunque sea ordenado à hazer los Santos) hombres cuyas inclinaciones suelen ser por la mayor parte, no solo diferentes, sino encontradas, es vna marauilla tan estraña, que para creerse, fue me nester que el mismo hecho la mostrasse possible. Y lo mas notable della es, que las partes deste cuerpo se vnan por donde se oponen; porque à vezes conseruan el todo con la misma violencia q se estan haziendo vnas à otras; y mas, quando naciendo esta de condicion natural se califica por zelo. Y dar seguro con es-\"" ? te titulo al ingenio, y a las inuenciones proprias delà la condicion, y à sus afectos, para

epift

que mas à su saluo executen sus rigores en el q està sujeto à padecerlos de qualquiera de los demas, por hallarse todos détro de la estreche. za de vna vida comun, por ventura es lo mas viuo del padecer. Y en este auentajaro à N.S. Madre sus proprias virtudes tanto mas que à qualquiera otro, quanto la expuso mas lo sobe rano dellas à la censura, y emulacion de algunos. Que sujeta estuuo à juiziostan contrarios como los que se hizieron de su santidad? Vnos la calificauan por santa, entre tanto que à ellos les estaua bien que lo fuesse; y otros hazian negocio proprio la porfia de que no lo era. Oyò condenar muchas vezes por illusiones las ma yores mercedes q recibia de Dios, y acutar lo mas eminéte de su vida con la nota de la singu laridad, como si ella la asectara en algo. Y el pa decer esto, y lo demas q en ello se incluye, no co perturbacio de animo, sino co tanta serenidad del, q antes lo ardiente de su caridad (a q lla q todo lo sufre)salia mejorado destas prueuas, nueuo genero fue de martyrio: y tanto mas de con-estimar hallandolo calificado portal en el Co eil. Ni cilio Nizeno. Donde hablando desta manera cen lib. de persecució domestica el Sato Potifice Mar 3. in res co en vn decreto suyo, dixo acerca de su valor cripto quo solamente era martyrio aquel, q cotrà Chri Papa. stiana pietate, aut ferro, aut ignibus agitur, cu persecu-

tionum sauitia suppleant, & dissimilitudines morum. HAGO instăcia en esto del martyrio, porq VI. parece como códició sobre q suelé assentar las mayores obligaciones del Patronato de España, pues assi lo dà à entender aquel lugar de S. Pablo, que se le acomoda à nuestro primero y grā Patro el Apostol Satiago para celebrar co el el suyo Puto enim quod Deus nos Apostolos no- 1. Cor uissimos ostendit tanqua morti destinatos, quia specta- 4.9: culu facti sumus mundo Angelis & hominibus. Pien fo que de nosotros los Apostoles à los que sacò Dios à vistas postreros, quiso mostrarnos con esto nuestro destino à la muerte, para venir al fin à ser espectaculo del mudo, de los An geles, yde los hombres. Hablaua aqui S. Pablo co gentiles; yassi vso para con ellos de los terminos que mas les podian significar su inteto, como algunos que eran proprios de los espectaculos Romanos, donde se solian sacar hombres al teatro, para que peleassen con fieras. Y aunque duraua esta fiesta todo el dia, auia vna gran diferencia (entre otras) en la de la tarde respecto de la de la mañana, yera, el poder escapar con la vida los que echauan por la mañana, si à cato venciessen à la fiera con quien peleauan, siendo esto tan al contrario en los de la tarde; que quanto mas à lo vla timo de la fiesta ivan ya tan destinados à la muer-

muerte que nunca escapaua della, como quie-; Senec! raque peleassen. Seneca en la epistola septima epist.7. (bien digna de ser leida) resiere y pondera esta. atrozidad; y llegando à tratar de los postreros dize, Exitus pugnantium mors est, ferro et) igne res peragitur, hac fiunt, dum vacat arena. Aludiendo pues a esto san Pablo, llamò postreros, y como tales destinados à la muerte, à algunos de los Apostoles, y Santos, que Dios sacò tan à lo vl timo de estos tiempos, para que suessen espe-Aculo. Y no como que le vuiessen de hazer de si con la muerte, sino porque llegarian à ser lo por medio desta, ò de vida que suesse en el padecer como ella, hasta ser assombro del mudo, de los Angeles, y de los hombres. Agora es de saber que espectaculo puede ser este que dexată atrasel del morir? El mayor que puede hazer de si vn hombre, dixo san Gregorio Na Orat. 1. zianzeno que era, ser Patron de los demas para con Dios, Spectaculum est Angelis, et) hominihus medius inter homines ac Deum constitutus, pro illis widelicet dimicans. Auer hombre de tanto valimiento con Dios, que se atreua à andar de por medio entrè el y los demas hombres, haziendo por estos rodos los oficios que vuiere menestersu necessidad, es propriamente ser su Pa tron, y fiendolo, llegar à lo mas espantoso de este espectaculor. Porque patrocinar vn hom-

bre à otros es vn empeño tan grande que à ve zes lo obliga à oponerse à Dios, y à resistirle ha, sta vencerlo. Yà sabemos de la Escritura que vuo Angeles Patronos de algunos Reynos,y hombres tambien que lo fueron de otros; pero en ella misma se reconoce vna ventaja grade con que lo han sido los hombres siy es sque los vicimos esfuerços de vn Angel Patron, lle Daniel garon quando mas hasta resistir à otro, como 10.13. Io hizo el Angel Patron de los Persas; mas los de vn hombre Patron, como lo fue Moyses de su pueblo, llegaron tanà las inmediatas con Dios, que le resistieron à sus determinaciones, a graco hasta hazerle boluer atras en ellas. Et dixitout Ps. ids disperderet eos, sinon Morses electus ein: stetisset in- 23. confractione in conspectueius. Luego siera tan grade espectaculo para los Romanos el ver à vn hombre llegar à prouar sus fuerças co vna fiera, el llegarlas à medir con Dios vna criatura suya que serà? Digno por cierto de que lo miren, y embidien los Angeles, y lo admiren, yreuerencien el mundo, y los hombres. Y tambie fiera espectaculo para Dios à estar el tande fuera como los demas: pero si bien tan adetro del, q por esto no se cueta aqui entre los demas ale miran toda via se huelga de verlo, y tanto en ide mas por ser el el vencido. Porque viene à ser aqui lo milmo que le sucedio en la lucha con Iacob.

Iacob, q determinado este santo Patriarca à ve cer en este cobate à Dios à fuerça de lagrimas, of.12. y de oraciones, como en efeto lo hizo (misterio que nos descubrio el Profeta Oseas) quedo

Diostan contento de ser vencido de vna criatura suya, que mirò el espectaculo desta vitoria con la misma complacencia que mostrò viedo à todas las cosas, luego despuesde auerlas criado, porque la misma palabra original con que se significò en la creacion esta com-

Gen. 1. placencia, Vidit Deus cuncta, que fecerat, et) erant walde bona, se vso para denotarla tambien en 31.

este rendimiento, Qui cum videret, quod eum superare non posset. Este pues es el espectaculo; y 25. en el se vè, que el ser Patron de algun Reyno

vn santo requiere que en fauor suyo sea tan poderoso contra Dios que le resista y lo vença, quando fuere menester. Y si es que nuestra Sãta Madre se ha grangeado co sus obras, en beneficio de estos Reynos el ser aclamada de

ellos por su Patrona; quien basta ni aun à deslucirle este titulo? porque si lo adquiriò, co-

mo lo presumo, venciendo tal vez à Dios, este es vn seguro mas que cierto, de que ha de preualecer siempre à qualesquiera contradicio-

Ibi.12. nes de hombres, Si contrà Deum fortis fuisti, quanto magis contrà homines praualebis?

Y para tantoesfuerço como pide el oficio

de Patrona, no es algun menoscabo el ser muger; antes si se miran los exemplares de algunas sumamente valerosas para con Dios, podria parecer esto vetaja para el intento, Ademas que nuestra Santa Madre en el modo de auerse con Dios, sue muger en lo que pudo importar, y varonil en lo que conuino. Muger en la confiança, como tan fauorecida suya, y varonil en el valor, en arrestarse con Dios hasta arresgar el perderse con el, como otro Moyses por la seguridad de los suyos. Y quando considero en esta razon algunos trances que paísò con Dios, y en ellos sus resoluciones, y sus osadias, pienso que es ella (y no su hermana Gorgonia) por quien dixo san Gregorio Nazianzeno, que llegò à tal grado de omnipotencia para con Dios (digamoslo assi) que sus confianças, para con el miradas assi a lo humano parecian mas q atreuimietos, si bie à lo diuino eraestremos de su piedad, Piate) practara quada Naziz impudetia ergà Deu efferebatur. Y tato q vuo vez, zen. ora q viendo detenido à Dios en cocederle lo q le ad fine. pedia, lo amenaçò co su perseueracia hasta ve cerlo co ella, minante se (q assitraduxò Casaubono)no priusaltare dimisura, qua esset nacta fanita tē. No son estos láces tá conocidos de N.S.M. co Dios, qualquiera q vuiere leido su vida ira aora reparado en ellos?luegoel auerla tomado por

2345x)

56.33

raço de los Reynos estraños à si, sin que ellos

cono-

conociessen, ni sintiessen la mano (que en este 2. Para sentido es el llamarlo la Escritura temor suyo) lip. 202 irruit autèm pauor Domini super vinuersa Regna. 29. terrarum, tambien agora es el, quien ha puesto tan adentro del coraçon de estos Reynos tan suyos esta deuocion, y este desseo.

Y no porque estuuiessen, ò desamparados, destituidos de Patron, sino antes tanto mas portenerlo, y tal como lo es el Apostol Santiago; porque esto se ha de regular, no por lo ordinario y comun, sino por la diferencia que Dios à hecho siempre en fauorecer à estos Reynos de España desde su principio, como en competencia de los otros, que es multiplicar con estos lo q dà à los demas por bastante gracia y fauor. Entrò Dios en el mudo, quado naciò en el hecho hobre co ambicio (sufrasela palabra) de atraer luego à si Reyes y Reynos. Y queriendo començar por el Oriente embio allà vna estrella que le conuocasse de alli tres Reyes, y al mismo tiempo hizo q apareciessen en España tres Soles, como lo cotestan la tradi cion, y el Angelio Doctor S. Tomas. Grã defigualdad por cierto. Pues como? à España pa-3 parte, ra vn Rey tres Soles, y al Oriete paratres Re- artic.3. yes solavna estrella? Si, porque aunque bastara ad 3. para España menos luz, quiso Dios darsela entonces tan sobrada, para dexar assentado, que

G

aque-

aquello que fuesse bastante para otros Reynos, en ella se auia de reduplicar. Claro es, que si se mira à sola la suficiencia por mayor, que le basta vn Patron à qualquier Reyno para tener assegurada con Dios su proteccion; y mas si es tan grande el Patron como vn Apos. tol, y tal como Santiago el Mayor. Pero como para España no es esta la cuenta; antes diria yo que de bastarle à la Corona de Francia vn Patron, y à otras tambien que los tienen singu lares, se siguen para la de España dos consequencias al parecer euidentes. La vna, que por el proprio caso ayan de tener sus Reynos mas que vn Patron; y la otra que el tener dos, como ya lostiene por especialissima merced de Dios, no es para que el segundo entre supliendo algo que se aya echado menos en el primero; fino que para que sean y parezcan tan fauorecidos de Dios como siempre lo han sido, quiso multiplicar en ellos esta gracia, y si bien en la manera dicha, no por esto para estar ociosa. En lo qual echo de ver que todo lo que se haze en assentar este segundo Patronatoses mas propriamente celebrar y engrandecer con ello la gloria del primero. Porque en la manera que esto puede ser, se le acrecentò gloria en el cielo à nuestro grande Apostol y Patron Santiago, el dia que en la tierra decla

rò por segunda Patrona à nuestra Santa Màdre el Vicario de Christo en ella, pues demas de quedar con todas las preeminencias de tal sin alguna diminucion, se le aumenta vna muy grande, que es ser hechura suya esta segunda Patrona por medio de su predicacion, y ser Pa tron con la excelencia de auer engendrado à otro con su doctrina, mucho mas es, que serlo (como antes) senzillamente. A todas horas, y con vozes mudas nos està acordando el santo Apostol desde su sepulcro, que el nos reen- 1. Cor. gendrò à todos en Christo por su Euangelio; 4.15y nuestra Santa Madre tambien desde su sepulcro, y mucho mas desde el cielo, le estima de manera este bien, que tiene por gloria propria el reconocersele. Y si cede en mayor gloria de ambos el ser juntamente Patrones con la subordinación que lo son, para que podra conuenir el turbar esta conformidad; siendo assi que ya serà menguar esta gloria de ambos, el disminuir la de qualquiera de ellos? Porque es tan ageno de la fantidad, y mas en el cielo, lo que las contenciones humanas suelen pretender por ella, à titulo de hazerle scruicio, que lo estraña sumamente en vez de admitira lo.Lo vno por la distancia que entre si tienen, pues siendo aquestas tan declaradas por obra Gal. 5. tan propria de carne, como las llama el Apos-20.

Luv. 1

10.

tol, se alexa la santidad tanto mas dellas, reconociedo su ser en lo mas puro y acedrado del espiritu; y lo otro, porq en razon de tal, se conforma demanera co las mejorias agenas, q en estas haze gloria de lo que al parecer humano auia de ser embidia. Y desta calidad llega à ser Luc. 15 aquel cotéto grade q dixo Christo, q tiené los Angeles en el cielo de la couersion de algu pe cador arrepetido; puesauiedo sido, mietrasfue pecador, el mayor asco q à la pureza de los An geles sele podia poner delate, despuesde couer tido, sucede el auetajarseles tato, q al fin entra en el cielo à subirseles sobre las cabeças, como lo creemos de la Madalena. Y ver leuatar assi à vn hobre de ta grade abatimiento à tata alte za, mirado co o jos de carne derechamete, mas parece materia de embidia q de gozo. Pero el estado de los del cielo es tan superior à esto, q au de lo q parece q iva à ser en diminució de la gloria propria; de esso mismo se saca el auméto de ella. Y co esta cosideració son tanto mas de notar el reconocimiento, y el respeto que nuestra Santa Madre ha tenido à las glorias del Apostol en el modo de introduzirse à lo efectivo de su Patronato. Porque atendiendo à ellas, parece q se sue à buscar al Brasil la oca sion en que poder exercer la desensa de su pro-

teccion, sin tocar en el derecho del Apostol;

cum-

cumpliendo aqui con dos cosas, q precisames țe era menester para esto; la vna, q para quedar Patrona de España peleasse, y venciesse defen do causa propria de Españoles; y la otra, que esto suesse, no en el mundo antiguo que distribuyero entre si los Apostoles, en cuya diuisio cupo à Santiago España, sino en otro mundo " iliul. nueuo, tanto despues descubierto; donde, como pudo ir nueuo Apostol, sin perinizio de Santiago, pudo tábien có el mismo resguardo entrar nueuo Patron, q hiziesse la desensa. Re-mito à Tertuliano la prueua desto, que vencie contra dose en la propriedad y agudeza, co q declara Marila palabra de la cena grande; y entédiendola à 6.31. la letra de Dios, q cobida à los hobres à su glo ria por medio de la predicació de la Fe, aduier 16. te, q por los vltimos q salieron à combidar, ya fuera de lo poblado, se significaron otros, despues de los Apostoles, q auia de ir à descubrir otro nueuo mudo, y à buscar getes estrañas, q aqullos no conociero. Siedo pues el Brasil parte deste nueuo mudo, y estando por lo mismo fuara del distrito dela predicació de los Apostoles, como tocò esta à otros, ha tocado tabié su defensa en la forma dicha. Lleuòla à su cargo N.S. Madre en la empressa passada; yendo en el estadarte Real su Imagé, con q vino hate ner el suceso q se sabe. Y quato escola masen sa

lugar (como deuemos confessar todos) que Sãtiago aya peleado yvencido nuestras batallas, parece agora tanto mas impropria y estraña, que vna muger haga lo mismo. Pero desde el dia que Dios se apropriò à si esta inuenció de hazertal vez, que mugeres sean conquistado-

Iudic. 5 ras Noua bella elegit Dominus, dio licencia para que se tuuiesse por suya esta eleccion, quando quiera que se hiziesse con el mismo esecto. Y pudo ser que en preuencion de lo presente aya sido el celebrar la Iglesia hasta agora la defensa del Apostol Santiago en nuestras lides do-InHym mesticas, cantandole, Tu, bella nos cum cingerent, es visus spso in pralio, equoq, &) ense acerrimus, mauros furentes sternere. Dexando con esto à Dios, y para quien el la tuuiesse guardada alguna otra ni cua defensa, en caso que la vuiessemos menester en batallas mas remotas, y contra enemigos no conocidos. Y podriase mediar esto

demanera, que como sin perjuizio de la ma-

yoria, y preeminencia del Apostol san Pedro, se conuino con san Pablo en el Apostolado

con quedarse el, Apostol del Iudaismo, y que

san Pablo saliesse à serlo de la Gentilidad, sues-

se à su modo lo mismo en este Patronato de

España, y que supuesta la mayoria que tiene

en el Santiago, se quede con la defensa que an-

tes le tocaua contra nuestros enemigos anti-

guos,

**8**.

guos, y la que fuere menester cotra los que senos han leuatado de nuevo sea de nuestra nueua Patrona. Si ya no es que ofendo con esta diuision à ambos; porque no quieren tenerla en nada q pueda ser en mayor beneficio nuestro.

Dixe que la eleccion con la misma nouedad traia prendas de ser de Dios; y demas de tenerlas tambien con la sentencia de su Vicario, no descaece de este puto por auerla hechode primera instancia (digo à lo humano) el Rey nuestro Señor con su piedad: y mas siendo estatan grande, que con serlo su Magestad tanto, aun se halla menor que ella. Porque de los Reyes, que por su eminencia estan tan en las cercanias de Dios participando de sus influencias tan à lo immediato, se deue entender que sus acuerdos son oraculos que traen configo recomendacion de algo diuino. Es, propria y sola empressa de Dios el abarcarles el coraçon con su mano, y tan holgadamente, que ni lo oprime, ni lo aprieta, sino lo encamina secreta y suauemente à lo que quiere; y assi se pueden respetar por impulsos de la mano de Dios los mouimientos del coraçon de vni Rey. Y supuestas estas estrechezas entre Dios y el (à que ningun inferior alcança) puede en algunos casos bastar sola su voluntad, por razon de acertamiento en lo que elige: que es lo

A . . . .

S 42.

Plinius que tan sabiamente dixo Plinio que se deuia lib. 37. hazer con la naturaleza en algunas obras suyas, quando tocan en algo diuino, no pidiendole razon de ellas, sino suponiendola en sola su voluntad, Numinum profecto muneru talis innentio omnis est. Nec quarenda in vlla parte natura ratio, sed voluntas. Y si son tales los socorros, que los Reyestienen de Dios, para acertar en sus elecciones, quien se atreuera à desconocer los en esta que agora à hecho vn tan gran Rey de nueua Patrona para si, y para sus Reynos; y mas auiendo llegado à hazerla, ya mas como obligado, que como deuoto? Porque si bien ha desseado competir siempre con la Santa en lo que es merecerle sus fauores, ella nunca se ha dexado vencer; y menos à la entrada de este Patronato, pues aunque la hizo como agradecida, nos puso luego en mayor obligación, co alcançar de Dios, que su Magestad recobrasse salud el dia mismo que se le lleuò el Breue, en que la Sede Apostolica la declarana por Patrona de sus Reynos; mostrando que con obtener de Dios esta salud tomaua en ellos la possession de este titulo quan enteramente podia fer; porque dar salud à vn Rey (y mas en tan grande aprieto) es lo mismo en la importancia, y en todo que defenderle sus Reynos. Y bien reconocieron esto algunos, tanto por

11 CO-

si, como por los demas, sintiendo que tenian, ò que les faltaua vida al patso que se iva acabando la de sus Reyes; y assi le dixeron à vno, obli gando à ello esta verdad: Ex aquo tecum viuit in Tito. Imperium. Y ponderando aun mas esto con esti lo Christiano san Ambrosio en ocasion seme- S. Amjante de auer conualecido el Emperador Gra brof. P. ciano de vna graue enfermedad, le escriue, 26; que se hallaron tan vna, su salud, y la del Imperio que venia à ser Vt que pro salute tua deserebamus pro nobis quidem faciebamus. Y aun no es esto lo mas que estan acostumbrados à hazerlos Españoles por la salud de sus Reyes; pues lo primero que les enseño su inclinacion, desde el punto que se sujetaron à ellos, sue el amor con que se auentajaron en todos los respetos que les son deuidos, à las demas naciones del mundo; y señaladamente en saber despreciar sus proprias vidas en qualquier riesgo de la de su Principe, Ex quo Regibus se deuouère, sciunt post Apud eos vitam spernere dixo de ellos Salustio. Y per- Seruit, ficionando esto con la luz del Euangelio des. ad 4. de que los começò à alumbrar, hizieron punto de Religion, aun mas que de fidelidad, el so ligitar siempre à Dios por esta salud con ansias salidas de los coraçones: y tanto, que el admitir en estos qualquiera otra esperança, que pudiesse remitir en algo la fuerça de sus ora-

oraciones se tenia por delito. Vease Tertulia in Apo- no en su Apologetico, dode co suma grauedad log. cap. parece que està hablando en el caso presente. En fin vale tanto para sus Reynos la salud de qualquier Rey. Y para los de España ha sido siempre la del suyo tan inestimable en su reconocimiento, y en su desseo, que excediendo en

esto à los demas, tambien se han alcançado de

cuenta à si proprios.

Esta pues es la salud recobrada por nuestra 🛝 nueua Patrona. Y si por aqui ha començado à serlo, por donde proseguirà? Sedlo siempre Madre Santissima de Rey, à quien deueis tanto, y de Reynos que assi procuran mereceroslo. Hazeos cargo de la falud de este gran Monarca con interes vuestro en ella. Zelad sus aciertos, encaminad sus prosperidades, y prosperad sus intentos. Mirad que siendo ya grade aspira todavia con sus obras à hazerse mayor, hastallegar à ser Maximo; ayudad le à esto conquebrantar la insolencia y emulacion de sus enemigos (pues son mas por la causa de Dios, que por la suya los que tiene) hasta ser el terror de ellos: y anteuiendo sus machinas (en lo que no pueden o jos humanos ) desbararad. las y deshazedlas. Y de estos Reynos cuydad, no solo como Patrona, sino como natural tam bien de ellos, con las finezas y aficion à que

esto os obliga, tratando con Dios, como negocios proprios vuestros, los que sueren suyos. Bien visto teneis su estado desde el cielo: ya os constan sus necessidades, y ya sabeis en lo que consiste agora su mayor aprieto. Entraron en el daño quando menos pudo parecer que lo era: ha crecido y dificultadose su remedio con el tiempo; procura agora falir del, y va la vida en que sea quato antes: y assi vueltro socorro en esto ni podra ser mayor, ni mas oportuno. Y à todos los que estamos debaxode vuestro amparo patrocinadnos, para que en esta vida alcancemos la gracia, y en la otra subamos à gozar con vos

de la gloria, &c. AMEN.

