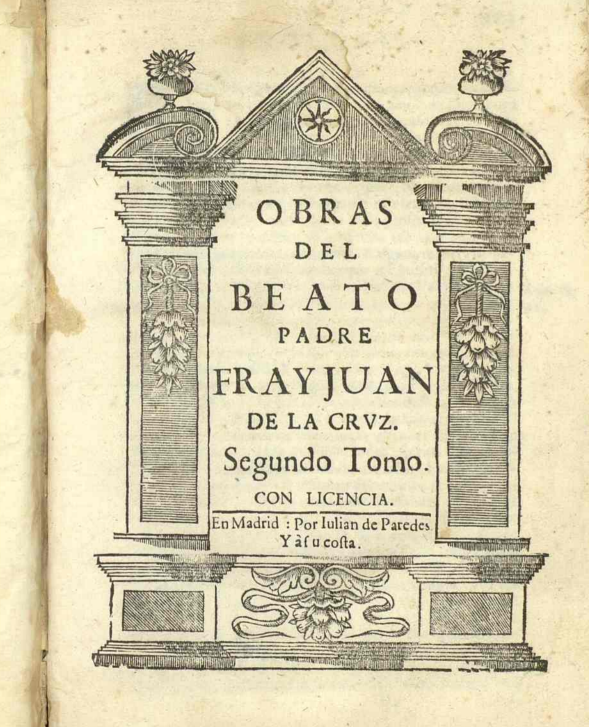


1216 50183 BIBLIO IECA HOSPITAL REAL GRANADA Sala: Estante: Numero:\_

1226 50283 BIBLIUTECA HOSPITAL REAL GRANADA Sala: Estante: Numero:



# PROLOGO.



BEATO

PADRE

FRAYIUAN

DE LA CRVZ.

Segundo Tomo.

brand spinish roll branching

OR Quanto estas Canciones parecen ser escritas con algun fervor de amor de Dios, cuya sabiduria, y amor es can inmenso, que como se dize en el libro de la Sabiduria, toca desde vn fin halta otro fin,y el alma que de èl es infor. mada, y movida, en alguna manera essa mis-

ma abundancia, y impetu lleva en el dezir. No pienso yo ao. ra declarar la anchura, y copia del espiritu fecundo del amor que en ellas lleva, antes feria ignorancia penfar que los dichos de amor de Dios, y inteligencia Mistica (de que son, y de lo que tratan las presentes Canciones) có alguna manera de palabras le puedan bien explicar: Porque el Espiritu del Señor, que ayuda à nuestra flaqueza, como dize San Pablo : Postulat Rom. & pronobis gemitibus inenarrabilibus, morando en nofotros pide 26. por nosotros con gemidos inefables lo que nosotros no podemos bien entender, y comprehender para lo manifestar. Por que quien podrà elerivir lo que à las almas amorosas, donde el mora, haze entender? Y quien podrà manifestar con palabras lo que las haze tentir? Y quien finalmente lo que las haze desear? Cierconadie lo puede dezir, ni ellas mismas, por quien passa, lo puedan explicar. Que esta es la causa por que con siguras, è comparaciones, è lemejanças grandes rebolan algode lo que siencen, y de la abundancia del espiritu vierten secretos misterios, que con razones lo declaran. Las quales semejanças no leidas con la sencillez del espiritu de amor, y inteligencia que ellas llevan; antes parecen dislates que dichos puestos en razon, segun es de ver en los divinos Cantares de de Salomon, y en otros libros de la Escritura divina, donde no queriendo el Espiritu Santo dar à encender la abundancia de su sentido por terminos vulgares, y viados, habla misterios en estrañas figuras, y semejanças. De donde se sigue, que los Sautos Doctores, aunque mucho dizen, y mas digan, nunca pueden acabar de declararlo con palabras, aísi tampoco por palabras se puede ello dezir, y assi lo que de ello se declara ordinariamente, es lo menos que contiene en sis pues por averse estas Canciones compuesto en amor de abundante inteligen. cia Mistica, no se podran declarar al justo, ni mi intento terà Tom.2,

jor, porq los dichos de amor, es mejor dexarlos en su anchu-

ra, para que cada vno le aproveche de ellos, segun su modo, y caudal de espiritu, que no abreviarlos à vn sentido à que no se acomode todo paladar. Y assi aung en alguna manera se declara, no ay para que atarfe à la declaracion; porque la fabidue

ria Missica sla qual es por amor entendida, de que las presen-

tes Canciones tratan) no ha menester distintamente enten-

derse para hazer efecto de amor, y aficion en el alma, porque

es al modo de la Fè, en la qual emamos à Dios sin entenderie

claramente Por tanto fere bien breve, aunque no podrà fer menos de alargarme en algunas partes, donde lo pidiere la

materia; y donde se ofreciere ocasion de tratar, y declarar ale

gunos puntos, y efectos de oracion, q por tecarle en las Can-

ciones muchos, no podrà ser menos de tratar algunos. Pero

dexendo los mas comunes, notare brevemente los mas extra-

ordinarios que passan por las almas, que con el favor de Dios han passa lo de principiantes, y esto por dos cosas. La vna, por-

que para efforras ay muchas cofaseferitas: Y la otra, porque

en ello hablo con personas, à las quales Nuestro Señor ha he-

cho merced de lacarlas de essos principios, y llevadolas mas

adentro del seno de su amor divino. Y assi espero, q aunque se

escriven aqui algunos puntos de Teologia Escolastica acerca del trato interior del alma co suDios, no serà en vano à lapu-

reza del cipiritu aver hablado algo en tal manera, pues auno 2

algunas les falte el exercicio de Teologia Escolastica, con que

se entienden las verdades divinas, no les falta el de la Missica,

que se sabe por amor, en que no solamente se sabe,mas junta-

Y por que todo lo que dixere lo quiero sujetar al mejor jui-

zio, y totalmente al de la Santa Madre Iglesia, para que haga

mas Fe, no piento afirmar cofa de mio, fian tome de experien-

cia que por mi aya passado, ni de lo que en otras personas es-

pirituales aya conocido, u de ellas oido (aunque de lo vno, y

de lo otro me pienfo aprovechar) confirmandolo con autori. dades de la divina Escritura, y declararlo à lo menos en lo que

CANCIONES ENTRE EL ALMAS y Christo su Esposo.

Donde te escondiste Amado, y me dexafte con gemide? Como ciervo huiste, Avtendome herido. Sali tràs ti clamando, y eras ide.

Pastores, les que fueredes Allà por las majadas al otere. Si por ventura vieredes Aquel que yomas quiero, Dezidle que adolezco, pene, y muero;

Bussando mis amores Ire por essos montes, priberase Ni cogere las flores, Ni temere las fieras, Y paffare los fuertes , p fronteras.

bosques, pespesuras Plantadas por la mano de mi Amadel O prado de verduras, De flores esmaltado, Dezid, a por vosotras ha passade.

Mil gracias derramando Passo por estos Sotos con presura Y yendoles mirando, Con sola su figura Vestidos los dexè de su bermosura.

Ay quien podrà sanarme! Acaba de entregarte ya de vero; No guteras embiarme De oy mas ya menfagero, Ine no Saben dezirme loque quieros 1000.2.

Esposa:

Esposa

turas.

Respuesta

de las crias

pareciere mas dificultofo de entender. En las quales Caciones llevare este estilo, que primero las pondre todas juntas, y luego las declarare, poniendo cada yna de por fi con fu declaracion por fu orden.

CAN

mente le gulta.

Ttodos quantos vagan De ti me vàn mil gracias refiriendo, T todas mas me llagan, T dexame muriendo Vn no sè què, que queda balbuciendo.

Mas como perseveras,
O alma, no viuiendo donde viues,
Y haziendo por que mueras,
Las slechas que recibes
De lo que del Amado en li concibes?

Por què, pues, has llagado Aqueste coraçon no le sanaste? Y pues me le has robado, Por què assi le dexaste, Y no tomas el vobo que robaste?

Apaga mis enojos,
Pues que ninguno basta à deshazelles.
Y veante mis ojos,
Pues eres lumbre de ellos,
Y solo para ti quiero tenellos.

Descubre tu presencia,
Tmateme tu vista, y hermosura,
Miraque la dolencia
De amor no bien se cura,
Sino con la presencia, y la figura.

O cristalina fuente, Si en essos tus semblantes plateados Formasses de repente Los ojos deseados, Que tengo en mis entrañas dibujados!

Apartalos Amado,
Que voy de buelo.\* Buelte Paloma.
Que es ciervo vulnerndo

el alma, y Christo su Esposo.

Por el otero assoma, T al ayre de su buelo fresco toma.

Mi Amado las montañas, Los Valles solitarios temerosos, Las insulas estrañas, Los rios sonorosos, El silvo de los ayres amorosos.

La noche sossegada
En par delos Levantes dela Aurora,
La musica callada,
La soledad sonora,
La cena que recrea, y enamora.

Nuestro lecho storido
De cuevas de Leones enlaçado,
En purpura teñido,
De paz edificado,
Con mil escudos de oro coronado:

Azaga de tu huella
Las jovenes discurren al camino
Alto que de centella
Al adobado vino
Emissiones de balsamo divino,

Enla interior bodega
De mi Amado bebì, y quando salia
Por toda aquesta Vega
Ya cosa no sabia,
Y el ganado perdì, gut antes signia;

'Alli me diò su pecho.

Alli me enseño ciencia muy sabrosa,

To le di de hecho

A mi, sin dexar cosa,

Alli le prometiae ser su Esposa.

Mi alma se ha empleado, Y todo mi caudal en su servicio, Tom.23 A 4 Esposa.

Po

Ì

Ta

\*Espo-

Elpolo1

Ya no guardo ganado, Ni ya tengo otro oficio, Que ya solo en amar es mi exercicio:

21

Pues ya si en el exido
De oy mas no fuere vista, ni hallada;
Direis que me he perdido;
Que andando enamorada.
Me hize perdidiza, y sur ganada;

22

De flores, y esmeraldas.
En las frescas mañanas escogida.
Harèmos las guirnaldas.
En tu amor florecidas.
Y en un cabello mio entretegidas.

En solo aquel cabello.

Que en mi cuello bolar considerastes

Mirastele en mi cuello,

Y en el preso quedaste,

Y en vno de misojos te llagastes

24

Quandotume miravas, Tu gracia en mitus ojos imprimiana Por esso me adamavas, Tesso merecian Los mios adorar lo que en tivoiana

No quieras despreciarme,
Que si color moreno en mi hallaste;
Yabien puedes mirarme,
Despues que me miraste,
Que gracia, y hermosura en mi dexaste;

Cogednos las rapolas, Que està ya storecida nuestra viñas, En tanto que de rosas Hazemos una piña, T no parezca nadicenta montiña

Detente cierço muerto,

Vèn Austro, que recuerdas lo samores,
Aspira por mi huerto,
T corran sus olores,
T pacerà el Amado entre las flores.
28

Entrado se ha la Esposa

En el ameno huerto deseado;

T à su sabor reposa,

El cuello reclinado

Sobre los dulces braços del Amado.

29

Debaxo del mançano Alli conmigo fuifle desposada; Alli te di la mano, Y fuiste reparada Donde tu madre fuera violada;

A las aues ligeras
Leones, ciervos, gamos falsadoress.
Montes, valles, riberas,
Aguas, ayres, ardores,
Tmiedos de la noche veladores.

Por las amenas lyras,
Tcanto de Sirenas os conjuro;
Que cessen vuestras ir as,
T no toqueis al muro,
Porque la Esposa duerma mas seguro;

O Ninfas de Iudea, Esposas.

En tanto que en las flores, y rosales

El ambar persamea,

Mora en los arrabales,

T no querais tocar nuestros ombrales.

Escondete Carrille, T mira con tu haz à las montañas; T no quieras dezillo, Mas mira las campañas De la que và por insulas estrañas;

La blanca Palomica

No Mari

Elpoid

Ala arcacon el ramo se ha tornado, T yala tortolica Al socio deseado, Enlas riberas verdes ha hallado.

En foledad viuia,

Y en foledad ha puesto ya su nido,
Y en soledad la guia
A solas su querido,
Tambien en soledad de amor herido.

Esposa. T vamonos à ver en tu hermosura

Al monte, à al collado,

Do mana el agua pura,

Entrèmos mas adentro en la espesura,

Y luego àlas subidas
Cabernas de la piedra nos irèmos,
Que estàn bien escondidas,
Y alli nos entrarèmos,
Y el mosto de granadas gustarèmes.

Alli me mostrarias
Aquello que mi alma pretendia;
Y luego me darias
Alli tu, vidamia,
Aquello que me diste el otro dia:

El aspirar del ayre, El canto de la dulce filomena; El soto, y su donayre, En la noche serena, Con llama que consume, y no dà pena.

Quenadie lo mirava, Aminadab tampoco parecia; Y el cerco sossegava, Y la cavalleria A vista delas aguas descendia;



# COMIENZA LA DECLARACION de las Canciones entre la Esposa, y el Esposo divino.

# CANCION PRIMERA.

Adonde te escondiste
Amado, y me dexaste con gemido?
Como esciervo huiste,
Aviendome herido,
Sali tràs ti clamando, y eras ido.

# DECLARACION.



N esta primera Cancion, el alma enamorada del Verbo Hijo de Dios su

Esposo, deseando vnirse con el por clara, y essencial vission, propone sus ansias de amor, querellandose à el de su ausencia; mayormente que estando ella herida de su amor, por el qual ha salido de todas las cosas, y de si misma, todavia aya de padecer la ausenciade su Amado, no desatandola ya de la carne mortal, para poderle gozar en eternidad de gloria, y assi dize:

Adonde te escondister

T Es como si dixera: Verbo, Esposo mio, muestrame el lugar donde estàs escondido. En lo qua lle pide la manifestacion de su divina essencia; porque el lugar donde està escondido el Hijo de Dios, es, como dize San Iuan, el seno del Padre, que es la essencia divina, la qual es agena, y escondida de todo ojo mortal, y de todo entendimiento en esta vida. Lo qual quiso dezir Isaias quando dixo: Veretu es Deus absconditus. Verdaderamen. re tu eres Dios escondido.



Donde es de notar, que por grandes comunicaciones, y prefencias, y altas, y fubidas noticias de Dios que vna alma en esta vida tenga, no es aquello essencialmente Dios, ni tiene que ver con el ; porque rodavia en la verdad le està al alma escondido, y siepre le conviene à la alma fobre todas essas grandezas, tenerle por escondido, y buscarle escondido, diziendo:

Adonde te escondiste?

Orque ni la alta comunicacion, y presencia sensible es mas testimonio de su presencia, ni la sequedad, y carencia de todo esso en el alma es menos testimonio de su presencia en sila. Por lo qual dize el Profeta lob: Si venerit ad me, non widebo eum; fi abierit, non intelligam. Si viniere à mi, no le vere; y fi se fuere, no le entendere. En lo qual se ha de entender, que si el alma sintiere gran comunicacion, y sentimiento, ò noticia de Dios, no spor esto se ha de persuadir à q aquello es tener mas à Dios, o effar mas en Dios; ni tampocog aquello que siente, à entiende, es essencialmente Dios, aunque mas ello sea ; y que si todas ellas comunicaciones fenfi-

bles la faltaren, no por effe ha de pentar que la falta Dios, pues que realmente, ni por lo vno puede laber de cierto està en su gracia, ni por lo otro està fuera de ella. De manera que el intente principal del alma en el prefente verso, no es solo pedir la devocion afectivamente, v fensible, en que no ay certe. za, ni claridad de la possessió del Esposo en esta vida, sino la clara prefencia,y vision de fu estencia, en que desea estar certificada, y fatisfecha en la gloria. Esto mismo quiso dezir la Esposa en los Cantares divinos, quando defeando la vnion de la divinidad del Verbo Esposo suvo, la pidiò al Padre, diziendo : Indica mihi, vbi pascas, vbi cubes in meridie. Muestrame donde te apacientas, y donde terecuestas al medio dia. Porque en pedirle donde se apacene tava, era pedirle que le moftrasse la essencia del Verbo. porque el Padre no se apacienta en otra cola que en fu vnico Hijo; y en pedir le mostrasse donde se recostava, era pedirle lo milmo, porque el Padre no se recueita, ni cabe en otra cosa que en In Hijo, en el qual se recuesta, comunicandole toda fu essencia, al medio dia, que es en la eternidad, donde siepre

le engendra Este pasto, pues, donde el Padre se apacienta, veste lecho florido del Verbo, donde se recueita escondido de to la criatura, pide

A dande te escondiste?

aquila Esposa, quando dize:

Es de notar, para faber hallar este Espoio, que el Verbo juntamente con el Padre, y el Espiritu Santo està effencialmente escondido en el intimo centro del alma. Por tanto el alma que le ha de hallar, conviencia falir de todas las cosas segun la voluntad, y entrarfe en lumo recogimiento dentro de fi milma, estimando à rodas las colas como fino fueffen. Que por esto San Agustin hablando en los Soliloquios con Dios, dezia, no te hallava de fuera, porque mal te buscava de fuera, que estavas dentro. Està, pues, en el alma escondido, y alli le ha de buscar el buen Contemplativo, diziendo:

Adonde te escondife Amado, y me dexaste con gemido!

T Lamale Amado para mas moverle, y inclinarle à su ruego; porq quando Dios es amado, con grande facilidad oye los ruegos de su amante, y entonces se

Cancion primera. puede de verdad llamar Amas do, quando el alma está entera con el, no teniendo fu coracon en otra alguna cola fuera de el. De donde algunos llaman al Esposo Amado, y no es su Amado de veras, porque no tienen con el entero fu coraçon; y assi fu peticion no es en su presencia de tanto valor. Y en lo que dize luego:

I'me dexaste con gemide.

S de notar, que la aufencia del Amado causa cotinuo Gemido en el amante, porg como fuera de el nada ama,en,nada descansa, ni recibe alivio; de donde en este se conocerà el que de veras à Dios amada, si con alguna cosa menos que el no se contenta. Este Gemido diò bien à entender San Pablo, quando dixo: Et ipfe intra nos gemi- Rom, &: mus adoptionem filtorum Dei 23. expectantes. Nosocros dentro de nofottos milmos gemimos, esperando la adopcion de los hijos de Dios. Efte, pues, es el Gemido que el alma tiene siempre en el sentimiento de la aufencia, mayormente quando aviendogustado alguna dulce y sa-

brofa comunicación, fe queda feca, y fola, y assi le sigue:

米米米

Como el cteruo huiste.

S de notar, que en los Cantares compara la Esposa al Esposo al ciervo, y a la cabra mont nesa, diziedo: Similis, est dilectus meus capre hinuleque ceruoi um. Semejante es mi Amado à la cabra, y al hijo de los ciervos, y cito por la presteza del esconderse, y mostrarie, qual fuele hazer el Amado en las Visitas que haze à las almas, y en los defvios, y aufencias que las haze sentir despues de las tales vifitas;por lo qual les haze fencir con mayor dolor la aulencia, segun aora dà aqui à entender el alma, quando dize:

Assiendome herido.

7 Es como si dixera: No solo me bastava la pena, y el dolor, que ordinariamente padezco en tu autene cia, fino que hiriendo mas de amor co tu flecha, y aumentada la passion, y apetito de tu vilta, huyas con ligereza de Cieruo, y note dexes comprehender algun tanto fi quiera. Para mas declaracion de elle verlo, es de faber, que allende de otras muchas diterencias de vilitas que Dios haze al alma, con que la llaga, y levanta en amor, suele hazer vpos encendidos toques de amor, que à manera

de lacta de fuego hieren . traspallan al alma, y la dexan toda cauterizada con fuego de amor, y estas propiamens te se llama heridas de amor. de las quales heridas de amor habia aqui clalma. Inflaman estas canco la voluntaden aficion, que se eltà el alma abralando en fuego, y llama de amor, tanto, que parece confumirse en aquella Lama, y la haze salir fuera de fisy renovar toda, y patlar à nueva manera de ter, afsi co+ mo el ave Fenix, que se quema, y renace de nuevo. De lo qual hablando David, dize: Inflamma um est cor meum, o renes mei commu ali fum, Pfalm, 6 ego ad nihilum redactus 72. 120 (um, & nesciui. Fue inflamado mi coraçon, y mis renes le mudaron, y yo me retolyien nada, y no supe. Los apetitos, y afectos que aqui entiende el Profeta por renes, todos le conmueven, y mudan en divinos en aquella inflamacion del coraçon, y el alma por amor se resuelve en nada, nada labiendo, lino amor, Y a este tiempo es la conmutacion de ettas renes en grande manera de tormento, y anna por ver à Dios, tanto que le parece al alma intolerable el r gor, de que con ella via el amor; no por que la hiere, porque ano

res tiene las tales heridas por falud, sino por que la dexò assi penando, y no la hiriò mas, acabandola de matar, para verse, y juntarse con el en vida eterna. Por tanto encareciendo, ò declarando su dolor, dize:

Antendome berido.

TT Este sentimiento tan grande acaece alsi, porque en aquella herida de amor que haze Dios, levantafe la voluntad con subita presteza à la possession del Amado, cuyo toque fintio. Y con la milma presteza siente la aufencia, y el gemido juntamente de ella, porque eftas visitas tales no son como otras en que Dios recrea, y satisface al alma, hinchiendola de pacifica fuavidad; mas estas folo las haze para llagar;mas que para fanar; y mas para lastimar, que para fatisfacer, pues no firven mas de para avivar la noticia, y aumentar el apetito, y por el configuiente el dolor. Estas se llaman heridas de amor, que fon al alma fabrolifsimas, por lo qual querria ella eftar fiempre muriendo mil muerces à estas lançadas, porque la hazen falir de fi, v entrar en Dios, lo qual ella dà à entender en el verso siguiente, diziendo;

Saltiràs ticlamande, y era s.

IN las heridas de amono puede aver medi' cina, fino de parte del que hiriò, y por esso saliò clamando tràs del que la avia herido con la fuerça del fuego que causò la herida. Y es de faber que este salirse le entiende de dos manera: La vnas falir de todas las cosas, lo qual fe haze por aborrecia miento, y desprecio de ellas: La otra, saliendo de si misma por olvido de si, lo qual se haze por el amor de Dios, el qual de tal manera levanta al alma, que la haze falir de fi,y de sus quicios, y modos naturales clamado por Dios, y esto quiere dezir aquis quando dize:

Sali tràsti clamando.

Es como si dixera: Esta posso mio, en aquel toque tuyo, y herida de amor, sacaste mi alma, no solo de todas las cosas, mas tambien la hiziste salir de si (porque à la verdad, y aun de las carnes parece la saca) y levantastela à ti clamando por ti, ya de todo desasida para asirse à ti.

Terusido:

Como si dixera: Al tiema po que quise comprehender tu presencia no re assirmo à ti, penando en los ayres de amor, sin aquel arris mo de ti, y de mi. Esto que aqui llama falir el alma para ir al Amado, llama la Esposa en los Cantares, levantar, diziendo: Surgam, & circuibo cinitatem, per vicos, or plateas quaram quem diligit anima mea, questui illum, & non inueni. Levantarmehe, y buf. carè al que ama mi alma, rodeando la Ciudad por los arrabales, y las plaças, bufquele, y no le halle. Levantarfe aqui fe entiende espiritualmente de lo baxo à lo alto, que es lo mismo que falir de si; esto es, de su modo, y amor baxo al alto amor de Dios; pero dize que quedò llagada, por que no le hallò. Por effo el enamorado vive penando siempre en la autencia, porque el està ya entregado, esperando la paga de la entrega del Amado, y no se le dà; y estando ya perdido por èl, no ha hallado la deseada ganacia de su perdida, pues carece de la possession del Amado. Por tanto el que anda penado por Dios, señal es de que se ha dado à Dios, y que le ama. Eltapena, y sentimiento de la aufencia de Dios, fuele fer tan grande en los que van llegando à perfeccion, al tie-

halle, y quedeme defasida sin po de estas divinas heridas. que si no proveyesse el Senor, moririan; porque como rienen el paladar de la voluntad, y el espiritu limpio, sano, y bien dispuesto para Dios, y en lo dicho fe les dà à gustar algo de la dulcura del amor, que ellos fobre todo modo aperecen, pade. cen sobre todo modo ;porque como por refquieios fe les muestra vn inmenso bien. y no se les concede, y assi es inefable la pena, y el tormento. Is lod at a system

#### CANCION II.

Pafteres, les que fueredes Alla por las majadas al otero, Si por veniura vieredes Aquel que yomas quiero, Deziale que adolezco, peno, y muero.

#### DECLARACION.

Nefta Cancion el alma le quiere aprovechar de terceros, y medianeros para con su Amado, pidiendoles le den parte de su dolor, y pena ; porque propiedad es del Amante, ya que por la presencia no puede comunicarle, hazerlo por los mejores medios que puede, y aisi el alma de sus deseos, afectos,y gemidos se quiere aqui

geros, que tambien faben manifestar lo secreto de su koraçon, y assi dize:

Pastores, los que fueredes. Lamando Paftores à los afectos, y defeos, porque elles apacientan al alma de bienes espirituales, porque Pastor quiere dezir apacentador, y mediante ellos se comunica Dios à ella (porque fin ellos no fe le comunica) y dize:

Los que fueredes. Sà faber, los que de puro amor falieredes, porque no todos van, fino los que salen de fiel amor.

Allà por las majadas alotero. Lama Majadas à los A Coros de los Angeles, por los quales de Coro en Coro van nuestros gemidos, v oraciones à Dios; al qual aqui llama el otero, por ser èl la fuma alteza, y porque en el, como en el Otero, se otean, y ven todas las colas. Y las Majadas Superiores, y inferiores, al qual van nuestras oraciones, ofreciendofelas los Angeles, como avea

mos dicho, fegun lo dixo el Angel à Tobias, diziendo: 10b 12. Quando orabas cum lachrymis , & Sepeliebas mortuos. eve obtuli erationem tuam De-Tom. 2.

Cancion Segunda. aprovechar como de menías mino. Quando oravas con lagrimas , y enterravas los muertos, yo ofreci tu oració à Dios. Tambien se pueden entender estos Pastores del alma por los mismos Angeles, porque no fole llevan à Dios nuestros recaudos, sino tombien traen los de Dios à nuestras almas, apacentandolas como buenos Pattores de dulces inspiraciones, y comunicaciones de Dios, por cuvo medio Dios tambien las haze, y ellos nos amparan de los lobos, que fon los demonios, y nos defienden de ellos como buenos Pastos res.

> Si por vensura vieredes. TEs tanto como dezir:Si por mi buena dicha, y ventura llegaredes à su presencia, de suerte el q os vea; y os oyga; donde es de notar, que aunque es verdad q Dios todo lo fabe, y entiende, y hasta los minimos pensamietos del alma ve, y nota, entonces se dize ver nueltras necessidades, ò oirlas quando las remedia, ò los cuma ple; porque no qualefquier necessidades, ni qualesquier peticiones llegan à colmo que las oyga Dios para cumplirlas, hafta que en sus ojos llegue bastante tiempo, y saçon, y numero para concederlas, è remediarlas, y en-

cons

Virtudes Tedlogales, que fon

tonces se dize verlo, y oirlo. Exod. 3 Segun es de ver en el Exodo, que despues de quatrocientos años que los hijos de Il rael avian estado afligidos en la servidumbre de Egipto, dixo Dios à Moyfen : Vidi afflictionem populi mei, & defcendi, vt liberem eum. Vi la afliccion de mi pueblo, y he baxado para librarlos, como quiera que siempre la huviesse visto. Y tambien dixo San Luc. I. Gabriel à Zacarias, que no temiesse, porque ya Dios avia oido su oracion, en darle el hijo que muchos años le avia andado pidiendo, como quiera que siempre le huviesse oido. Y assi ha de entender qualquiera alma, que aunque Dios no acuda luego à su necessidad, y ruego, que no por esso dexarà de acudir en el tiempo oportuno el que es ayudador (como dize David) en las oportunidades, y en las tribulaciones, si ella no definayare, y ceffare. Efto, pues, quiere dezir aqui el alma, quando dize:

Si por ventura vieredes.

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF LOS

Salaber, fi por ventura es llegado el tiempo en que tenga por bien de otorgar mis peticiones.

Aquel que yomas quiero. Sàlaber, mas que à to-L das las cosas , lo qual es espiritualmente hablando. quando al alma no se le pone nada delante que la impida haze r,y padecer por el qualquier cola.

Dezidle que adolezco, peno, y muero.

Res maneras de necelsidades representa aqui el alma; conviene à saber, dolencia, pena, y muerte, porque el alma que de veras ama en la ausencia, padece ordinariamente de tres maneras, segun las tres Potencias del Alma. que son Entendimiento, Voluntad, y Memoria. Acerca del Entendimiento dize, que adolece por que no ve à Dios, que es la salud del Entendimiento. Acerca de la Voluntad dize, que pena por que no possee à Dios, q es el refrigerio, y deleyte de la Voluntad. Acerca de la Memoria, dize que muere, porque acordandole que carece de todos los bienes del Entendimiento, que es ver à Dios, y de todos los deleytes de la Voluntad, que es pos. feerle; y que tambien es muy possible carecer de el para siempre, padece en esta memoria à manera de muerre.

Estas tres maneras de necessidades represento tambien Ieremias à Dios en los Trenos, diziendo: Recordare

pau-

Cancion segunda. Thren.3 paupertatis men , absyntis , & fellis, Recuerdate de mi pobreça, y del axenjo, y de la hiel. La pobreça se refiere al Entendimiento, porque à el percenece la riqueza de la Sabiduria de Dios; en la qual estàn (como dize San Pablo) encerrados todos los teforos Colos. 2. de Dios: In quo sunt omnes thefauri saptentie, & scientie absconditi. El axenjo, que es yerva amarguissima, se refiere à la Voluntad, porque à esta Potencia percenece la dulçura de la possession de Dios; de la qual careciendo se queda con la amargura, segun el Angel dixo à S. luan en el Apocalipfi, diziendo, que en comiendo el libro le haria amargar el vientre: Ac-Apocal. cipe librum, o deuora illum, o 10.9. faciet amaricari ventrem tun, tomando alli el vientre por la Voluntad. La hiel se refiere à la Memoria, que significa la muerte del alma, fegun dà à entender Moyses en el Deuteronomio, hablando de los condenados, diziendo: Deuter. Feldraconum vinum eorum , 6 32. 33. venenum aspidum insanabile. Hiel de dragones serà el via no de ellos, y veneno de aspides infanable. Lo qual fignifica alli el carecer de Dios, que

Tom.2.

Fe, Caridad, y Esperança, que se refieren à las tres dichas Potencias, Entendimiento. Voluntad, y Memoria, aunque no cada qual fea propio fugeto de cada vna de las tres dichas virtudes. Y es de notar, que el alma en el dicho verso no haze mas que representar su necessidad, y pena al Amado; porque el que discretamente ama, no cura de pedir lo que le falta, y defea, sino de representar su necessidad para que el Amado haga lo que fuere fervido. Como quando la bend ca Virgen dixo al Amado Hijo en las bodas de Canà de Galilea, no pidiendole derechamente el vino, fino diziendo: Vinum non habent, no tienen Ioan. vino; y las hermanas de La. 3. zaro le embiaron, no à dezig que sanasse à su hermano, sino à dezir, que mirasse que al que amava estava enfermo: Domine, esse quem amas los. Il. infirmatur, y elto por tres cofas: La primera, porque mejor sabe el Señor lo que nos conviene que nosotros: La fegunda, porque mas fe come padece el Amado viendo la necessidad del que le ama, y. fu relignacion: La tercera, es muerce del alma; y estas porque mas seguridad lleva tres necessidades, y penas el alma acerca del amor pro. estàn fundadas en las tres pio, y propiedad en repreien-

Pfalm.

13.

tar la falta, que en pedir à su parecer lo que le falta; ni mas, ni menos haze aora el alma, representando sus tres necessidades. Y es como si dixera: Dezid à mi Amado, que pues adolezco, y èl solo es mi salud, que me de mi salud; y q pues peno, y èl solo es mi gozo, que me de mi gozo; y que pues muero, y èl solo es mi vida, que me de mi vida.

#### CANCION III.

Buscando mis amores Irè por essos montes, y riberas, Ni cogerè las slores, Ni temerè las sieras, (ras. Y passarè los suertes, y fronte-

#### DECLARACION.

TO folo bafta al alma orar, y desear, y ayudarfe de terceros para hallar al Amado, como ha hecho en las precedentes Canciones, fino que junto con esto ella milma fe ponga por la ebra à le buscar; y esto dize que ha de hazer en esta Cancion, diziendo, que en busca de fu Amado ha de ir exercitandose en las virtudes, y mortificaciones en la vida contemplativa, y activa, y que para esto no ha de admirir bienes, ni regalos algunos; ni bastaran à detenerla, y impe-

parecer lo que le falta; ni mas, ni menos haze aora el alma, dos los tres enemigos Munrepresentando sus tres necessidades. Y es como si divera:

diria este camino, todas las fue rças, y assechanças de todos los tres enemigos Mundo, Demonio, y Carne, diszie ndo:

Buscando mis amores. Es à saber, à mi Amado.

Ire por effor montes, y riberasi Las virtudes llama Mof tes; lo vno, por la alteza de ellas; lo otro, por la dificultad, y trabajo que se passa en subir à ellas, exercitando la vida contemplativa. Y llama Riberas à las humiliaciones, y mortificaciones, y desprecio de si, exercitandose tambien en la vida activa; porque para adquirir las virtudes, la vna, y la otra es menester. Es, pues, tanto como dezir: Buscando à mi Amado, ire poniendo por obra las virtudes altas, y humillandome en las mortificaciones, y cosas baxas: esto dize, porque el camino de buscar à Dios, es ir obrando en Dios el bien, y mortificando en si el mal de la manera que se sigue:

Ni cogere las fiores.

Por quanto para buscar
à Dios se requiere vn
coraçon desnudo, y fuerte, libre de todos los males, y bienes, que puramente no son
Dios, o no lleyan à Dios, dize

en el presente verso, y en los figuientes la libertad, y fortaleza que ha de tener. Y en este dize, que no cogerà las Flores que encontrare en este camino; por las quales entiende todos los gustos, y contentamientos que se le pueden ofrecer, los quales fon en tres maneras, temporales, sensuales, y espirituales. Y por q los vnos, y los otros ocupan el coraçon, y le fon impedimento para el verdadero camino espiritual, si repara, ò haze assieto en ellos, dize, que no cogerà estas Flores, ni pondrà en ellas fu coraçon; y es como si dixera: Ni pondrè mi coraçon en las riquezas, y bienes que me ofreciere el mundo, ni admirire los contentamien. tos, y deleytes de mi carne, ni reparare en los gustos, y consuelos de mi espiritu; de fuerte que me detenga en buscar à mis amores por los montes, y riberas. Y esto dize per hazer lo que aconfeja David en este camino, diziendo: Diuitia si affluant, nolite cor apponere. Si las riquezas abundaren, no querais poner en ellas el coracon, efto es, no querais aficionaros à ellas; lo qual entiende assi de los gustos espirituales, como de los bienes temporales. De donde es de notar. Tom.2.

que no solo los bienes temporales, gustos, y deleytes corporales impiden, y cotradizen el camino de Dios, mas tambien los consuelos, y deleytes espirituales, si se tienen, ò buscan con propiedad, estorvá el camino de las virtudes; por tanto al que ha de ir adelante, convienele que no se ande à essas flores; y no solo esso, sino que tambien tenga animo para dezir:

Ni temerè las fieras, T passarè los fuertes, y from teras.

N los quales verfos po= ne los tres enemigos del alma, que son Mundo, Demonio, y Carne, que son los que hazen la guerra, y dificultan el camino. Por las fieras entiende al mundo, por los fuerres al demonio, y por las fronteras la carne. Llama fieras al mundo, porque al alma que comiença el camino de Dios, parecele que se le reprefenta en la imaginacion el mnndo como à manera de fieras, haziendole amenaças, y fieros, y principalmente en tres maneras: La primera, que le ha de faltar el favor del mundo, perder los amigos, el credito, y aun la hazienda: La segunda es orra hera no menor; conviene à faber, que como ha de poder

sufrir no aver va jamas de tener contentos, y deleytes del mundo, y carecer de todos los regalos de el : La tercera es aun mayor; conviene à faber, que se han de leventar contra ella las lenguas, y han de hazer burla de ella, y todos le han de despreciar : las quales cofas de tal manera fe fuelen anteponer à algunas almas, que se les suele hazer dificultofissimo, no solo el perseverar contra estas Fieras, mas aun el començar; pero à algunas almas mas generosas ponenseles delante otras Fieras mas interiores, y espirituales de dificultades, y tentaciones, tribulaciones, y trabajos de muchas maneras quales los embia Dios, y permite à los que quiere probar, como al oro en el fuego, fegun aquello que dize David. que son muchas las tribula-Plalm: ciones de los justos: Multæ 33. 10. tribulationes instorum Pero el alma bien enamorada que ettima à su Amado mas que à todas las cofas, confiada en el amor del Esposo, y de su favor, offarà dezir con animo:

> Ni temere las fieras, I passare los fuertes, y fronteras.

Los demonios, que es el fegundo enemigo, llama Fuertes, porque ellos

Declaracion de la con grande fuerca procuran tomar el passo de este camino. Y porque tambien fus tetaciones, y affucias fon mas fuertes, y duras de vencer, v mas dificultosas de entender que las del mundo, y carne. Y porque tambien se fortalecen de estos otros dos enemigos. mundo, y carne, para hazer al alma fuerte guerra. Y por tãto hablando David de ellos. dize: Et fortes quafierunt ant Pfalm. mam meam, los Fuertes pre- 53.5. tendieron mi alma. De cuva fortaleza tabien dize el Pro- Iob 41; feta lob: Non est super terram 24. potestas, que comparetur ei qui factus eft, vt nullum timeret Que no ay poder sobre la ties rra, que se compare à este del demonio, que fue hecho de fuerte, que à ninguno temiefa le;esto es, ningun poder humano se podra comparar co el suyo; y assi solo el poder divino basta para poderle veneer, y fola la luz divina para poder entender sus ardides. Por lo qual el alma que huviere de vencer su fortaleza, no podrà fin oracion, ni fus engaños podrà entender fin humildad, y mortificació. Que por esso dize San Pablo, avisando à los Fieles, estas palabras: Induite vos armaturam Ephel.6 Dei, ve possitis stare aduersus. 11. insidias aiaboli, quoniam non est nobis colluctatio aduersus car-

nem,

nos, vestics las armas de Dios, para que podais refistir contra las affucias del enemigo; porque esta lucha no es como contra la carne, y la fangre, entendiendo por la fangre al mundo, y por las armas de Dios la oracion, y Cruz de Christo, en que està la humildad, y mortificacion que avemos dieho. Dize tábien que passarà las Fonteras, por las quales entiende las repugnancias, y rebeliones, que naturalmente tiene contra el espiritu la carne. La qual (como dize San Pablo) siempre codicia contra el es-Gal. 5. piritu : Care enim concupiscit aduersus spiritum; y se pone como en trontera resistiendo. Plantadas por la mano de me al camino espiritual. Y estas Fronteras ha de passar el alma, rompiendo las dificultades, y echando por tierra con la fuerça, y dererminació del espiritu todos los apetitos fensuales, y aficiones naturales, porque en tanto que las huviere en el alma, de tal manera està el espiritu debaxo de ellas, que no puede passar à verdera vida, y deleyte efpiritual, en que no excluimos la de la gracia, antes la supo.

nemos en èl, que ha de cami-

nar à la perfeccion de la vi-

da Mistica, y espiritual. Lo

qual nos diò bien à entender

Tom.2.

17.

nem, & Sanguinem. Herma-

San Pablo, quando dixo: Si Rom. 8. autem Spiritu facti carnis 13. mortificaueritis, viuetts. Si mortificaredes las obras de la carne con el espiritu, viuireis. Este, pues, es el estilo que dize el alma en la dichaCan. cion, que la conviene tener para bufcar à fu Amado; es à faber, constancia, y valor para no baxarfe à coger las Flores, y animo para no temer las Fieras, y fortaleza para pastar los Fuertes, y Fronteras, , folo entendiendo en ir por los Montes, y Riberas de la manera que ya ellà declarado.

# CANCION IV.

O bosques, y espesuras, amado! O prado de verduras, De flores esmaltado! Dezid, fi por vosotros ha passa-

# DECLARACION.

Espues que el alma ha dado à enteder la manera de disponerse para començar este camino, que es el animo para no se andar ya à deleytes, y gustos, y fortaleza para vencer las tentaciones, y dificultades, en lo qual confifte el exercicio del conocimiento de si, que es lo primero que ha de hazer el

alma para ir al conocimiento de Dios; aora en esta Cancion comiença à caminar por la consideracion, y conocimiento de las criaturas al conocimiento de su Amado, Criador de ellas; porque delpues del exercicio del conocimiento propio, esta consideracion de las criaturas es la primera, por orden en este camino espiritual para ir conociendo à Dios considerando su grandeza, y excelencia por ellas, segun aquello del Apostol, que dize, que las cosas invisibles de Dios, son conocidas del alma por el conocimiento de las cofas criadas: Inuisibilia ipsius à creatura mundi, per ea que facta (unt , intellecta conspiciuntur. Habla, pues, el alma en esta Cancion con las criaturas preguntandoles por su Amado. Y es de notar, que como dize San Agustin, la pregunta que el alma haze à las criaturas, es la consideracion que en ellas haze del Criador de ellas. Y assi en esta Cancion se contiene la consideracion de los elementos, y de las demas criaturas inferiores, y la confideracion de los Cielos, y de las demás criaturas, y cofas materiales que Dios ério en ellos; y tambien la consideracion de los Espirisus Celestiales, diziendo;

O bosques, y espeluras? I Lama Bosques à los Elea. mentos, que son Tierra. Agua, Ayre, y Fuego; porque assi como amenissimos Bosques estan poblados de espes fas criatuaas, à las quales aqui llama E/pefuras, por el grant de numero, y muchas diferencias que ay de ellas en cada Elemeto. En la tierra innumerables variedades de animales; en el agua innumerables diferencias de peces; y en el ayre cambien mucha diversidad de aves. Y el Flea. mento del fuego, que concurre con todos para la animacion, y conservació de ellos: y assi cada suerte de animales vive en su Elemento, y està colocada, y plantada en el como en su bosque, y Region donde nace, y se cria; y à la verdad assi lo mandò Dios en la creacion de ellos, mans Gen. 1 dando à la tierra que produxesse los animales, y à la mar, y las aguas los peces, y al ayre hizo morada de las aves. Y por esso dize el alma luego viendo que el lo mando assi, y que alsi le hizo.

Plantadas por la mano de mã Amade.

Sta es la confideracion de que estas grandezas, y diferencias sola la mano de fu Amado pudo hazer, donde

advertidamente dize por la etta aquel lugar can adornad mano. Porque aunque otras muchas cofas haze Dios por mano de los Angeles, esta q es criar, nunca la haze por otra que por la suya propia, y assi las criaturas mueven al alma mucho al amor de su Amado, viendo que fon cofas que por su propia mano fueron hechas.

O Prado de verduras! Sta es la consideracion del Cielo, al qual llama Prado de verduras; porque las colas que en el ay criadas, nunca fenecen, ni se marchitan con el tiépo, fino que como frescas verduras, en que se recrean, y apacientan los Iuftos, siempre estàn en su ser inmarcescible, en la qual consideracion se comprehende tambien toda la diferecia de Estrellas, y otros Planetas celestiales. Este nombre de Vers duras, pone tambien la Iglefia à las cosas celestiales, quado rogando à Dios por las almas de los difuntos, hablando con ellas dize : Constituyalas Dios entre las verduras deleytables. Y dize tambien; que este Prado de verduras tambien està

De flores esmaltado. Or las quales Flores entiende los Angeles, y almas fantas, con los quales do, v hermoleado como vo graciofo, y fubido esmalte en vn vaso de oro excelente.

Dezid , fi por vosotros ha

passado.
Sta pregunta es la consideracion que arriba queda dicha, y es como si dixera: Dezid, que excelencias en vosotros ha criado?

# CANCION VI

Mil gracias derramando Passo por estos sotos co presuras Y yendolos mirando, Con Sola su figura Vestidos los dexò de su hermofura.

#### DECLARACION.

Nesta Cancion responden las criaturas al alma; la qual respuesta, como tambien dize San Agustin en aquel mismo lugar, es el testimonio q dan en si de la grandeza, v excelencia de Dios al alma, que por la consideració se lo pregunta. Y assi en esta Cancion lo que se contiene en sustancia, es, que Dios criò todas las cofas con gran facilidad, y brevedad, y en ellas dexò algun rastro de quien el era, no solo dadoles el ser de nonada, mas aun dotandolas

Rom. I.

de innumerables gracias, y rasson como vn rastro del virtudes, hermoseandolas passo de Dios, por el qual se con admirable orden, y de. rastrea su grandeza, potécia, pendencia indeficiente que sabiduria, y otras virtudes ditienen vnas de otras, y esto vinas. Y dize, que este passo todo haziendolo con la fabiduria suya por quien las criaturas son las obras menocriò, que es el Verbo su vnie genito Hijo. Dize, pues, assi:

Mil gracias derramando. Or estas mil gracias que dize, y và derramando, fe entiende la multitud de las eriaturas innumerables, que por ello pone aqui el numero mayor, que es mil, para dar à enteder la multitud de ellas, T vendolos mirande, à las quales llama gracias, por las muchas gracias de que dotò à cada criatura, las quales derramando, es à saber, todo el mundo de ellas poblado.

Passo por estos (otos con prefura.

Affar por los Sotos, es criar los elementos, que aqui llama Sotos, por los quales dize, que derramando mil gracias passava; porque de todas las criaturas los adorna, que son graciosas: y allende de esso en ellas derramaval as mil gracias, dandoles virtud para poder concurrir conla generacion, y confervacion de todas ellas. Y dize

fue con prefura, porque las res de Dios, a las hizo como de passo; porque las mayores en que mas se mostro, y en que mas el reparava, eran las de la Encarnació del Verbo, y misterios de la FèChristiana, en cuya comparación todas las demás eran hechas como de passo con presura.

. Con fola fu figura Vestidos los dexò de su hermon Jura.

C Egun dize San Pablo, el Hijo de Dios es resplandor de su gloria, y figura de Sustancia: Qui cum sit Splen. dor gloria, & figura substancia 3. eius, & Es, pues, de laber, que con sola esta figura de su Hijo mirò todas las cosas, que fue darles el ser natural, comunicandoles muchas gracias, y dones naturales, haziendolas acabadas, y perfece tas, segun le dize en el Genesis, por estas palabras: Vidit Gen. 1. Deus cuncta que fecerat, & 31. erat valde bona. Mirò Dios todas las cosas que avia hecho, y eran mucho buenas. que Pa/sò, porque las criatu- El mirarlas mucho buenas,

era hazerlas mucho buenas en el Verbo su Hijo; y no solamente les comunicò el fer, y gracias naturales, mirandolas, como avemos dicho, mas tambien con sola esta figura de su Hijo las dexò vestidas de hermolura, comunicando. les el fer sobrenatural: lo qual fue quando se hizo hombre, ensalçandole en hermosura de Dios, y por configuiente à todas las criaturas en el, por averse vnido con la naturaleza de todas ellas en el hombre. Por lo qual dixo el Toa: 12. milmo Hijo de Dios : Et ego hexaltatus fuero à terra omnia traham ad me ipsum. Si yo fuere ensalçado de la tierra, levantare à mi todas las co: dize: fas. Y assi en este levantamieto de la Encarnacion de su Hijo, y de la gloria de su Refurreccion, segun la carne, no solamente hermoseò el Padre las criaturas en parte, mas podremos dezir, que del todo las dexò vestidas de hermofura, y dignidad. Pero allende de todo esto, hablando aora algo, segun el sentido y afecto de contemplacion en la viva contemplacion, y conocimiento de las criaturas, echa de verel alma con gran claridad aver en ellas tanta abundancia de gracias, y virtudes, y hermofura de que Dios las doto,

que le parece estar todas veltidas de admirable hermofura natural, derivada, y comunicada de aquella infinica hermofura sobrenatural de la figura de Dios, cuyo mirar viste de hermosura, y alegria el mundo, y todos los Cielos; assi como cambien con abrir su mano, segun dize David, henchirà todo animal de be. dicion : Aperis tu manum tuam, & imples omne animal benedictione. Y por canto llagada el alma en amor por efte rastro que ha conocido en las criaturas de la hermolura de su Amado, con ansias de ver aquella hermofura invifible , la figuiente Cancion,

CANCION VI.

Ay quien podrà sanarme! Acaba de entregarte ya de vero; No quieras embiarme De ov mas ya mensagero, Que no saben dezirme lo que quiero.

# DECLARACION:

Omo las criaturas dieron al alma feñas de su amado, mostrandole en si rastro de su hermosura, y excelencia, aumentosele el amor, y por configuiente cres ciòle el dolor de la aufencia; porque quanto mas el alma

conoce de Dios, mas le crece el aperito de verle; y como vè que no ay cofa que la pueda curar su dolencia, sino la vista, y la presencia de su Amado, desconfiada de otro qualquiera remedio, pidele en esta Cancion la entrega, y possession de su presencia, diziendo, que no quiera de oy mas entretenerla con otras qualefquier noticias, y comunicaciones suyas, porque no fatisfacen à su deseo, y voluntad. La qual no se contenta con menos que fu vifta, v prefencia, por canco que fea el fervido de entregarfe ya de veras en acabado, y perfecto amor, y assidize:

Ay quien podrà sanarme!

todos los deleytes del mundo, y contentamientos de los sentidos, y gustos, y suavidad del espiritu, cierto nada podrà sanarme, nada podrà satisfacerme. Y pues assies:

Onde es de notar, que qualquiera alma que ama de veras, no puede querer satisfacerse, ni contentarse hasta posser de veras à Dios. Porque todas las demás cosas no solamente no la satisfacen; mas antes, como avemos

dicho, la hazen crecer la habre, y apetito de verle à èl co4
mo es. Y alsi cada visita que
del Amado recibe de conocimiento, ò sentimiento, ò
otra qualquiera comunicacion, los quales son como
mensageros que dàn al alma
recaudos de noticia, de quien
èl es, aumentan, y despiertan
mas el apetito, assi como hazen las migajas en grande
hambre, haziendosele pesado, entretenerse con tan poco, dize:

Orque todo lo que de Dios se puede en esta vida conocer, por mucho que de vero; esto es, entero, y perfecto de Dios, porque es conocimiento en parte, y muy remoto, mas conocerle essencialmente es conocimiento de veras, el qual aqui pide el alma, no se contentando con essor comunicaciones. Y por tanto dize luego:

No quieras embiarme De oy mas yamensagero.

Omo si dixeras: No quieras que ya de aqui adelante te conozca tan à la tassa por estos mensageros de las noticias, y sentimientos que se me dàn de titan remotos, y agenos de lo que de ti

defea

desea mi alma. Porque los menfageros à quien pena por la presencia, bien sabes tu, Esposo mio, que aumentan el dolor; lo vno, porque renuevan la llaga con la noticia que dan; lo otro, porque parecen dilaciones de la venida. Pues luego de oy mas no quieras embiarme estas noticias remotas, porque si hasta aqui podia passar con ellas, porque no te conocian, y amavan mucho ya la grandeza del amor que te tengo, no puede contentarle con estos recaudos, por tato acaba de entregarte, como si mas claro dixera:Esto Señor mio Esposo, que andas dando de tià mi alma por partes, acaba de darlo del todo. Y esto que andas mostrando como por resquicios, acaba de mostrarlo à las claras. Y esto que andas comunicando por medios, que es como coinunicarte de burlas, acaba de hazerlo de veras, comunicandote por ti mismo, que parece à vezes en tus visitas que vàs à dar la joya de tu possession; y quando mi alma bien le cata, se halla sin ella, porque se la escondes, la qual es como dar de burlas. Entregate, pues, ya de vere, dandote to lo al todo de mi alma, porque toda ella te zenga a ti todo, y no quie:

ras embiarme ya mas meng fageros.

Que no saben dezirme lo que autero.

Omo si dixera: Yo à titodo quiero, y ellos
quiero, y ellos no me saben,
ni pueden dezir à ti todo;
porque ninguna cosa de la
tierra, ni del Cielo pueden
dar al-alma la noticia q ella
desea tener de ti, y assi no
saben dezirme lo que quiero.
En lugar, pues, de estos mensages tu mismo seas el mensagero, y los mensages.

# CANCION VIL

Tiodos quantos vagan
De time van mil gracias refiziriendo,
Tiodos mas me llagan,
T dexame muriendo
Vn no se que, que quedan balabuciendo.

# DECLARACION:

N la Cancion passada la mostrado el alma estar enferma, ò herida de amor de su Esposo, à causa de la noticia que de èl le dieron las criaturas itracionales. Y en esta presente dà à entender estar llagada de amor, à causa de otra noticia mas alta que del Amado recibe pot most.

medio de las criaturas racionales, que son mas nobles que las otras, las quales son Angeles, y hombres. Y tambien dize, que no solo esfo, sino q tambien està muriendo de amor à causa de vna inmenfidad admirable, que por medio de estas criacuras se le descubre, sin acabarsele de descubrir, que aqui llama No se que, porque no se sabe dezir:pero ello es ral, que haze estar muriendo al alma de amor De donde podemos inferir, que en este negocio de amar ay tres maneras de penar por Amado, acerca de tres maneras de noticias que de el se pueden tener. La primera se llama herida, la qual es mas remifa, y mas brevemente passa, bien assi como herida; porque de la noticia q el alma recibe de las criaturas, le nace que fon las mas baxas obras de Dios. Y de esta herida que aqui llamamos tambien enfermedad, habla la Esposa en los Cantares, diziendo: Adturo vos fi-Cant.5. lie Hierusalem, si inueneritis dilectum meum, ve nuntieris illi, quia amore langueo. Conjuroos, hijas de lerusalen, que fi hallaredes ami Amado,le digais que estoy enferma de amor, entendiendo por las ya toda afiltolada, la qual vihijas de Ierusalen las criatus ve muriendo, hasta que mazas. La segunda se llama lla- tandola el amor, la haga vivir

ga, la qual haze mas assiento en el alma que la herida, y por esfo dura mas, porque es como herida ya buelta en Haga, con la qual se siente el alma verdaderamente andar llagada de amor. Y esta llaga fe haze en el alma, mediante la noticia de las obras de la Encarnacion del Verbo, y misterios de la Fe; las quales por ser mayores obras de Dios, y que mayor amor en si encierran que las de las criaturas, hazenen el alma mavor efecto de amor, de manera que si el primero es como herida, este segundo es ya como llaga hecha, que dura. De la qual hablando el Esposo en los Cantares, dize: Vulnerafti cor meum soror mea Cant.4. Sponsa, vulnerasti cor meum 9. vno crine colli tui. Llagaste mi coraçon hermana mia, llagaste mi coraçon en el vno de tus ojos, y en vn cabello de tu cuello, porque el ojo fignifica aqui la Fe de la Encarnacion del Esposo, y el cabello fignifica el amor de la misma Encarnacion. La tercera manera de penar en el amor, es como morir, lo qual es ya como tener la llaga afistolada, hecha el alma

en amor. Y este morir de amor se cause en el alma, mediante vn toque de altitsima noticia de la divinidad, q es el No se que, que dize en esta Cancion, q quedan balbuciedo, el qual toque no es continuo, ni dura mucho, porque se desarria el alma del cuerpo, mas paffa en breve, y afsi queda muriendo de amor, y mas muere viendo, que no se acaba de morir de amor: este fe llama amor impaciente, del qual le trata en el Genefis. Donde dize la Efericura, que era tanto el amor que Raquel tenia de concebir, que dixo à lu esposo lacob: Gen.30. Da mihi filios alioquin moriar, dame hijos, fi no yo morirè. Y el Proteta dezia: Quis del, Iob 6. vt qui capit ipse me conterat? Quien me darà à mi, que el que me començo, esse me acabe? Estas dos maneras de penas de amor ; es à faber, la llaga, vel morir dize en effa Cancion, que le causan estas criaturas irracionales. La llaga en lo que dize que la van refiriendo mil gracias del Amado en los misterios, y sabiduria de Dios que la enfenan de la Fè. El morir en aquello que dize, que quedan balbuciendo, que es el sentimiento, y noticia de la divinidad, que algunas vezes en

9.

vida de amor, tranformadola lo que el alma oye dezir de Dios se le descubre. Dize. pues, afsi:

Y todos quantos vacan.

A Las criaturas racionas les, como avemos dicho, entiende aqui por los que vagan, que fon los Angeles, y los hombres, porque folos estos entre todas las criaturas vacan à Dios, entendiendo en el; porque effo quiere dezir esse vocablo Vagan, el qual en Latin se dize vacan. Y assi es tanto como dezir: Todos quantos vacan à Dios; lo qual hazen los vnos contemplandole en el Cielo, y gozandole como fon los Angeles; los otros amandole, y deseandole en la tierra, como fon los home bres. Y porque por estas criaturas racionales, mas al vivo conoce à Dios el alma, aora por la consideracion de la excelencia que tiene fobre todas las cofas criadas, aora por lo que ellas nos enfeñan de Dios; las vnas interiormente por fecretas inspiraciones, como lo hazen los. Angeles; las otras exterior mente por las verdades de las eferituras, dize:

De ti me van mil gracias refiriendo.

Sto es , danme à entender admirables cosas de grad

gracia, y misericordia cuya en las obras de tu Encarnacion, y verdades de Fe, q de ti me declaran, y fiempre me van mas refiriendo; porque quanto mas quifieren dezir, mas gracias podran descubrir de ti.

T tolos mas me llagan. Orque en quanto los Angeles me inspiran, y los hombres de time enfenan, de ti mas me enamoran; y assi codes de amor mas me llagan.

Y dexame mur iendo Un no se que, que quedan bala buciendo.

Omo si dixera: Pero a allende de lo que me llaganestas criaturas, en las mil gracias que me dan à entender de ti, estal vn No se què, que se siente que dar por dezir, y vnacola que se conocc quedar por descubrir,y vn subido rattro que se descubre al alma de Dios, quedandose por rastrear; y vn alcissimo entender de Dios, q no fe fabe dezir, que por esso lo 112ma No se que; que li lo otro que enciendo me llaga, y hiere de amor, esto que no acabo de entender, de que altamente siento me mara. Esto acaece à vezes à las almas que eltan ya aprovechadas,à

las quales haze Dios merced de dar en lo que oyen, ò ven, à entienden; y à vezes sin esfo, y fin efforro, vna fubida noticia, en q fe le dà à entender, ò sentir a teza de Dios, y grandeza; y en aquel fentir siente tan alto de Dios, que entiende claro se queda el todo por entender; y aquel entender, y fentir fer tan inmensa la divinidad, que no se puede entender acabadame. te, es muy subido entenders y assi vna de las grandezas, y mercedes que en esta vida haze Dios à vna alma por via de passo, es darla claramente à entender, y fentir tan altamente de Dios, que entienda claro, que no se puede entender, ni sentir del tode. Porque es en alguna manera al modo de los que le ven en el Cielo, donde los que mas le conocen entienden mas distintamente lo infinito que les queda por entender, que aquellos que menos le ven; à los quales no les parece tan distintamente lo que les queda por ver, como à los que mas ven. Esto creo no lo acabarà bien de entender el que no lo huviere experimenta do; pero el alma que lo experimenta como ve que se le queda por entender aquello de que alcamente fiente, llamalo yn No se que, porque

alsi como no le enciende alsi tampoco se sabe dezir, aunque como he dicho, fe tabe fentir, por esso dize que le queda balbuciendo, porque no lo acaban de dar à entender , que esso quiere dezir balbucir, que es el hablar de los niños, que es no acertar à dezir, y dar à entender que ay que dezir. Tambien acerca de las demás criaturas acaecen al alma algunas iluftraciones al modo que avemos dicho, aunque no siépre can subidas, quando Dios haze merced al alma de abrirparece estàn dando à entender de Dios grandezas, que no acaban de dar à entendar à entender, y se queda por entender, y assi es:

Vn no se que, que quedan balbuciendo.

T Assi el alma và adelan. te con su querella, y habla con la vida de su alma en la figuiente Cancion, dizien-

do:



Tom.22

CANCION VIII.

Mas como perfeneras. O vida, no viuiendo dode vinese Thaziendo por que mueras, Las Aechas que recibes De lo q del Amado en ti conciber.

DECLARACION.

Omo el alma se ve mo. rir de amor, segun acaba de dezir, y que no se aca: ba de morir para poder gozar del amor con libertad. quexase de la duracion de le la noticia, y el sentido del vida corporal, à cuya causa se espiritu en ellas ; las quales le dilata la vida espiritual. Y assi habla con la vida de su alma, encareciendo su dolor, diziendo: Vida de mi alma, der, y es como que van à como puedes perseverar en esta vida de cuerpo, pues te es muerte, y privacion de aquello donde ya vives mas verdaderaméte por el amor. y defeo? y mayormente fiendo bastantes para que mucras las heridas que recibes de los toques del Amado, y del vehemente amor que te caufa lo que de el fientes, y entiendes que son heridas que de amor matan.

> Mas como perseneras, O vida, no viniendo dode vinest Ara cuya inteligencia es de faber, que el alma mag

462

mas vive en lo que ama, que en el cuerpo donde ella anima; porque en el cuerpo ella no tiene su vida, antes ella le dà à èl vida, y ella en lo amado tiene su vida; pero allende de esta vida de amor, por el qual vive el alma en qualquiera cosa que ama, el alma tiene su vida natural en Dios, segun aquello que dize San Pablo: Inipfo enim viuimus mouemur, & (umus. En el vivimos, y nos movemos, y fomos; y como el alma ve que tiene su vida natural en Dios, por el ser que en èl tiene ; y tambien su vida espiritual, por el amor con que le ama; quexase por que persevere todavia en vida corporal, porque la impide de vivir de veras, donde de veras tiene su vida por essencia, y por amor, como avemos dicho. En lo qual es grande el encarecimiento que el alma aqui haze; porque dà à entender que padece en dos contrarios en los dos versillos; porque lo que dize en ellos es canto como dezir: Alma mia, como puedes perfeverar asi, pues vives fin vivir de veras donde vives por amor?

Thaziendo por que mueras, · Las flechas que recibes. Como si dixera: Y demàs

de lo dicho, ya que perseve: ras en el cuerpo donde no tienes tu vida, como todavia perseveras? pues por fi folo bastan à matarte los toques de amor que en tu coraçon recibes, de lo que de parte del Amado en ti sientes, y entiendes , que esso quiere de-ZIT:

De lo que del Amado en ti cons. cibes.

Sàfaber, de la hermofura, grandeza, y fabiduria, y virtudes que de èl entiendes.

# CANCION IX.

Por que pues has llagado Aqueste coraçon, no le sanaste? Toues me le has robado, Por que assi le dexaste, I no tomas el robo que robaste?

#### DECLARACION:

Velve en esta Cancion à hablar con el Amado con la querella de su dolor; porque el amor impaciente, qual aqui muestra tener el alma, no sufre algun ocio, ni dà descanso à su pena, proponiendo de todas maneras fus ansias hasta haller el remedio; y como fe ve llagada, y fola, no teniendo otro, ni otra medicina, sino à su Amado, que es el que le llagò, di-

zele, que pues el llago fu coraçon con el amor de fu noticia, que por què no le ha fanado con la vista de su pretambien robado por el amor con que le ha enamarado, facandosele de su propio poder, que por que le ha dexa. do assi? Es à saber, sacado de fu poder (porque el que ama ya no possee su coraçon) no poniendole de veras en el fuyo, tomandole para fi entera, y acabada transformación de amor, diziendo:

Por que pues has llagado Aqueste coraçon, no le sanaste? TO se querella por que la aya llagado;porque el enamorado quanto està mas herido, està mas pagado, fino que aviendo llagado el coraçon, no le fano, acabandole de matar ; porque son las heridas de amor tan dulces, y tan sabrosas, que si no llegan à morir, no la pueden satisfacer; pero sonle tan fabrofas, que querria la llagaffen hafta acabarla de matar. Y por esso dize:

Por que pues has llagado Aqueste coraçon , no le sanaste? Omo fi dixera: Por que pues le has herido hase ta llagarle de amor, no le fanas, acabandole de matar de Tom.z.

amor? Pues eres tu la caufa de la llaga en enfermedad de amor, sè tu la causa de la salud en muerte de amor, por sencia? Y que pues èl se le ha que de esta manera el coracon que està llagado con el dolor de tu aufencia, fanara con el delevre, y gloria de tu dulce presencia, Y anade, diziendo:

> Y pues me le has robado, Por que assile dexaste!

Obar no es otra cosa que desapossessionar del robo à su dueño, y apolsessionarse de ello el robador. Esta querella, pues, propone aqui el alma, diziendo, que pues el ha robado su coraçon, y sacadole de su poder, y possession, que por que le ha dexado assi, sin ponerlo de veras en la suya, tomana dole para sì, como haze el robador el robo que robò; lo qual feria facandola ya de esta vida; por esso el que està enamorado se dize tener el coraçon robado, ò arrobado de aquel à quien ama, porque le tiene fuera de si puesto en la cosa amada, y assi no tiene coraçon para fi, fino para aquello que ama. De donde podrà bien conocer el alma si ama à Dios, ò no, porque si le ama, no tendrà coraçon para fi, fino para Dios; porque quanto mas le tiene para

AET.17. 28.

Dios, y verseha si el coraçon està bien robado en si trae ansias por el Amado, como aqui muestra el alma. La razon es, porque el coracon no qual quando està aficionado ya no tiene possession de si, salario de amor da bien à enni de otra alguna cosa, de do. de no le puede faltar fatiga haila que possea lo que ama, porque hasta entonces està el vaso vacio, que espera el lleno, y como el hambriento que aperece el manjar, y como el enfermo que gime por la salud, y como el que està colgado en el ayre, que no ciene en que estrivar : de esta manera le siente el coraçon enamorado, lo qual fintiendo el alma por experiencia, dize:

Por que assi le dexaste? Es a saber, vacio, ham-briento, solo, llagado, y enfermo de amor, suspenso en clayre.

Ino temas el robo que robaste? Onviene à faber, para henchirle, y hartarle, y acompañarle, y fanarle, dadole assiento, y reposo cumplido en ti. No puede dexar ide desear el enamorado la paga, y falario de fu amor, por

para fi, menos le tiene para el qual firve al Amado, pota que de otra manera no feria amor, la qual paga, y falario no es otra cofa, ni la pueda querer quado el amor es verdadero, sino mas amor, hasta puede estar en paz, ni sossie- llegar à estar en perfeccion go sin alguna possession, el de amor, el qual no se paga, fino de si milmo. Esta paga, y tender el Profeta Iob, dizien dot Sient ceruns desiderat vmbram , & ficut mercenarius præstolatur finem operis sui, sic & ego babut menfes vacuos, & noctes laboriofas enumerant mihl: fi dormiero dicam. Quando consurgam, or rursum expectabo vesperam, o replebor doloribus, vique ad tenebras? Assi como el ciervo deseala fombra, y de la manera que el mercenario espera el fin de su obra, assi yo tuve los meles vacios, y contava las noches trabajofas, y prolijas para mi Si me acostare, dirè: Quando llegarà el dia en que me levantare, y luego bolvere à esperar la tarde, y ferè lleno de dolores, hasta las tinieblas? El alma que anda estudiando en amor de Dios, delea el cumplimiento, y perfeccion del amor, para tener alli cumplido refrigerio, assi aomo el ciervo fatigado de el Eftio defea el refrigerio de la fombra; y como el mercenario

espera el fin de su obra, espe- sea de manera, que le puedan ra el alma que ama el fin de la suya. Donde es de notar. que no dixo lob que esperava el fin de su trabajo, sino el fin de su obra, porque del alma que ama, su obra es amar; y de esta obra es el amar;espera ella el fin, que es la perfeccion, y cumplimiento de amar à Dios, el qual hasta que llegue, siempre està el alma de la figura que se pinta lob en la dicha autoridad, teniendo los dias, y meles vacios, y las noches trabajofas. En lo qual queda dado à entender, como el alma que ama à Dios no ha de pretender otra cola, ni esperarla de èl, fino la perfeccion de le amar.

# CANCION X.

Apaga mis enojos, Pues que ninguno basta à desbazerlos, Y veante misojos, Pues eres lumbre de ellos, I solo para ti quiero tenersos.

# DECLARACION.

Rofigue en la presente Cancion, pidiendo al Amado quiera ya poner termino à sus ansias, y penas, pues no ay otro que baste para hazerlo, fino folo èl, y que Tom.2.

ver los ojos de su alma, pues solo èl es la luz en que ellos miran, y ella no los quiere emplear en otra cofa, fino folo en èl diziendo:

Apaga mis enojos.

lene vna propiedad la concupifcencia de el amor, que todo lo que no haze, y dize, y conviene con aquello que ama la voluntad, la canfa, fatiga, y enoja, y la pone desabrida, no viendo cumplirse lo que ella quiere; y à esto, y à las fatigas que tiene por ver à Dios, llama aqui enojos; los quales ninguna cofa basta para deshazera los, fino la possession de el Amado. Por lo qual dize, que los apague el con su presencia, refrigerandolos todos como haze el agua fresca al que està fatigado del calor, que por esto vía aqui de este vocablo Apaga, para dar à entender que ella està padeciendo con fuego de amor.

Pues que ninguno basta à desbazerlos.

Ara mover, y persuadir mas el alma à que cumpla su peticion el Amado, dize, que pues otro ninguno, fino el basta à satisfacer su necessidad, que apague sus enojos. Donde es de notar, que entonces està Dios bien C3 presto

diar las necessidades al alma, quando ella no tiene, ni prerende otros colucios fuera de el; y assi el alma que no tiene cosa que la entretenga fuera de Dios, no puede estar mucho sin visitacion del Amado arrespicement

-Es T veante mis ojos. Sto es, veate yo cara à cara con los ojos de mi alma.

Pues eres lumbre de ellos.

A Lende de que Dios es de los ojos del alma, fin la qual està en tinieblas, llamale aqui tabien por aficion lumbre de fus ojos, al modo que fuele el que ama llamar al que ama lumbre de sus ojos, para fignificar el amor que le riene. Y alsi es como li dixe. ra: Pues los ojos mios no tienen otra lumbre, ni por naturaleza, ni por amor.

Veante mis ojos. Ves de todas maneras eres lumbre de ellos. TALL HOVERS PRINTER

T' folo para ti quiero tenerlos. N el verso passado ha dade à entender el alma, como sus ojos estaràn en tinieblas no viedo à su Amado, pues solo es lumbre de ellos, en que le obliga à darle

presto para consolar, y reme- esta lumbre de gloria. Y en el presente verso le quiere mas obligar, diziendo, que no los quiere tener para otra alguna cofa que para el ; porque assi como justamente es privada de esta divina lumbre el alma, que quiere poner los ojos de su voluntad en otra su lumbre de propiedad de alguna cosa fuera de Dios, por quanto pone impedimeto para recibirla; alsi tambien congruamente merece que se le de al alma, que à todas las cosas cierra los dichos fus ojos, para abrirlos soloà su Dios.

#### CANCION XI.

Descubretu presencia, I mateme tu vista, y hermo-(ura; Miraque la dolencia De amor no bien se cura: Sino co la presencia, y la figura.

#### DECLARACION.

Eseando, pues, el alma verse posseida de este gean Dios, de cuyo amor le siente robada, y llagado el coraçon, no pudiendo ya fufrirlo, pide en esta Cancion determinadamente le descubra, y muestre su hermosura, que es su divina essencia, y que la mare con esta vista,

desarandola de la carne, pues cias espirituales de muchas gozarle como defea, poniendole delante la dolencia, y anfia de su coraçon, en que persevera penando por su amor, sin poder tener remedio con menos que esta gloriosa vista de su divina essencia. Siguese el verso:

Descubreta presencia. Ara declaracion de esto. es de saber, que tres maneras de presencia de Dios puede aver en el alma. La primera es esfencial, y de esta manera, no tolo està en las almas buenas, y fantas, fino tambien en las malas, y pecadoras, y en todas las demás criaturas, porque con esta presencia las da vida, y ser ; v si esta faltasse, todasse aniquilarian; y assiesta presencia essencial que queda dicha, nunca falta del alma. La fegunda prefencia es espiritual por gracia, en la qual mora Dios en el alma, agradado, y satisfecho de ella. Y esta prefencia no la tienen todas las almas, porque las que caen en pecado mortal la pierden. que esta no puede el alma naturalmente faber si latiene. La tercera presencia es por aficion espiritual, porque en muchas almas devotas fuele Dios hazer algunas prefen-Tom. 2.

en ella no puede verle, ni maneras, con que las recrea, deleyta, y alegra; pero assi estas presencias espirituales, como las demás, todas fon encubiertas, porque no fe muestra Dios en ellas como es, porque no lo sufre la condicion de esta vida; y assi de qualquiera de ellas se puede entender el verso susodicho: es à faber,

> Descubre tu presencia. Or quanto està cierto que Dios està siempre presente en el alma, à lo menos fegun la primera manera, no dize el alma que se hagà presente à ella, sino que esta presencia encubierta que el haze en ella, aora fea espiritual, aora natural, aora afectiva, que se le descubra, y manifieste, de manera que puede verle en su divino ser, y hermofura; porque aísi como con su presente ser dà ser natural al alma, y con su prelente gracia la perficiona, y que tambien la glorifique co lu manifielta gloria. Pero por quanto esta alma anda en iervores, y aficiones de amor de Dios, avemos de entender que esta prefencia que aqui pide al Amado que la descubra, principalmente se entiende de cierta presencia activa que de si hizo el Ama-

ta, que la pareciò al alma, y fintiò estar alli vn inmenso bien encubierto, del qual le comunicò Dios ciertos visos entre escuros de su divina hermofura, y aun tal efecto en el alma, que la haze codi. ciar, y desfallecer de aquello que siente encubierto alli en aquella presencia, que es conforme à aquello que fintio Pfalm. David, quando dize : Concu-\$3.3. piscit, & deficit anima mea in atria Domini. Codicia, y delfallece mi alma en las entradas del Señor; porque à este tiempo desfallece el alma con deseo de engolfarse en aquel sumo bien que siente presente, y encubierto; porque aunque està encubierto, muy notablemente siente el bien, y deleyte que alli ay. Y por esfo con mas fuerça es arraida el alma, y arrebarada de este bien que ninguna cola natural de su centro; y con esta codicia, y entrañable ape. tito, no pudiendo mas conte-

Descubre tu presencia.

nerse el alma, dize:

T O mismo le acaeció à Moyfes en el monte Sinai, que estando alli en presencia de Dios, tanaltos, y profundos visos de la alteza, y hermosura de la divinidad de Dios encubierta, echava

Declaracion de la do al alma; la qual fue tan al- de ver, que no pudiendolo fu? frir, por dos vezes le rogò que le descubriesse su gloria, diziendo à Dios : Si ergo in- Exo. 33 ueni grasiam in conspectu tuo, 13. oftende mihi faciem tuam, vt sciam , & inventam grattam ante oculos tuos. Tu dizes que me conoces por mi propio nombre, y que he hallado gracia ante ti; pues si he hallado gracia en tu presencia, muestrame tu rostro para que te conozca, y halle ante tus ojos la gracia cumplida que deseo, lo qual es llegar al perfecto amor de la gloria de Dios. Pero respondiole el Senor: Non poteris videre fa- Ibid. 201 ciem meam, non enim videbit me homo, o viuet. No podràs tu ver mi rostro, porque no me verà hobre, v vivirà, que es como si dixera: Dificultola cola me pides Moylessporque es tanta la hermofura de mi cara, y el deleyte de mi vista, que no lo podrà sufrir ru alma en essa suerre de vida tan flaca. Y assi sabidora el alma de esta verdad, aora por las palabras que Dios refpondiò à Moyfen, aora tam: bien por lo que avemos dicho que siente aqui encue bierto en la presencia de Dios, que no le podrà ver en su hermosura en este genero de vida; porque aun de solo traslucirle desfallece, como

avemos dicho, previenele à otro momento. Para mas des la respuesta que se les puede dar como à Moylen, y dize:

Y mateme tu vlsta, y hermosura.

Ve es como si dixera: Pues tanto es el delevre de tu ser, y hermofura, que no la puede fufrir mi alma, fino que tengo de morir en viendola.

Mateme tu vista, y hermosura. Os vistas se sabe que I matan al hombre, por no poderlo sufrir la fuerça, y eficacia de la vista. La vna es la del vasilisco, de cuva vista fe dize, que mueren luego. Otra es la vista de Dios, mas fon muy diferences las caufas, porque la vna vista mara con gran ponçoña, y la otra con inmensa salud, y bien de gloria. Por lo qual no haze aqui mucho el alma en querer morir à vista de la hermosura de Dios, por gozarla para siempre; porque si el alma tuvielle vn folo barrunto de la hermosura de Dios, no folo vna muerte apeteciera por verla para siempre, como aqui desea, pero mil acerbisfimas muertes passaria muy alegre por verla vn folo momento. Y despues de averlo visto pediria padecer otras tantas, por tornarlé à ver

claracion de este verso, es de faber, que aqui el alma habla condicionalmente, quando dize, que le mate su vista, y hermofura, supuesto que no puede verla fin morir, que fi pudiera fer fin ello, no pidies ra que la matara;porque querer morir, es imperfeccion natural; pero supuesto que no puede estar esta vida corruptible del hombre con la otra vida inmarcescible de Dios, dize:

Matemetu vista, y hermosura: Sesta doctrina la que dà à entender San Pablo à los de Corinto, diziendo: Nolumus expoliari, fed fuper 2. Cor . vestirt, ve absorbeatur, quod 4. mortale off, à vita. No queremos fer despojados, mas que. remos fer sobrevestidos; porque lo que es mortal, sea abr forto, que es dezir: No deseamos ser despojados de la carne, mas ser lobre veltidos de la gloria, Mas viendo el que no se puede vivir en la gloria en carne mortal, como dezimos, dize à los Filipenses que desea ser desatado, y verse con Christo: Defiderium ha- Philip. bens difoluis & effe cum Christo. 23. Pero ay aqui vna duda, y es, porque los hijos de Ifrael antiquamente huian, y temian. de ver à Dios por no morir,

ave-

Ind 13. 22.

ger: Morte moriemur, quia vidimus Dominum. Yesta alma à la vista de Dios desea morir? A lo qual se responde, que por dos causas. Y es la vna, porque en aquel tiempo, aunque muriessen en gracia de Dios, no le avian de ver hafra que viniesTeChristo, y mucho mejor les era vivir en carne, aumentando los meritos, y gozando la vida natural, que estar en el Limbo sin merecer, y padeciendo tinieblas, y espiritual ausencia de Dios; por lo qual tenian entonces por gran merced de Dios, y beneficio suyo viuir muchos años. La legunda causa es de parte del amor, porque como aquellos no eftavan can fortalecidos en amor, ni tan llegados à Dios por amor, temian su vista Pero aora ya en la ley de gracia, que en muriendo el cuerpo puede el alma ver à Dios, mas fano es querer viuir poco, y morir por verle; y ya que esto no fuera, amando el alma à Dios, como esta le ama, no temiera morir à su vista; porque el amor verdadero todo lo que le viene de parte del Amado, aora fea adverso, aora prospero, y los milmos caltigos, como lea cosa que el quiera hazer, lo recibe con la milma igual.

como dixo Manue à su mu » dad,y de vna manera le haze delevte, y gozo. Porque como dize San Iuan: Timor non 1. Ioan. est in charitate, sed perfecta 4, 18. charitas for as mittit timorem. La perfecta caridad echa fuera el temor, no le puede ser al alma que ama amarga la muerte, pues en ella halla todas sus dulçuras, y deleytes de amor : no le puede ser trifte su memoria, pues en ella halla su alegria, ni le puede ser pesada, y penosa, pues en ella halla el remare de todas fus peladumbres, y penas, y el principio de todo su bien; tienela por amiga, y espola, y con su memoria se goza, como con el dia de su desposorio, y bodas, y mas defea aquel dia, y hora en que ha de venir su muerte, que los Reves de la tierra desean sus Revnos, v Principados, porque de esta suerte de muerte dize el Sabio : O mors bonum est indicium tuum bomini indi- 3. genti! O muerte, bueno es tu juizio para el hombre que se fiente necessitado! la qual si es buena para el hombre necessitado de las cosas de aca. no aviendo de suplirle sus necessidades; antes despojarle de todo lo que tenia, quanto mejor ferà su juizio para el alma que està necessitada de amor como ella, que ella clamando por mas amor? pues

que no folo no la despojarà de lo que tenia, fino antes ferà causa del cumplimiento de amor que deseava, y satisfaccion de todas sus necessidades, pues razon tiene el alma de atreversele à dezir fin temor:

Mateme tu vista, v hermosura.

Ves que sabe q en aquel milmo punto que la vielle feria ella arrebatada à la milma hermofura, y abforta en la milma hermolura, y transformada en ella, y feria ella hermofa como la milma hermofura, y abastada, y enriquecida como la misma hermosura. Que por esso dizeDavid, que la muerte de los Santos es preciosa Pfalm. en la presencia del Señor: Pre-115. 15 tiofa in conspectu Domini mors Sanctorum eius. Lo qual no lo feria, si no participassen sus milmas grandezas; porque delante de Diosno ay nada precioso, sino lo que el es en si mismo; por esso el alma que ama no teme morir, antes lo delea; pero el pecador siempre teme morir, porque barrunta que la muerte todos los bienes le ha de quitar, y todos los males le ha de dar ; porque como dize David: Mors peccatorum pefsima. La muerte de lospecadores es pessima. Y por esso

dize el Sabio le es amarga fu memoria: O mors quam ama. Eccles. raest memoria tua homini pa- 41. Is cem habenti in substantijs suis! Porque como aman mucho la vida de este siglo, y poco la del otro, temen mucho la muerte; pero el alma q ama à Dios, mas viue en la otra vida que en esta, porque mas viue el alma donde ama, que donde anima, y assitiene en poco esta vida temporal. Por esso dize: Matemetu vista, y bermosura.

Mira que la dotencia De amor no bien fe cura, Sino con la presencia, y la fi-

A causa por que la en-I fermedad de amor no tiene otra cura, fino la presencia, y la figura del Amado, como aqui dize, es, porque como la dolencia de amor es diferente de las demàs enfermedades, tambien su medicina es diferente, porque en las demás enfermedades, para seguir la buena Filosofia, curante contrarios con contrarios, mas el amor no le cura fino con cofas co. formes al amor. La razon es, porque la salud del alma es el amor de Dios; y assi quando no tienen cumplido amor, no tiene cumplida salud, y por esto està enferma, porque

33.22.

Cancion duodezima.

la enfermedad no es otra cosa sino falca de salud; de manera, que quando ningun grado de amor de Dios tiene el alma, ellà muerca; mas quando tiene algun grado de amor,por minimo que fea, ya està viva, mas està muy debilitada, y enferma por el poco amor que ciene; pero quanto mas amor se le fuere aumentando, mas salud rendrà; y quado tuviere perfecto amor, ferà fu falud cumplida. Donde es à saber, que el amor no eltà perfecto en el. llega à ser perfecto, hasta que emparejan tan en vno los aniados, que se transfiguran el vno en el otro, y entonces està el amor todo sano. Y

En esta saçon finciendose el alma con tanta vehemen cion pacia de ir à Dios, como la piedra quando mas fe và llegando à su centro. Y sintiendose Cancion tambien estar como la cera que començò à recibir su impression del sello, y no se acaba de figurar; y demas de esto, conociendo que està como la imagen de la primera mano, y dibujo, clamando al que la dibujo para que la acabe de pintar, y formar, teniendo aqui la Fe tan ilustrada, que la haze visear vnos divinos femblantes muy claros de la alteza de Dios; no sabe que se hazer, sino bolverle à la misma Fè, como la que en si encierra, y encubre la figura, y hermolura de fu Amado, de la qual ella tambien recibe los dichos dibu-

I len se llama dolencia de amor no perfecto, porque assi como el enfermo està deb licado para obrar, assi el alma gestà flaca en amor, lo està para obrar las virtudes heroyeas Tambien fe puede aqui entender, que el que siente en si dolencia de amor; esto es, falta de amor, es señal q tiene algun amor; porque por lo que tiene echa de ver lo que le falta, porque el que no lo siente, es señal que no tiene ninguno, ò que

> rala fiquiente

jos, y prendas del amor. Y ticias informes, las mostrashablando con ella, dize la figuiente Cancion.

# CANCION XII.

O cristalina fuente, Si en essos tus semblantes plateados Formalles de repente, Los ojos defeados Que tengo en mis entrañas dibuxades.

#### DECLARACION.

Omo con tanto desco desea el alma la vnion del Esposo, y vè, que no halla remedio, ni medio alguno en todas las criaturas, buelvese à hablar con la Fe, como la que mas al vivo la ha de dar luz de su Amado, comandola por medio para esto (porque à la verdad no ay otro por donde se venga à la verdadera vnion de Dios. Segun por Oseas lo dà à entendersel Esposo, diziendo: Te. 2. Desponsabo te mihi in fide, yo te desposare conmigo en Fe) y dizele con gran deseo : O Fè de mi Esposo Christo! ò fi las verdades que has infundido de mi Amado en mi alma con escuridad, y tinicbla, las manifestasses ya con clario'sd, de manera que lo que conne nesen Fè, que son nos

fes , y descubriesfes, apartandote de ellas formada, y acaz badamente de repente, bolviendolo en manifestació de gloria. Dize puesel verso:

O cristalina fuente! Lama cristalina à la Fe por dos cofas. La primera, por que es de Christo su Esposo. Y la segunda, por que tiene las propiedades del cristal en ser pura en las verdades, y fuerte, y clara, y lime pia de errores, y formas nad turales. Y llamala fuente, por que ella fiendo viva, le baña al alma las aguas de todos los bienes espirituales. De dons deChristo nuestro Señor had blando con la Samaritana. llamò fuente à la Fè, dizien+ do, que en los que crevessen en el, se haria vna fuente, cuya agua faltaria hafta la vida eterna, y esta agua era el espiritu que avian de recibir en su Fè los creyentes.

Siessos tus semblantes plat teados.

Las propoficiones, arriculos que nos propone la Fè,llama femblantes plateados. Para inteligencia de lo qual, y de los demás versos, es de notar, que la Fè es comparada à la plata en las proposiciones que nos enfe-

Mira que la dolencia De amor no bien se cura, Sino col a presencia, y la figura.

por que aqui el alma se siente

con cierto dibujo de amor,

que es la dolencia que aqui

dize, deseando que se acabe

de figurar con la figura cu-

yo es dibujo, que es lu Elpo-

soel Verbo Hijo de Dios;el

qual (como dize San Pablo)

es resplandor de su gloria, y

figura de su sustancia: Qui

cum fit Splendor glorte, & fi-

gura substantia eius, porque

esta figura esta que aqui en-

ziende el alma, en que se de-

fea transformar, dize:

ña, y las verdades, y sustancia, que en si contienen, son comparadas al oro; porque effa misma sustancia que agora creemos, veltida, y cubier. ta con plata de Fe, avemos de ver, y gozar en la otra vida ya al descubierto, desnudo ya el oro de la Fè. De donde David hablando de ella, dize assi: Si dormitatis Ps. 67. inter medios cleros ponnæ colube de argentata, o posteriora dorse eins in pallore auri. Si dormieredes entre los dos coros, las plumas de la paloma feran plateadas, y las poftrimerias de su espalda seran en el color del oro, quiere dezir, que si cerraremos los ojos del Entendimiento à las cosas de arriba, y à las de abaxo; à lo qual llama dormir en medio, quedaremos folo en Fe; à lo qual llama paloma, cuyas plumas, que son las verdades que nos dize, serán plateadas; porque en esta vida la Fè nos las propone efcuras, y encubiertas, que por esso las llama aqui semblante placeados; pero à la postre de esta Fe, que serà quando se acaba la Fe por la clara vision de Dios, quedarà la sustancia de la Fe, esto es, las verdades que ella enfeña, defnuda del velo desta plara de color como el oro: de

manera, que la Fe nos da, v

comunica al mismo Diospero cubierto con plata de Fè, y no por esto nos le dexa de dar en la verdad, assi como el que dà vn vaso de oro placeado, no por que vaya cubierto con plata, dexa de dar el vaso de oro. De donde quando la Esposa en los Cantares deseava esta possession de Dios, prometiendosela el, qual en esta vida se puede, le dixo, que le haria vnos carzillos de oro, pero esmaltados con plata: Murenulas an- Cant. 1; reas faciemus tibi vermicula- 11. tas argento. En lo qual la prometiò de darsele en Fè encubierto. Dize pues aora el alma à la Fè : O si en essos tus semblantes plateados ( que fon los articulos ya dichos) con que tienes cubierto el oro de los divinos rayos, que fon los ojos defeados, que añade luego, diziendo:

Formasses de repente Los ojos deseados.

Or los ojos fe entiende, como diximos, los rayos, y verdades divinas; las quales como tambien avemos dicho, la Fe nos las propone en sus articulos cubiertas, y informes. Y assi es, como si dixera: O si essas verdades que informe, y escuramente me enfeñas encubiertas en tus articulos de Fe,aca-

basses ya de darmelas clara, de la Fe ay otro dibuxo de y formadamente descubiertas en ellos, como la pide mi deseo! y llama aqui ojos à estas verdades, por la grande presencia que del Amado siéte, en que la parece la està fiempre mirando. Por lo qual

Que tengo en mis: entrañas dibuxados.

I lze que las ciene en sus Jentrañas dibuxadas, es. a laber, en su alma, segun el Entendimiento, y la Voluntad, porque segun el Entendimiento tiene estas, verdades. infundidas por Fè en su alma. Y porque la noticia de ellas no es perfecta, dize, que estan dibuxadas; porque assi como el dibuxo no es perfecta pintura, assi la noticia de la Fè no es perfecto conocimiento. Por tanto las verdades, que se infunden en el alma por Fè, estàn como en dibuxo, y quando esten en clara vision, estaran en el alma como perfecta y acabada pin I. Cor. tura. Segun aquello que dize 13. 10. el Apostol, diziendo: Cum autem venerit, quod perfectum est, enacuabitur quod ex parte est. Quando viniere lo que es perfecto, qes la clara vision, acabarfeha lo que es en parte, que es el conocimiento de la Fe; pero sobre este dibuxo

amor en el alma del amante. y es segun la voluntad : en la qual de tal manera fe dibuxa la figura del Amado, y can conjunta y vivamente fe retrata en el , quando ay vnion de amor, que es verdad dezir, que el Amado vive en el amante, y el amante en el Amado. Y tal manera de femejança hazeel amor en la transformacion de los Amados, que se puede dezir, que cada vno es el otro, y que entrambos fon vno. La razon es, porque en la vnion y transformacion de amor, el vno dà possession de si al otro, y cada vnose dexa,y da,y true. capor el otro, y assi cada vno vive en el otro, y el vno es el otro, y entrambos fon vno por transforntacion de amora Esto es lo que quiso dar à entender San Pablo, quando dixo: Viuo autem iam non ego vi- Gal. 21 uit verò in me Christus. Vivo 20. yo, ya no yo, pero vive en mi Christo: porque en dezir vivo yo, ya no yo, diò à entena der, que aunque vivia el, no era vida suya;porq estava tan transformado enChristo, que fu vida mas era divina que humana, y por esto dize, que no vivia el, sino Christo en el. De manera, que legnn elta semejança de transforma. cion, podemos dezir, que fa

YL

da era vna vida por vnion de amor, lo qual se harà perfectamente en el Cielo en divina vida en todos los que merecieren verse en Dios, porque transformados en Dios. viviran vida de Dios, v no vidasuya, aunque si vida suya, porque la vida de Dios ferà vida suya; y entoces diràn de veras, viuimos nofotros, y no nosocros, porque viue Dios en nosotros: lo qual en esta vida, aunque puede fer como Lo era en San Pablo, no empero perfecta y acabadamente, aunque llegue el alma à tal transformacion de amor, que fea matrimonio espiritual, que es el mas alto estado à que se puede l'egar en esta vida: porque todo se puede llamar dibujo de amor en comparacion de aquella perfecta figura de transformacion de gloria. Pero quando este dibujo de transformacion en esta vida se alcança, es grande buena dicha, porque con esto se contenta grandemente el Amado, que por esso deseando èl que le pusiesse la Esposa en su alma como en dibujo, le dixo en los Cantares: Poneme vi fignaculum super cor tuem, ot signaculum

Cuper brachlum tuum. Ponme

como fenal en tu coraçon,

somo (eñal en ty braço, El

vida, y la vida de Christo to- coraçon significa el alma, en que en esta vida està como en dibujo de Fè, segun se ha dicho arriba; y el braço fignifica la volutad fuerte, en que està como en dibujo de amor, como aora acabamos de dezire

#### CANCION XIII.

Apartelos Amado. Que voy de buelo. Buelvets pa- Espola. Que el ciervo unlnerado Por elotero alloma, T al ayre de un buelo fresca toma.

#### DECLARACION:

N los grandes defeos, y fervores de amor, quales en las Canciones passadas ha mostrado el alma, tuele el Amado visitar à su Esposa, alta, delicada, y amorofamente, y con grande fuerça de amor:porque ordinariamente, segun los grandes fervores,y anlias de amor que han precedido en el alma, fuelen fer cambien grandes las mere cedes, y vistas que Dios la hazejy compaora el alma con tantas ansias avia deseado estos divinos ojos, que en la Cancion paffada acaba de dezir, descubriòle el Amado algunos rayos de su gradeza,

y divinidad, segon ella desea- comienço à mostrarme à ti va, los quales fueron de tanta alteza, y con tanta fuerça comunicados, que la hizo falir de si por arrobamiento, y extafi, el qual acaece al principio con gran detrimento, y temor del natural, y assi no pudiendo sufrir el sucesso en fugeto can flaco, dize en la presente Cancion:

Apartalos Amado. I S à saber, essos tus ojos divinos, porque me hazen bolar, saliendo de mi à fuma contemplacion, sobre lo que sufre el natural, lo qual dize, porque le parecia bolava su alma de las carnes, que es lo que ella deseava, que por esso le pidiò que los apartasse; conviene à saber, dexando de comunicaríclos en la carne, en q no los puede fufrir, y gozar como querria, comunicandofelos en el buelo que ella hazia fuera de la carne; el qual defeo, y buelo impidiò luego el Esposo, diziendo:

Buelvete paloma. Ve la comunicación que aora de mi recibes aun no es de esse estado de gloria que tu aora pretendes; pero buelvete à mi, que soy à quien llaga de amor buscas, tambien como el ciervo herido de tu amor

Tom, 2.

por tu alta contemplacion, tomo recreacion, v refriged rio en el amor de tu contemplacion. Dize, pues, el alma al Esposo:

Apartalos Amado.

CEgun avemos dicho, el alma coforme à los gras des descos que tenia de estos divinos ojos, que fignifican la divinidad, recibiò del Amado interiormente tal comus nicación, y noticia de Diose que la hizo dezir:

Apartalos Amado: Orque tal es la miseria del natural en esta vida, que aquello que al alma le es mas vida, y ella con tanto deseo desea, que es la comunia cacion, y conocimieto de su Amado, quando se lo vienen à dar, no lo pueda recibir sin que casi le cueste la vida, de fuerte que los ojos que con tanta folicitud, y anfias, y por tantas vias bulcava, venga à dezir quando los recibe:

Apartalos Amado. Orque à vezes es tan grande el tormento que. te siente en las semejantes vificas de arrobamientos, q no ay tormento que assi descoyunte los huesfos, y ponga en estrecho al natural, tanto, q si no proveyesse Dios, se aca-

478 baria la vida, y à la verdad assi le parece al alma por quie palla; porq fiente como defassirse la alma de las carnes, y desamparar al cuerpo. Y la causa es, porque semejantes mercedes no se pueden recibir muy en carne; porque el espiritu es levantado à comunicarse con el Espiritu divino que viene al alma, y assi por fuerça ha de desamparar en alguna manera la carne. Y de aqui es, que ha de padeeer la carne, y por configuie. te el alma en la carne, por la vnidad que rienen en vn fupuesto. Y por canto el gran tormento que siente el alma al tiempo de este genero de vilita, y el gran pavor que le haze verse trarar por via sobrenatural, la hazen dezir:

Apartalos Amado.

Ero no se ha de entender, que por que el alma diga que los aparte, querria que los apartaffe, porq aquel es vn dicho del temot natural, como avemos dicho antes (aunque mucho mas la costalle) no querria perder estas visitas, y mercedes del Amado, porque aunque padece el natural, el espiritu buela à recogimiento sobrenatural à gozar del espiritu del Amado, que es lo que ella deseava, y pedia; pero no

quisiera ella recibirlo en carne, donde no se puede cumplidamente, fino poco, y con pena, mas en el buelo del efpiritu fuera de la carne, donde libremente se goza. Por lo qual dixo:

Apartalos Amado. S à saber, de comunicarmelos en carne.

Due voy de buelo. Omo fi dixera: Porque yo buelo de la carne, para que me los comuniques fuera de ella, siendo ellos la causa, de hazerme bolar fuera de la carne. Y para que entendamos mejor que buelo sea este, es de notar, que como avemos dicho, en aquella visitacion del Espiritu divino es arrebatado con gran fuerça el del alma, à comunicar con el espiritu, y destituye al cuerpo, y dexa de sentir en el, v de rener en el sus acciones, porq las tiene en Dios. Que por effo dixo San Pablo, que 2. Cor. en aquel rapto suyo no sabia 12.2. si estava su alma recibiendole en el cuerpo, ò fuera del cuerpo; y no por esso se ha de entender que destituye, y desampara al cuerpo de la vida natural, fino que no tiene sus acciones en el. Y esta es la causa por que en estos raptos, y buelos se queda el cuer-

dolor, no siente; porque no es como otros traspassos, y defmayos naturales, que con el dolor buelven en si, y estos sentimientos tienen en estas visitas los que aun no han llegado al estado de perfeccion, fino que van camino en estado de aprovechados;porque los que han llegado ya tienen todala comunicacion hecha en paz, y fuave amor, y cellan estos arrobamientos, que eran comunicaciones que disponian para la tal comunicacion. Lugar era este conveniente para tratar de las diferencias de raptos, y extasis, y otros arrobamientos, y suciles buelos de Espiritu, que à los espirituales suelen acaecer. Mas por que mi intento no es fino declarar brevemente estas Canciones, como en el Prologo prometi, quedarfeha para quien mejor lo sepa tratar que yo. Y porque rambien la bienaven. turada Terefa de lesvs nueltra Madre dexò escritas de estas cosas de espiritu admirablemente, las quales espero: en Dios saldran presto impressa à luz. Lo q aqui, pues, el alma dize del buelo, hafe de entender por arrobamiëto, y extasi del espiritu à Dios. Y dizele luego el Amado: Tom.2.

po sin sentido; y aunque le

hagan cosas de grandissimo

Buelvete paloma: E muy buena gana fe liva el alma del cuerpo en aquel buelo espiritual, pefando que se le acabava ya la vida, v que pudiera gozarfe con su Esposo para siempre, y

quedarfe al descubierto con el; mas atajole el Esposo el paffo, diziendo:

Buelvete paloma:

Omo si dixera: Paloma en el buelo alto, y ligero que estàs de Contemplacion, y en el amor con que ardes, y fimplicidad con que vas (porque estas tres propiedades tiene la paloma) buelvere de esse buelo alco, en que pretendes llegar à posserme de veras, que aun no es llegado esse tiempo de tan alto conocimieto, y acomodate à este mas baxo, que

yo aora te comunico en este

Que el ciervo vulnerado. Omparase el Esposo al ciervo, porque aqui por el ciervo entiende à si mismo. Y es de faber, que la propiedad del ciervo es subirse à los lugares altos, y quando està herido vase con gran priessa à buscar refrigerio à las frias; y fi oye quexar à la conforte, y fiente que està he-TIE

rida, luego fe và con ella, y la regala, y acaricia. Y assi haze aora el Esposo, porque viendo à la Esposa herida de su amor, èl tambien al gemido de ella viene herido del amor de ella, porque en los enamorados la herida de vno es de entrambos, y vn mismo fentimiento tienen los dos. Y assi es, como si dixera: Buelvete Esposa mia à mi, que fillagada vàs de amor de mi,vo tambien como el ciervo vengo en esta tullaga llagado à ti, que soy como el ciervo, y tambien en affomar por lo alto, que por effo dizes

480

Por elotero assoma.

Stoes, por la altura de tu Contemplacion que tienes en este buelo; porque la Contemplació es vn puelto alto, por donde Dios en esta vida se comiença à comunicar al alma, y mostrarfele, mas no acaba, que por esso no dize que acaba de parecer, sino que assoma. Por que por altas que sean las noticias que de Dios se le dan al alma en esta vida, todas fon como vnas muy defviadas aflomadus. Y figuese la tercera propiedad, que deziamos del ciervo, y es la que se contiene en el verso siguiences our amoil viertolnes

217

Al ayre de tu buelo, y fresco toma.

Tor el buelo entiende la Contemplació de aquel extasi que avemos dicho, y por el ayre entiende aquel efpiritu de amor que causa en el alma este buelo de Contéplacion. Y llama aqui à este amor, causado por el buelo, avre, harto apropiadamente; porque el Espiritu Santo, que es amor, tambien se compara en la divina Escritura al avre, porque es aspirado del Padre, v del Hijo, y assi como alli es ayre del buelo ; efto es, que de la Contemplacion, y fabiduria del Padre, y del Hijo procede por la voluntad, y es aspirado; assi à este amor del alma llama el Esposo avre, porque de la Cotemplacion, y noticia que à este tiempo de Dios, le procede. Y es de notar, que no dize aqui el Esposo que viene al buelo, fino al ayre del buelo, porque Dios no se comunica propiamente al alma por el buelo del alma, que es como avemos dicho, el conocimiento q tiene de Dios, fino por el amor del conocimiento; porque afsi como el amor es vnion del Padre , y del Hijo, assi lo es del alma con Dios. Y de aqui es, que aung vn alma tega altissimas 1 no-

noticias de Dios, y contemplacion, y conozca todos los misterios, sino tiene amor no no le haze nada al caso, como dize S. Pablo, para vnirfe con Dios. Porque como f. Cor. tambien dize el milmo: Charetas est vinculum perfectionis; la caridad es vinculo de la perfecció. Etta caridad, pues, y amor del alma haze venir al Esposo corriendo à bever de esta fuente de amor de su Esposa, como las aguas frelcas hazen venir al ciervo lediento, llagado à tomar refrigerio. Y por esto le sigue:

13. 3.

14.

Colof.3.

Y frescotoma.

Dorque assi como el ayre haze fresco, y refrigerio al que està fatigado del calor, assi este ayre de amor refrigera, y recrea al que arde con fuego de amor, porque tiene ral propiedad este fuego de amor, que el ayre con que toma fresco, y refrigerio, es mas fuego de amor, porque en el amante el amor es llama, que arde con apetito de arder mas, segun haze la llama del fuego natural; por tanto al cumplimiento de este apetito suyo de arder mas en el ardor del amor de su Esposa, q es el ayre del bue-Io de ella, llama aqui comar fresco. Y alsi es como si dixera: Al ardor de su buelo arde

Tom, 2.

tar, que Dios no pone su gracia, y amor en el alma, fino fegun la voluntad, y amor del alma; por lo qual esto ha de procurar el buen enamorado que no falte, pues por effe medio, como avemos dicho, moverà mas, si assi se puede dezir, à que Dios le tenga mas amor, y se recree mas en fu alma; y para feguir esta caridad ha de exercitar lo que de ella dize el Apostol, diziendo: Charitas patiens est, f. Cara benigna est, charitas non amu- 13.43 latur, non agit perperam, non inflatur, non est ambittesa, non quarti qua sua sunt, non irrie tatur, non cogitat malum, non gaudet super iniquitate, congaudet autem veritati, omnia suffert, omnia credit, omnia Sperat, omnia Sustinet. La caridad es paciente, es benigna, no es embidiosa, no haze mal, no se ensobervece, no es ambiciofa, no bufea fus mifmas cosas, no se alborota, no piensa mal, no se huelga sobre la maldad, gozafe en la verdad, todas las cosas sufre que son de sufrir, cree todas las cofas; es à faber, las que fe deven creer, todas las cofas espera, y todas las cosas sustenrajes à laber, que con-

mas, porq vn amor enciende'

otro amor. Donde es de nos

vienen à la cari-

dad.

D 3 CAN

# CANCION XIV. v XV.

Mi Amado las montañas. Los valles solitarios temerosos. Las insulas estrañas, Los rios fonorofos, El filuo de los avres amorofos. La noche sossegada En par de los Leuantes del Aurora. La musica callada, La soledad sonora, La cena, que recrea, y enamora.

#### ANOTACION.

A Ntes que entremos enla declaración de estas. Canciones, es necessario advertir, para mas inteligencia de ellas, y de las que despues de ellas te figuen, que en efte buelo espiritual, que acabamos de dezir, se denota vn alto estado, y vnion de amor, en que despues de mucho exercicio espiritual suele Dios poner al alma, al qual llaman desposorio espiritual con el Verbo Hijo de Dios; y al que es la primera vez, comucosas de si, hermoleandola de grandeza, y magestad, y arreandola de dones, y virtudes, y vistiendola de conocimiento, y honra de Dios, bien assi como desposada en

el dia de fu desposorio; y en este dichoso dia no solamente fe le acaban al alma fus ansias vehementes, y querellas de amor que antes tenia, mas quedando adornada de los bienes que digo, comiencale vn estado de paz, v delevte, y de suavidad de amor, fegun se dà à entender en las presentes Canciones, en las. quales no haze otra cola, fino contar, y cantar las grane. dezas de su Amado, las quales conoce, y goza en el por la dicha vnion del desposorio. Y assien las demás Canciones siguientes ya no dize cosas de penas, ni ansias, como antes hazia, fino comunicacion, y exercicio de dulce y pacifico amor con fu-Amado, porque va en este estado, todo aquello fenece. Y'es de notar, que en estas dos Canciones le contiene todo lo demàs que Dios fuele comunicar à este tiempo à vna alma. Pero no se ha de entender que à todas las que llegan à este estado le les coprincipio que se haze esto, munica todo lo que en estas dos Canciones se declaran, nica Dios al alma grandes ni en vna misma manera, y medida de conocimiento, y fentimiento, porque à vnas almas se les dà mas, à otras menos, y à vnas en vna manera, y à otras en otra, aunque lo vno, y lo otro puede

Cancion catorce, y quince. ser en este estado del deipo- chas mansiones que su Maforio espiritual. Mas ponese aqui lo mas que puede fer, porque en ello se comprehenda todo, y siguese la declaracion.

#### DECLARACION DE las dos Canciones.

Ves como esta Palomica del alma andava bolando por los avres de amor fobre las aguas del diluvio de las fatigas, y anlias suyas de amor que ha mostrado hasta aqui, no hallando donde defcanfasse su pie, bien assi como la paloma que bolava fuera del Arca, à este vitimo buelo que avemos dicho estendiò el piadoso Padre Noe la mano de su misericordia, y recogiòla, metiendola en el Arca de su caridad, y amor, y esto fue al riempo que en la Cancion que acabamos de declarar dixo:

Buelvece paloma.

I Es de notar, que assi como en el Arca de Noe, segun dize la divina Elcritura, avia muchas manfio. nes para todas las diferencias de animales, y todos los mãjares que se podian comer, assi el alma en este buelo que que haze à esta divina Arca del pecho de Dios, no folo echa de ver en ella las mu:

Tom.2.

gestad dixo per S. Juan gavia en la cafa de su Padre, mas ve, v conoce aver alli rodos los manjares; esto es, rodas las grandezas que puede gus tar el alma, que son todas las cofas que se contienen en las dos sobrediehas Canciones, fignificadas por aquellos vocablos comunes, las quales en fustancia son las que se si-

Vè el alma, y gusta en estadivina vnion abundancia, y riquezas inestimables, y halla todo el descanso, y recreacion que ella delea, y entiende secretas inteligencias de Dios estrañas, que es otro manjar de los que mejor le faben; y fiente en Dios vn terrible poder, y fuerça, que todo otro poder, y fuerça priva, v gusta alli admirable suavidad, y deleyte de espiritu; halla verdadero lossiego, y luz divina, y gusta altamente de la sabiduria de Dios, que en la armonia de las criaturas,y hechos de Dios reluce. Y sientese llena de bienes, y vacia, y agena de males, y fobre todo entiende, y goza de vna inestimable refeccion de amor, que la confirma en amor; y elta es la sustancia de lo que se contiene en las dos Canciones sobredichas. En las quales dize la Esposa, que

fer Dios todas las cosas al al- ne à saber. ma; v el bien de todas ellas fe. declara la comunicacion de este excesso por la semejança de la bondad de las cofas en las dichas Canciones, fegun, anchas, hermofas, graciofas, de entender, que todo lo que aqui se declara està en Dios. Los valles solitarios temerosos. eminentemente en infinita To Os valles solitarios son manera, ò por mejor dezir, quanto en este caso se vne el alma con Dios, siente ser todas las cosas de Dios en vn simple ser. Segun lo sintiò San Juan, quando dixo: Quod factum est, in ipso vita erat : lo quef ue hecho en el era vida. Y assi no se ha de entender que en lo que aqui se dize que siente el alma, es como ver las cosas en la luz, ò las criaturas en Dios, sino que en aquella possession siente serle todas las cosas Dios. Ni campoco se ha de entender, que por que el alma fiente tan fu-

todas estas cosas es su Ama- bidamente de Dios, en lo que do en si, y lo es para ella, por- vamos diziendo, vea à Dios que en lo que Dios suele cos essencial y claramente, que municar en semejantes ex- no es sino vna fuente, y cocessos, siente el alma, y co- piosa comunicación, y visnoce la verdad de aquel di- lumbre de lo que èl es en si, tho que dixo el Santo Fran- en que siéte el alma este bien cisco; es à saber, Dios mio, y, de las cosas que aora en los todas las cofas, de donde por versos declararemos; convie-

Mi Amadolas montañas:

As montañas tienen alturas, fon abundantes, en cada verso de ellas se ira. floridas, y olorosas. Estas mos declarando. En lo qual se ha tañas es mi Amado para mi:

quietos, amenos, frefcada vna de estas grandezas, cos, vmbrosos, de dulces que se dizen es Dios, y todas, aguas llenos, y en la variedad ellas juntas (on Dios; que por, de sus arboledas, y suave canto de aves, hazen recreacion y delevte al fentido, dan refrigerio, y descanso en su soledad, y silencio. Estos valles es mi Amado para mi.

> its do notar, due alsi Las insulas estrañas.

As infulas estrañas están cenidas con la mar, y allende de los mares muy apartadas, y agenas de la comunicacion de los hombres, y assi en ellas se crian, y nacen cosas muy diferences de las de por acà, de muy estrahas maneras, y de virtudes

nun-

que hazen grande novedad, y admiració à quien las ve. Y assi por las grandes y admirables novedades, y noticias eftrañas, alexadas del conocimiento comun que el alma vè en Dios, le llama infulas estrañas; porque estraño llaman à vno por vna de dos cofas, ò porque se anda retirado de la gente, ò porque es excelente, y particular entre los ber, que de tal manera se vò demas en sus hechos, y obras; el alma embestir del torrente v assi llama à Dios estraño por estas dos cosas ; porque el es toda la estrañez de las iny cofejos fon admirables novedades. Y no es maravilla, ten, y anegan todas sus acque sea estraño à los hombres ciones, y passiones en que que no le han vifto, pues tambien lo es à los fantos Angeles que le ven, pues no le pueden acabar de ver, ni acabaran. Y hasta el vleimo dia del novedades; segun las obras super eam quasi fluuium pacis, que siempre se maravillan, de gloria. Mirad que yo declinamanera que todos le pueden re sobre ella assi como vn rio Hamar Angeles, y hombres infulas estrañas, solo para ti no es estraño, ni tampoco para si - es nuevo.

Los rios fonorofos: Os rios tienen tres propiedades. La primera, que todo lo que encuentran

nunca vistas de los hombres, embitten, y anegan. La segunda, que hinchen todos los baxos, y vacios que hallan delante. La tercera, que tiesnen tal fonido, que todo otro fonido privan, y ocupan. Y porque en esta comunicación del Amado sience el alma en el muy sabrosamente estas. tres propiedades; dize que fu Amado es los rios tonorolos. Quanto à la primera es de ladel espiritu de Dios en este cafo, y con tanta fuerca apoderarse de ella, que la parece fulas nunca viftas, y lus vias vienen fobre ella todos los rics del mando, que embifantes estava, y no por que es cosa de tanta fuerca, es cosa de tormento; porque estos rios fon rios de paz. Segun por Ifaias, el Esposo lo dize, juizio van conociendo tantas diziendo: Ecce ego declinabo de su misericordia, y justicia, & quasi torrentem inundantem 12: de paz, y como vn torrente que và redundando gloria, y assi toda la hinche de paz, y gloria. La segunda propiedad que el alma siente es, que esta divina agua hinche los baxos de su humildad, y llena los vacios de sus apecicos; segun lo dizeSan Lucas, diziena

531

por=

Luc. 1. do: Esurientes impleuit bonis, do dize San Ivan, le vino esta àlos hambrientos hincho de bienes. La tercera propiedad que el alma fience en estos rios de su amado, es sentir vn fonido, y voz espiricual, que es sobre todo sonido, y sobre toda voz, el qual priva, y excede rodo fonido: y en declarar como elto fea, nos avemos de decener vn poco. Esta voz, à este sonoroso de estos rios, que aqui dize el alma, es vn henchimiento can grade, que la hinche, y vn poder tan poderofo, que la posse, que no solo le parecen sonidos de rios fino aun poderofissimos truenos; pero es voz espiritual, vno trae effortos (onidos corporales, ni la pena de ocros fonidos, fino grandeza, y fuerça, y deleite: pero ella es como vna voz, y fenido inmenfo, que hinche al alma de poder. Porque para dar à entender esta espiritual voz, que en la venida del Espiritu Santo se taquam vocem tenitrui magni. hazia en el espiritu de los Apostoles interiormente, se que o yò como voz de muoyò aquel sonido de fuera de aire vehemente; por el qual se denotava el que dentro en si fencian los Apostoles, que era, como dezimos, henchimieneo de poder y fortaleza. Y quando vna vez estava ci Senor Iesvs rogando al Padre en el aprieto, y angustia que recibia de fus enemigos, fegu

voz del cielo interior, confortandole fegun la humanidad, la qual overon de fuera los Iudios à manera de true- Ioan. 12 no: y assi algunos dezian, que 28. era trueno, otros que le avia hablado algun Angel, y eras que por aquella voz de fuera se denotava la fortaleca, y poder que segun la humanidad à lesvs se le dava de dentro. De donde es de saber. que la voz espiritual es el efecto que ella haze. Lo qual quiso dezir David, quando dixo: Ecce dabit voci fue vocem Pfal 67 virtutis, es à saber, mirad que 34. el darà à su voz, voz de virtud. Donde es de saber q Dios es voz infinita, y la voz que dà en el alma, es el efecto que en ella haze. Y esta voz oyò San Iuan en el Apocalipfi,y dize, que la voz que oyò del Cielo: Erattanquam vocem aquarum multarum, & Quiere dezir, que era la voz, chas aguas, y como voz de vn grande trueno. Y por que no le entienda que esta voz, por fer tan grande, erapenofa, y aspera, anade luego diziendo, que esta milma voz era tan suave, que erat citharedorum citharizantium in citharis suis. Que quiere dezir, era como de muchos tañedo.

Ezech. I. 24 ..

res que citarizavan en sus cie redunda en el entendimiento taras. Y Ezequiel dize, que este sonido como de muchas aguas era: Quafi fonus fublimis Dei; es à laber, como fonide del Altissimo Dios. Esto es, que altissima, y suavissimamente en el se comunicava. Elta voz es infinita, porque como deziamos, es el mismo Dios, que se comunica, haziendo voz en el almamas ciñese à cada alma, dandole voz de virtud, segun le quadra limitadamente, y haze gran delevte, y grandeza. al alma. Que por esso dixo la Canti 2. Esposa en los Cantares: Sonet vox tua in auribus meis, vox enim tua dulcis Ouiere dezir, suene tu voz en mis oidos porque es dulce tu voz, Signese el verso:

> El siluo de los avres amorosos. Os cosas dize el alma en el presente verso; es à laber, ayres, v alvo: por los ayres amorolos fe entiende aqui las virtudes, y gracias del Amado, las quales mediante la dicha vnion del Efposo, embisten en el alma, y amorofissimamente se comunican, y tocan en la sustancia de ella mediante la noticia amorola. Y al filvo de estos. ayres llama vna subidissima, y sabrosissima inteligencia de Dios, y de sus virtudes, la qual

del toque que hazen estas virtudes de Dios en la sustancia del alma por medio de fus potencias, y este es el mas subido deleyte que ay en todo lo demàs que gusta el alma. Y para que mejor se ens tienda lo dicho, es de notar. que assi como en el ayre se fienten dos cofas; que fon toque, v silvo, ò sonido, assi en esta comunicación del Esposo se sienten otras dos cosas. que son sentimiento de delevte, v inteligencia. Y assi como el toque del avre se gusta con el sentido del tacto, y el silvo del mismo ayre con el oido: assi tambien el toque de las virtudes de el Amado se siente, y goza con el tacto del alma, que es la sustancia de ella, mediante la voluntad, y la inteligencia de las tales virtudes de Dios fe fiente en el oido del alma. que es en el entendimiento. Y es tambien de saber, que entonces se dize venir el aya re amorofo, quando fabrofamente hiere , satisfaciendo el aperito del que deseava el tal refrigerio, porque entonces se regala, y recrea el sentido del tado; y con este regalo del tacto, siente el oido grande deleyte en el fonido, y filvo del ayre, mucho mas que el tacto en el toque del ayre;

14.

porque el sentido del oido es mas espiritual, o por mejor dezir, allegale mas à lo espiritual que el tacto, y assi el el delevre que caufa es mas espiritual que el que causa el tacto, ni mas, ni menos; porque este toque de Dios satifface grandemente, y regala la sustancia del alma, cumpliendo suavemente su apetito, que era de verse en la tal vnion: llama à la dicha vnio, o toque, ayres amorofos, porque como avemos dicho, amorosa y dulcemente se le comunican las virtudes del Amado en èl, de lo qual fe deriva el entendimiento del filvo de la inteligencia; y llamale filvo, porque afsi como el silvo causado del ayre se entra agudamente en el vafillo del oido, assi esta sutilisfima y delicada inteligencia se entra con admirable sabor, v delevce en lo incimo de la fustancia del alma, que es muy mayor deleyte que todos los demás. La causa es. porque se le dà sustancia entendida, y defnuda de otros accidentes, y fantasmas, la qual le comunica al entendimiento, que llaman los Filofofos paísivo, è paísible; porque passivamente fin el hazer à su modo natural, nada desu parte la recibe, lo qual es el principal acto del alma,

porque es el entendimiento en que consiste, como dizen los Teologos, la vision de Dios, que por fignificar efte filvo la dicha inteligencia fuftancial, pienfan algunos Teo. 2, Ree! logos que viò nuestro Padre 19. 12! Elias à Dios en aquel filvo de ayre delgado que fintiò en el monte à la boca de su cueva: alli le llama la Escritura silvo de ayre delgado, porque de la futil, y delgada comunicacion del espiritu le nacia la inteligencia en el entendimienco. Y aqui le llama el alma filvo de avres amorofos, porque de la amorofa comunicacion de las virtudes de sa Amado le redunda en el entendimiento, y por esso le llama silvo de los ayres amorosos. Este divino silvo, que entra por el oido del alma, no solamente es sustancia, co. mo he dicho, entendida, fino tambien descubrimiento de verdades de la divinidad, y revelacion de secretos suyos ocultos; porque ordinaria. mente todas las vezes que en la Escritura divina se halla alguna comunicació deDios, que se dize entrar por el oido, se halla ser manifestacion de estas verdades desnudas en el encendimiento, ò revelacion de secretos de Dios, las quales fon revelaciones, ò visiones puramente espiri-

rua-

males, que solamente se dan al alma, fin fervicio, y ayuda de los fentidos, y alsi es muy alto, y cierto efto, que se dize comunicar à Dios por el oido. Que por esso para dar à entender San Pablo la alteza 2. Cor. de su revelacion, no dixo: Vide arcana verba, ni menos 22. gustaui arcana verba, fino aucèt homini loqui. Y es como si dixera: Oi palabras fecretas, que al hombre no es licito hablar En lo qual se piensa que viò à Dios tambien como nuestro Padre Elias en el filvo; porque assi como la Fè, como tambien dize el Apostol San Pablo, es por el oido corporal : Ergo Fiaes ex 35.

auditu. Afsi tambien lo que nos dize la Fe, que es la suftancia entendida, es por el oido espiritual. Lo qual diò bien à entender el Profeta Iob, hablando con Dios qua-Tob 42. do se le revelo, diziendo: Auditu auris audini te, nunc autë oculus meus videt te. Quie. re dezir, con el oido de la oreja te oì, y aora te ve mi ojo. En lo qual fe dà claro à entender , que el oirlo con el oido del alma, es verlo con el oido de el entendimiento passivo, que diximos, que por esso no dize oi. tè con el oido de mis orejas, fino de mi oreja, ni te vì con

mis ojos, fino con miojo; que es el entendimiento:luego este oir del alma es veg con el entendimiento, y no se ha de entender que esto que el alma entiende , por que sea sustancia desnuda, cor mo avemos dicho, fealapers fecta, y clara vision como el Cielo: porque aunque es deldiui arcana verba, que non lia, nuda de otros accidentes, no es por esfo clara, fino escura, porque es Contemplacion, la qual es en esta vida, como dize San Dionisio, rayo de tiniebla; y assi podemos dezir, que es vn rayo, y imagen de la vision, por quanto esen el entendimiento, en que confifte la dicha vision. Esta sustancia entendida, que alli llama el alma filvo, es los ojos deseados, que descubriendofelos el Amado, dixo (porque no los podia sufrir el sentie do

Apartalos Amado. Por que me parece viene muy à proposito en eite lugar vna autoridad de lob, que confirma mucha parte de lo que he dicho en este arrobamienco, y despoforio, referirela aqui (aunque nos detengamos vn poco mas) y declarare las partes de ella, que fon à nueltro propofito, y primero la pondre teda en Latin, y luego toda en Romance, y despues decla-

rare

12.

to; v acabado esto, prosiguire

do solet sopor occupare homi-

nes, pauor tenuit me, & tre-

mor, & omnia offa mea per-

territa funt: 6 cum spiritus,

me presente, transiret, in hor-

vuerunt pilicarnis mea stette

quidam, cuius non agno(cebam

vultum, imago coram oculis

meis, & vocem quasi aura le-

nts audini. Y en Romance

quiere dezir: De verdad à mi

se me dixo vna palabra esco.

dida,y como à hurtadillas re-

cibio mi oreja las venas de su

susurro en el horror de la vi-

fion nocturna, quando el fue-

no fuele ocupar à los hom-

bres, ocupome el pavor, y el

temblor, y todos mis hueflos

fe alborotaron: y como el ef-

piriru passasse en mi presen-

cia, encogieronse los pelos de

mi carne:pusole delante vno,

cuyo rostro no conocia, era

imagen delante de mis ojos,

y oi vna voz de ayre delga-

do. En la qual autoridad se

contiene cali todo lo que

avemos dicho aqui, hafta este

rarè brevemente lo q de ella punto de este rapto desde la conviniere à nuestro proposi-Cancion doze, que dize:

la declaració de los verlos de Apartalos Amado. la otra Cancien. Dize, pues, Orque en lo que aqui di-Elifaz Temanites en lob de ze Elifaz Temanites, esta manera: Porrò ad me dique se le dixo vna palabra es-Etum est verbum abscondicum, condida, se significa aquello 6 quali furtiue susceptt auescondido que se le diò al alvis mea venas susurri eius in ma, cuya grandeza no puhorrore visionis nocturna: quadiendo fufrir, dixo:

> Apartalos Amado. TT En dezir que recibio l fu oreja las venas de fu futurro como à hurradillas, es dezir la sustancia desnuda que avemos dicho, que recibe el entendimiento; porque venas aqui denotan fultancia interio, y el fufurro fignifica aquella comunicación, y toque de virtudes, de donde se comunica al entendimiento la dicha sustancia entendida. Y llamale aqui sufurro, por que es muy fuave la tal comunicacion; assicomo alli la llama ayres amorofos el alma, porque amorosamente se comunica; y dize que le recibiò como à hurtadillas; porq assi como lo que se hurca es ageno, assi aquel fecreto era ageno del hombre, hablando naturalmete, porque recibiò lo que no era de su natural, y assi no le era licito recibirle, como tampoco à S. Pablo le era licito poder dezir el suyo.

1/41.24.

16.

Cancion catorce, y quince: el gran descoyuntamiéto de

Per lo qual dixo el orro Profeta dos vezes: Secreium meum mibi , fecretum meum mihi, mi secreto para mi. Y quando dize, en el horror de la vision nocturna, quando fuele el fueño ocupar à los hombres, me ocupò el pavor, y temblor; dà à entenderel temor, y temblor, que naturalmete haze al alma aque lla comunicacion de arrobamiento que deziamos, no podia lufrir el natural en la comunicacion del espiritu de Dios. Porque dà aqui à entender este Profeta, que assi como al tiempo que se van à dormir los hombres, les sue» le oprimir, y atemorizar vna vision que llaman pesadilla, cogidas las carnes como la qual les acaece entre el fueño, y la vigilia, que es en aquel punto que comiença el fueño: assi al ciempo de este traspasso espiritual entre el fueño de la ignorancia natural, y la vigilia del conocimiento sobrenatural, que es al principio del arrobamienta, è extali, les haze temor, y vilion, aunque es altisima, temblor la vision espiritual, que entonces se les comunica. Y añade mas, diziendo, que todos sus huessos se assobraron, ò alborotaron, que quiere tanto dezir, como si dixera, se conmovieron y desencaxaron de sus lugares; en lo qual se d'aentender

qual dà bien à entender Daniel, quando viò al Angel, diziendo: Domine in visione tua Dan, fo diffolute sunt compages mee. 16. Señor, en tu vision las juntas de mis huessos se han abierto. Y en lo que dize luego que es, y como el espiritu pala fasse en mi presencia, es à sa: ber, haziendo pastar al mio de sus limites, y vias nacurales, por el arrobamiento que avemos dicho, encogieronse las pieles de mi carne. Dà à entender lo que avemos dicho del cuerpo, que en elle traspasso se queda elado, y en. muerto. Y luego le sigue: Estuvo vno, cuyo rostro no conocia, era imagen delante de mis ojos. Este que dize que estuvo, era Dios, que se comunicava en la manera die cha, y dize que no conocia fu rostro, para dar à entender, que en la tal comunicacion

no se conoce, ni ve el rostro

y essencia de Dios. Pero di-

ze, que era imagen delante

fus ojes; porque como ave-

mos dicho, aquella inteligen-

cia de palabra escondida era

altissima, como imagen y

rostro de Dios. Mas no se en-

tiende que es ver esfencial-

men-

huestos, que avemos dicho

padecerse à este tiempo. Lo

cluve, diziedo: Y oi vna voz de ayre delicado, en que se entiende el filvo de los ayres amorofos, que dize aqui el alma que es su Amado. Y no se ha de entender, que siempre acaecen estas visitas con eftos temores, y detrimentos naturales, que como queda dicho, es à los que comiene çan à entrar en estado de iluminacion, y perfeccion; y en este genero de comunicació, porque en otros, antes acaece con gran fuavidad. Siguefe la declaracion.

La noche soffegada. N este sueño espiritual que el alma tiene en el pecho de su Amado, possee, y gusta todo el sossiego y desa canfo, y quietud de la pacifica noche, y recibe juntamence en Dios yn abital y efcura inteligencia divina. Y por esso dize, que su Amado es para ella.

La noche soffegada. En par de los Leuantes del Aurova.

Ero esta noche sossegada dize, que es, no de manera que sea como eseura noche, fino como la noche junto va alos levantes de la manana. Porque elle sossiego y quietud en Dios, no le es al

mente à Dios. Y luego con- alma del todo escuro; como escura noche, sino sossiego, y quiecud en luz divina, en conocimiento de Dios nuevo, en que el espiritu suavissimamence quieto es levantado à luz divina. Y llama bien propiamente aqui à efta luz divina levantes de la Aurora, que quiere dezir, la mañana: porque assi como los levantes de la manana despiden la escuridad de la noche, y descubren la luz del dia, assi este espiritu sossegado, v quieco en Dios, es levantado de la tiniebla del conocimiento natural à la luz macutinal del conocimiento for brenatural de Dios, no claro, fino como dicho es, escuro como noche en par de los levantes del Aurora: porque assi como la noche en par de los levantes, ni del todo es noche, ni del todo es dia, fino como dizen, entre dos luzes, assi estasoledad, y losfiego divino, ni con toda claridad es informado de la luz divina, ni dexa de participar algo de ella. En este solo fiego se ve el entendimiento levantado con estraña novedad fobre todo natural entender à la divina luz : bien assi como el que despues de vn largo fueño abre los ojos à la luz que no esperava. Este conocimiento entiedo quifo

dar a entender David, quan-Pf.101. do Vigilani, & factus fum, fiout paffer solitarius in tecto. Que quiere dezir : Recorde, y fui hecho semejante al paiaro folitario en el tejado, como si dixera: Abri los ojos de mi entendimiento, y halleme sobre todas las inteligencias naturales, folitario fin ellas en el rejado, que es fobre todas las cofas de abaxo; y dize aqui que fue hecho femejante al pajaro folitario, porque en esta manera de contemplacion tiene el espiritu las propiedades de este pajaro, las quales son sinco. La primera, que ordinariamente fe pone en lo mas alto, y assi el espiritu en este passo se pone en altissima Contemplacion. La seganda, que siempre tiene puesto buelto el pico azia donde viene el ayre; y assi el espiritu aqui buelve el pico del afecto azia donde viene espiritu de amor, que es Dios. La tercera es, que ordinariamente està solo, y no confiente otra ave alguna junto à si, sino que en senrandofe junto alguna, luego le va; y alsi el cipiritu en esta Contemplacion està en soledad de todas las cofas, desnudo de todas ellas, ni confiente en fi otracofa que soledad en Dios. La quarta propiedad es, que canta muy -OH TORL 2.

fuavemente; y lo mismo haze à Dios el espiritu à este tiempo, porque las alabanças que haze à Dios son de sua vissimo amor, sabrosissimas para fi, y preciofisimas para Dios La quinta es, que no es de algun determinado colors y alsi el espiritu perfecto, que no solo en este excesso no tiene algun color de afecto sensual, y amor propio; mas ni aun particular consideracion en lo inferior, ni à vea zes en lo superior, ni pedra dezir de ello modo, ni mane, ra,porque es abismo de noticia de Dios la que possee, sea gun se ha dicho.

La musica callada; N aquel folsiego, y fie lencio de la noche y a dicha,y en aquella noticia de la luz divina echa de ver el alma vna admirable conveniencia, y disposicion de la Sabiduria de Dios, en las diferencias de todas fus criaturas, y obras; todas ellas, y cada vna de ellas dotadas co cierta correspondencia à Dios, en que cada vna en fu maneradà su voz de lo que en ella es de Dios, de suerte que le parece vna armonia de mufica fuavissima, que sobrepuja todos los faraos, y meledias del mundo. Y llama à esta mufica callada, porque como

avc.

494

fosfegada y quiera, sin ruido de vozes, y afsi fe goza en ella la fuavidad de la mufica, y la quietud del filencio, Y assi dize, que su Amado es. esta musica callada, porque en el se conoce, y gusta esta armoniade musica espiritual, y no folo esso, sino que tame. bien esp rologo magle ensit

La Coledad Conora.

O qual es casi lo mismo que la musica callada, porque aunque aquella mufica es callada, quanto à los fentidos, y potencias naturales, es soledad muy sonora para las potencias espirituales; porque estando ellas solas, y vacias de todas las formas, v aprehensiones naturales, pueden recibir bien el fonido espiritual sonorosissimamente en el espiritu de la excelencia de Dios en si, y en fus criaturas, fegun aquello que diximos arriba aver vif- continet omnia, scientiam bato San luan en espiritu en el Apocalipfi; conviene à faber, voz de muchos citaredos que citarizavan en sus citaras, lo qual fue en espiriru, y no de citaras materiales, fino cierto conocimiento de las alaban. ças de los bienaventurados, que cada vno en su manera de gloria haze à Dios continuamente, lo qual es como

avemos dicho, es inteligécia musica; porque assi como caz da vno possee diferentemen? te sus dones, assi cada vno canta fu alabança diferentemente, y todos en vna concordancia de amor, bien afsi como mufica. A este mismo modo echa de ver el alma en aquella fabiduria fossegada en todas las criaturas, no folo superiores, sino tambien inferiores, fegun lo que ellas tienen en sicada vno recibido de Dios, dar cada vna su voz de testimonio de lo que es Dios, y ve que cada vna en fu manera engrandece à Dios, teniendo en sì à Dios, segun su capacidad; vassi todas estas vozes hazen vna voz de mulica de grandeza de Dios, y fabidu: ria, y ciencia admirable. Y esto es lo que quiso dezir el Espiritu Santo en el libro de la Sabiduria, quando dize: Spiritus Domini repleuit or- Sap. & bem terrarum, & boc quod 7. bet vocis. Quiere dezir : El Espiritu del Señor lleno la redondez de las tierras, y este mundo, que contiene todas las cofas que el hizo, tiene ciencia de voz, que es la foledad fonora que dezimos conocer el alma, que es el testimonio que de Dios todas ellas dan en fi. Y por quanto el alma recibe esta so-

no-

nora mufica, no fin foledad, y agenacion de todas las cofas exteriores, la llama la mufica callada, y la foledad fonora. La qual dize que es su Amado, y mas.

La cena, que recrea, y ena-

A cena à los amados haze recreacion, hartura, y amor. Y porque esto causa el Amado al alma en esta suave comunicacion, le llama ella aqui la cena que racrea, y enamora; es de faber, que en la Escritura divina efte nombre Cena fe entiende por la vision divina: porque assi como la cena es remate del trabajo del dia, y principio del descanso de la noche; assiesta noticia que avemos dicho toffegada, le haze sentir al alma cierto fin de males , y possession de bienes, en que se enamora de Dios mas de lo que antes eftava, y por eflo le es èl à ella la cena que recrea en ferle fin de los males, y la enamo-

ra en ferle à ella possesfion de todos los oros s systra bienespiaoaisb



Lel Tom.2.

# CANCION XVI

Nuestro lecho florido Decuevas de Leones entacados En purpura tenido. De paz edificado, De mitescudos de oro coronado!

# DECLARACION:

N las dos Canciones paffadas ha cantado la Esposa las gracias, y grandezas de su Amado, ven esta canta el feliz y alto estado en que le ve puelta, y la seguridad de el, y las riquezas de dones, y virtudes con que se ve dotada, y arreada en el talamo de la vnion de su Espolo, porque dize estar ya ella en vno con el Amado, y tener las virtudes fuertes, y la caridad en perfeccion, y paz cumplida, y toda ella enriquecida, y hermofeada con dones, y hermofura, fegun fe puede en esta vida posseer y gozar. Y assi dize:

Nuestra lecho storido.

I Ste lecho florido es el pecho, y amor del Amado, en que el alma hecha els pola està ya vnida, el qual està ya florido paraella, por razon de la vnion, y junta noz aballo \*\* \* brost navans que està ya hecha entre los la co se de la virrir en dos, mediante la qual se le €0-

496 comunican à ella las virtudes, gracias, y dones de el Amado. Con los quales està ella tan hermofeada, y rica, y llena de delevres, que la parece estar en vn lecho de variedad de suaves Aores, que con su toque delevta, y con fu olor recrean; por lo qual. " llama ella à esta vnion de amor lecho florido. Assi se llama en los Cantares la Efposa, diziendo al Esposo: Le-Can. I. Hulus noster floridus ; esto es, nuestro lecho florido: y llamale nueftro, porque vnas: milmas virtudes, y vn mila. mo amor; conviene à faber, del Amado son ya de entrambos, y vn mismo deleyte elude entrambos. Segun aquello que dize el Espiritu Sanco en los Proverbios; es. Prou. 8. à laber : Delitie me e effe cum filis hominum; es à laber, mis delevession con los hijos de los hombres. Llamale cambien florido, porque en este, estado están ya las virtudes en el alma perfectas, y pueltas en exercicio de obras perfectas, y heroycas, lo qual aun no avia podia (er, hasta que el lecho estuviesse florido en perfecta vnion

10.

21.

con Dios. Y por cho dize:

\*\*\* The state of t uc chia va necha entre les don, mediante la qual le le

1-03

Le enevas de Leones enlacados. Tor la fortileza, y lacris monia del Leon compara aqui à las virtudes que ya postee el alma en este estado à las cuevas de los leones, las quales estàn muy leguras, y amparadas de todos los demàs animales; porque temiendo ellos la fortaleza, y offadia del leon que està detro, no folo no fe atreven à entrar, mas ni aun junto a ellas offan parar; afsi cada vna de las virtudes, quando ya las possee el alma en perfeccion, es como vna cueva deleon, en la qual mora, y assiste el Esposo fuerte como leon, vnido con el alma en aquella virtud, y en cada vna de las demàs virtudes, y la misma alma vnida con el en estas mismas virtudes, està como vn fuerte leon, porque alli recibe las propiedades del Amado, y en este caso està el alma can amparada, y fuerte en cada virtud, y con todas ellas juntas en esta vnion de Dios, que es el lecho florido, que no solo el demonio no se atreve à acometer à la tal alma, mas ni aun offa parecer delante de ella, por el gran temor que ha de ella, viendola tan engrandecida, y offada con las virtudes perfectas en el

a ma T lea

transformacion de amor, tanto la teme como al mitmo Dios, y no la offa ni aun mirar; teme mucho el demonio al alma que tiene perfeccion, està este lecho del alma enlaçado de estas virtudes; porque en este estado detal manera effan travadas entre fi, y forralecidas vnas con otras, y vnidas en vna acabada perfeccion del alma, que no queda parte, no folo para que el demonio pueda entrar, mas tambien està amparada para que ninguas cota del mundo alta, ni baxa la pueda inquietar, ni molestar, ni mo-Ver; porque estando va libre de toda molestia de las pastiones naturales, y agena, y defnuda de la tormeta, y variedad de las cosas temporales, goza como en seguro de la participacion de Dios. Esto es lo que deseava la Esposa en Cant. 8. los Cantares, diziendo: Quis det te mit i fratrem meum (ugentem vbera matris mea, vt inveniam te folum foris, & de of culer 1e, or iam me nemo defpiciai? Quiere dezir: Quien te me diesse, hermano mio, que mamafles los pechos de mi Madre, de manera que te halle yo tolo à fuera, y te bele yoà ti, y no me desprecie ya madie? Efte befoes la vnion Tom.Z.

lecho del Amado; porque el- de que vamos hablando, en tando ella vnida con Dios en la qual en cierta manera fe iguala el alma con Dios pos amor. Que por esso desca ella, diziendo : Que quien le darà al Amado que sea (m hermano, lo qual fignifica, haze cierra manera de iguala dad, y que mame en los pechos de su Madre, que es cofumirle todas las imperfecciones, y apetitos de su naruraleza, que tiene de fu madre Eva, y le halle solo à fueras esto es, se vna con el solo, à fuera de todas las colas desnuda, segun la voluntad, v apetiro de todas ellas, y aísi no la despreciarà nadie; es à saber, no se le atreverà ni mudo, ni carne, ni el demonio: porque estando el alma libre. y purgada de todas estas cofas,y vnida con Dios, ninguna de ellas la puede enojar. De aqui es, que el alma goza va en este estado de vna ordi. naria fuavidad, y tra juilidad. que casi nunca se le pierde, ni le talta. Pero allende de esta ordinaria facisfaccion, y paz. de tal manera fuelen abrirle en el alma, y darie olor de fi las fi res de virtudes de este huerto que dezimos, que le parece al alma, y aisi es citar liena de deleytes de Dios; y dixe que fuelen abrirle las flores de virtudes que ellan en el alma, porque aunque

el alma effellena de virtudes conocimiento loffegado y la en perfeccion, no fiempre las està en acto gozando el alma (aunque como he dicho de la poz, y tranquilidad que le caufan fi goza ordinariamente) porque podemos dezir, que estàn en el alma en esta vida, como flores en cogollo cerradas en el huerto: las quales algunas vezes es cofa admirable ver abrirfe todas, causandolo el Espiritu Santo, y dar de si admirable olor, y fragrancia en mucha variedad; porque acaecerà que vea el alma en fi las flores de las motañas, que arriba diximos, que son la abundancia, y grandeza, y hermofura de Dios, y en estas entretegidos los lirios de los valles nemerofos, que fon descanso, refrigerio, y amparo, y luego alli entrepuestas las rosas olorofas de las Infulas offranas. que deziamos (er las eltrañas noticias de Dios, y tambien en vestirla el olor de las acucenas de los rios fonorolos, que deziamos era la grandeza de Dios, que hinche toda el alma, y entretegido alli, y enlaçado el delicado olor del jazmin del silvo de los ayres amorosos, de que tambien diximos gozava el alma en este estado; y ni mas, ni menos todas las otras virtudes, y dones que deziamos del

callada musica, y soledad sonora, y la fabrofa, y amorofa cena. Y es de tal manera el gozar, y fentir estas flores juntas algunas vezes el alma, que puede con harra verdad

Nuestro lecho florido, De cuenas de leones enlacado: I chosa el alma que en esta vida mereciere gultar alguna vez el olor de estas flores divinas. Y dize, que este lecho està tambien

En purpura teñido. Or la purpura es denotada la caridad en la divina Escritura, y de ella se visten, y sirven los Reves Dize el alma, que este lecho florido està teñido en purpura; porque todas las virtudes, riquezas, y bienes de el fe fulrentan, y florecen, y fe goza solo en la caridad, y amor del Rey del Cielo, fin el qual amor no podria el alma gozar de este lecho, y de sus flores. Y assi todas estas vietudes estàn en el alma como tenidas en amor de Dios, como en sugeto en que bien se confervan, y estàn como bañadas en amor, porque todas,y cada vna de ellas eftan fiempre enamorando al alma de Dios, y en todas las cosas,

y obras la mueven con amor defenta, como fuertes escupurpura tenido. Y dize, que cambien està

De paz edificado. Ada vna de las virtudes de sayo es pacifica, manfa, y fuerce; y por el configuiente, en el alma que las possee, hazen estos tres efectos; conviene à faber, paz, mansedumbre, y fortaleza. Y porque este lecho està florido, y compuelto de flores de virtudes, como avemos dicho, y todas ellas fon pacificas, manfas, y fuertes: De Eturnos. aqui es, que esta de paz edificado, y el alma pacifica, manfa, y fuerce, que son tres propiedades, donde no puede Azaga de tu buella combatir guerra alguna, ni de mundo, ni de demonio, ni de carne, y tienen las virtudes al alma tan pacifica, y fegura, que le parece estar toda ella edificada de paz : y dize mas, que està tambien este lecho

De mil escudos de ero cerenado. A Las virtudes, y dones del alma llama escudos, de los quales dize que està coronado el lecho del deleyte del alma; porque no folo las virtudes, y dones sirven al que las gano de corona, y premio, mas rambien de Tom.z.

à mas amor, esso es estar en dos contra los vicios, que co ellas venciò, y por esso està el lecho florido coronado de ellas en premio, y defendido como con amparo de escua do. Y dize que son de oro, para denotar el valor grande de las virtudes. Son las virtudes corona, y defensa : esto mismo dixo en los Cantares la Esposa por otras palabras, diziendo : En lectulum Salo- Cant. 3. monis sexaginta fortes am. 7. blunt ex fortissimis Israel. vniusci iusque ensis super femur suum propter timores no-

# CANCION XVIL

Las jovenes discurren al caz mino Al toque de centella Al adovado vino, Emissiones de balsamo dinino:

## DECLARACION:

Nesta Cancion alaba la Esposa al Amado de tres mercedes que de èl reciben las almas devotas, co las quales se animan mas, y levang tan à amor de Dios, las quales por experimentarlas ella en este estado, haze aqui de ellas mencion. La primera dize, que es la fuavidad que de

fi les dà, la qual es tan eficaz, que las haze caminar muy apriessa al camino de la perfeccion. La segunda es vna visita de amor con que subiraméte las inflama en amor. La rercera es abundancia de caridad que en ellas infunde, con que de tal manera las embriaga, que las haze levantar el espiricu, assi con esta embriaguez, como con la vifita de amor à embiar alabanças à Dios, y afectos labrosos de amor, y assi dize:

Azaga de tu buella.

A huella es rastro de aquel cuya es la huella, por la qual se và rastreando, y buscando el que la hizo. La suavidad, y noticia que dà Dios de si al alma que le bulca, es raitro, y huella por donde se và conociendo, v buscado à Dios. Por esso dize aqui el alma al Verbo su Espolo:

Azaga de tu huella.

L' Sto es , tràs el rastro de luavidad que de ti les imprimes, y infundes, y olor que de ti derramas.

Las jovenes discurre al camino E Sà saber, las almas de-votas con fuerças de juventud, recibidas de la sua. vidad de tu huella, discurren; esto es, corren por muchas

parces, y de muchas maneras (que esto quiere dezir discutrir cada vna por la parte, y suerce que Dios la dà de espiritu, vestado, con muchas diferencias de exercicios, y obras espirituales, al camino de la vida eterna, que es la perfeccion Evangelica, por la qual encuentran con el Amado en vnion de amor despues de la desnudez de espiritu, y de todas las cosas. Etta suavidad, y rastro que Dios dexa de si en el alma, grandemére la aligera, y haze correr tràs de èl, porque entonces el alma muy poco, ò nada es lo que trabaja de lu parte para andar este camino; antes es movida, y atraida de esta divina huella de Dios, no solo à que salga, sino à que corra de muchas maneras, como avemos dicho. al camino. Que por esso la Esposa en los Cantares pidiò al Esposo esta divina atraccion, diziendo : Traheme poft te, Cant. S. curremus in odorem anguento. 4. tras de ti, y correremos al olor de tus vnguentos. Y defpues que le diò efte divino olor por la infusion, o efusion de èl en su alma, dize poco antes: Ideò adole/centula dile. Ibi demi xerunt te, curremus in odorem unquentorum tuorum. Por esto los jovenes te amaron, y pi-

den con anfias las llaves tràs la abraso y entonces co gran talte mi coraçon.

Al toque de centella, Adovado vino, Emissiones de balsamo divino. nieros avemos declarado, que las almas azaga de la huella discurren al camino con exercicios, y obras extema el exercicio que interiormente estas almas hazen con la volútad, movidas por otras dos mercedes, y visitas interiores que el Amado les haze, à las quales llama aqui toque de centella, y adovado vino, y al exercicio interior de la voluntad (que refulta, y se causa de estas dos visitas) llama emissiones de balsamo divino. Quanto à lo primero es de laber, q este toque de centella que aqui dize, es vn toque surilissimo que el Amado haze al alma à vezes, aun quando ella està mas descuidada, de manera que la enciende el coraçó en fuego de amor, que no parece fino vna centella de fuego que faltò, y

ti, para que corran en tu fe- presteza, como quien de suguimiento. Y David dize: bito recuerda enciendele la Viam mandatorum tuorum cu- voluntad en amar, y defear, y Pf. 118, curri, cum dilatafti cor meum. alabar, y agradecer, y renun-El camino de tus manda- ciar, y estimar, y rogar à Dios mientos corri, quando dila- con sabor de amor, à las quales cosas llama emissiones de balfamo divino que responde al toque de centella, falida de el divino amor que pegò la centella, que es el balíamo di-N los dos verfillos pri- vino, que conforta, y fana al alma con su olor, y sustancia, De este divino coque dize la Esposa en los Catares de esta manera : Dilectus meus mifit Cant. 40 versillos dà à entender el al- wenter meus intremuit ad tachum eius. Quiere dezir : Mi Amado pulo su mano por la manera, y mi vientre le estres meciò à su tocamiento. El tocamiento del Amado es el toque de amor q'aqui dezimos que haze al almas la mano, es la merced que en ella le haze: la manera por donde entrò esta mano, esta manera, modo, y grado de perfeccion que tiene el alma; porque al modo de esto suele ses el toque en mas, ò en menos, y en vna manera, o en otra de calidad espiritual del alma. El vientre suyo, que dize se estrameciò, es la voluntad en que se haze el dicho toque; y el estremecerse, es levantarle en ella, Los apetitos,

y afectos à Dios, de descar, amar, v alabar, v los demás que avemos dicho, que son las emissiones de balsamo que de effe roque redundan, segun deziamos:

Al adouado vino. E Ste adovado vino es otra merced muy mayor, que Dios algunas vezes haze à las almas aprovechadas en que las embriaga en el Espiritu Santo con vn vino de amor, suave, sabroso, y elforçoso, por lo qual le llama vino adovado; porque assi como el vino adovado està cocido con muchas, y diverlas especias olorolas, y esforgofas, afsi efte amor, que es el que Dios dà à los ya perfectos, està ya cocido, y assentado en sus almas, y adovado con las virtudes, que va el alma tiene ganadas; el qual co estas preciosas especias adovado, tal esfuerço, y abundancia de suave embriaguez pone en el alma en las visitas que Dios la haze, que con grande eficacia, y fuerça la haze embiar à Dios aquellas emilsiones, è embriagamietos de alabar, amar, y reverenciar, que a jui dezimos, y esto con admirables deseos de hazer, y padecer por el. Y

es de laber, que esta merced

de la fuave embriaguez no

passa can presto como la cent tella, porq es mas de assiento; porque la centella toca, y passa, mas dura algo su efecto, y algunas vezes harro: mas el vino adovado fuele durar ello, y su escato harto tiempo; lo qual es, como digo, fuave amor en el alma, y algunas vezes vn dia, ò dos dias, otras hartos dias, aunque no fiempre en vn grado. de intencion, porque afloja, y crece, fin estar en mano del alma , porque algunas vezes sin hazer nada de su parre, fiente el alma en la intima sustancia irse suavemere embriagandofu espiritu, y inflamando de este divino vino. legun aquello que dize David , diziendo : Concaluit cor meum intra me, & in media. 38.4. tione mea exardescet ionis. Que quiere dezir : Mi cora con se calento dentro de mi, y en mi meditacion le encenderà fuego. Las emissiones de esta embriaguez de amor duran todo el tiempo que ella dura algunas vezes, porque otras, aunque la ay en el alma, es sin las dichas emissiones,y fon mas, y menos intenías quando las ay, quanto es mas, y menes intensala embriaguez: mas las em siones, ò efectos de la centella ordinariamente duran mas que ella, ante ella

encendidos que los de la embriaquez; porque à vezes esta divina centella dexa al alma abrafandofe, y quemandofe en amor. Y porque avemos hablado del vino cocido, lerà bueno aqui notar brevemente la diferencia que ay entre el vino cocido, que llaman anejo, y vino nuevo, que ferà la misma que ay entrelos viejos, y nuevos amadores, y fervirà para vn poco de doctrina para los espirituales El vino nuevo no tiene dixerida la hez,ni affentada,y assi hierve por de fuera, y no se puede saber la bondad de el, y valor, hasta que aya bien dixerido la hez, y furia de ella, porq halta entonces està en mucha contingencia de malear : tiene el sabor grueffo, y aspero, y bever mucho de ello estraga el sugeto, tiene la fuerça muy en la hez; el vino añejo tiene ya dixerida la hez, y affentada, y assi ya no tiene aquellos hervores de nuevo por de fuera, echafe ya de ver la bondad del vino, y està ya muy leguro de malear, porque le le acabaron ya aquellos hervores, y furias de la hez que le podian estragar, y assi el vino bien cocido por maravilla malea, y se pierde, tiene el sabo- suave, y la fuerça en la

los dexa en el alma, y fon mas futtancia del vino ya en el gusto, y assi la bevida de èl haze buena disposicion, y da fuerça al sugero. Los nuevos amadores fon comparados al vino nuevo (estos son los que comiençan à servir à Dios) porque traen los fervores de el vino del amor muy por de fuera en el sentido, porque aun no han dixerido la hez: del fentido flaco, y imperfec. to, y tiené la fuerça del amoren el sabor de el; porque à estos ordinariamente les dà la fuerça para obrar el fabor fensitivo, y por el se mueven, y assi no ay que fiar de este amor hasta que se acabenaquellos hervores, y guftos gruessos de fentido. Porque: alsi como estos hervores, y calor de sentido le pueden inclinar à bueno, y perfecto amor, y servirle de buen medio para el, dixeriendose la hez de su imperfeccion, assi tambien es muy facil en estos principios, y novedad de guftos falcar el vino del amor, y perderfe quando falta el hervor, y labor de nuevo; y estos. nuevos amadores fiembretraen anfias, y fatigas de amor fenficivas, à los quales convienen templar la bevida; porque si obran mucho, fegun la furia dei vino, estragarfeha el natural. Estas anfias, y farigas de amor es el

£3.

labor del vino nuevo, que dezimos fer alpero, y gruello, y no luavizado aun en la acabada coccion quando se acaban essansias de amor, como lucgo diremos. Esta misma comparación pone el Sabio en el Eclefiastico, dizien-Accles.9 do: Vinum nouum amicus novus veterascet, & cum suauituse vines illud. Quiere dezir: El amigo nuevo es como el vino nuevo, anejarleha, y beverasio con fuavidad. Por tanto los vicios amadores (que fon ya los exercitados, y probados en el servicio del Esposo) son como el vino añejo ya cocida la hez, que no tiené aquellos hervores tentitivos, ni aquellas furias, y fuegos hervorotos de fuera, fi no gustan la suavidad del vino en sustancia ya cocido, y assentado alià dentro en el alma; no va en aquel labor de sentido como los nuevos, fino en fustancia, y labor de espiritu, y verdad de obra, y no mitan en effos fabores, ni hervores fenfitivos, ni los quieren gultar, porque quien ties ne el assento del guito en el fentido, tambien muchas wezes de necessidad han de gener penas, y disguttos en cl sentido. Y por que estos amantes viejos no tienen la fanyidad radicalmente en el

Declaracion de la fentido, no traen ya anfias, # penas de amor en el fencido, y alma; y assi estos amigos vicjos por maravilla faltan à Dios, porque estàn ya sobre lo que los avia de hazer taltar, que es sobre el tentido inferior, y tienen el vino de amor, no folo ya cocido, y purgado de hez, mas aun adovado con las especias que deziamos de virtudes perfectas, que no le dexan malear como al nuevo. Por esfo dize el Eclesiastico : Amicam Eccles . antiquum ne desferas, nouus 14. enim non erit simitts illi, quiere dezir : No dexes al amigo viejo, porque el nuevo no lerà lemejante à el. En elle vino, pues, de amor ya probado, y adovado del alma, haze el Amado la divina embriaguez, que avemos dicho, la qual haze embiar à Dios las dichas emissiones; y assi el fentido de los tres verfillos es el figuiente : Al toque de centella, con que recuerdas mi alma, T al adovado vino, con que amorotamente la embriagas, ella te embia las Emilsiones, que ion los movimiencos, y actos de

amor que en cla caulas.

-DI(S) 1030

CANCION XVIII

En la interior bodeoa De mi amado beui, y quando i (alia) toms aved be Por toda aquesta vega, Ya cofa no fabia,

DECLARACION.

Centa el alma en esta Cancion la soberana merced que Dios la hizo en recogerla en lo intimo de su amor, que es la vnio, ò transformacion de amor en Dios; y dize dos efectos que de alli faco, que son olvido, y negacion de todas las cotas del mundo, y mortificacion de todos sus apetitos, y gustos.

En la interior bodega. bodega, y declarar lo que aqui quiere dar à entender el alma, era menelter, que el Espiritu Santo tomasse la mano, y moviesse la pluma. Esta bodega que aqui dize el alma, es el vicimo, y mas estrecho grado de amor en que el alma puede fituarfe en esta vida, que por esso la llama interior bodega, es à faber, la mas interior. De donde le figue, que ay otras

no tan interioras, que fon los grados de amor, por donde fe sube hasta este vicimo Y podemos dezir, que estos grados, ò bodegas de amor fon fiete ; los quales fe vienen à tener todos, quando le tienen los fiete dones del Espiritu Santo en perfeccion en la manera que es capaz de recibirlos el alma; y assi quando el alma llega à tener en perfeccion el elpiritu de temor, tiene ya en perfeccion el espiritu del amor, por quanto aquel temor, que es el vitimo de los fiete dones, es filial; el temor perfeeto de hijo sale de amor perfecto de padre. Y assi quando la Eleritura divina quiere: llamar à vno perfecto en caridad, le llama temeroso de Dios: De donde profetizando líaias de la perfeccion de Christo, dixo : Replebit eum Ifai. 10 Ara dezir algo de esta spiritus timoris Demini, que 3. quiere dezit : Henchirleha el espiritu de temor del Señor. Y tambien San Lucas al fanto Simeon, llama Timorato, timoratus, y assi de otros muchos. Es de faber que muchas almas llegan, y entran en las primeras bodegas, cada vna fegun la perfeccion de amor que tiene: mas à esta vitima, y mas interior pocas llegan

Tel ganado perdi que antes seonia.

diziendo: Erat vir inftus, & Lucas

en esta vida, porque en ella

CANE

es ya hecha la vnion perfecra con Dios, quellaman matrimonio espiritual, del qual hablaya el alma en este lugar, y lo que Dios comunica al alma, en esta estrecha junta casi es indecible, y apenas fe puede dezir algo, assi como del mesmo Dios no se puede dezir algo que sea como el : porq el mismo Dios es el que se le comunica con admirable gloria de transformacion de ella en el eltando femos aora, la vidriera con el rayo del Sol, è el carbon con el fuego, ò la luz de las estrellas con la del Sol, no empero tan effencial, y acabadamente como en la otra vida. Y alsi para dar à entender el aima lo que en aquella bodega de vnion recibe de Dios, no dize otra cofa, ni entiendo la podia dezir mas propia, para dezir algo de ello, que dezir el verso siguie. IC.

De mi Amado beut

Orque assi como la bevida se difunde, y derrama por todos los miembros, y venas del cuerpo; aísi (e difunde ella comunicacion de Dios substancialmente en toda el alma, o por mejor dezir, el alma mas fe tranfformaen Dios, segun la qual transformacion bove clalma

de su Dios, segun la sustancia de ella, y segun sus potencias espirituales: porque segun el entendimiento beve fabiduria, y ciencia: y fegun la voluntad beve amor suavissis mo:y fegun la memoria beve recreacion, y deleyte en recordacion, y fentimiento de gloria. Quanto à lo primero, que el alma recibe, y beve delevte sustacialmente, dizelo ella en los Canticos, en efta manera: Anima mealique ambos en vno; como si dixet- facta est, vt sponfus loquius est. Etto es, mi alma se regalò luego que hablò el Esposo. El hablar del esposo, es aqui comunicarse al alma, y que el entendimiento beva fabiduria, en el mismo libro lo dize la Esposa, adonde deseando ella llegar à este beso de vnion:y pidiendolo alEsposo, dixo: Ibe me docebis, & daboti- Cant. 8. bi poculum ex vino condito, esto 2. es, alli me enfeñaras, es à faber, sabiduria, y ciencia en amor, y yo te darè à ti vna bevida de vino adobada, conviene saber, mi amor adobado conel tuyo, esto es, transformado en el tuyo. Quanto à lo tercero, que es, que la vo. luntad beva alli amor, dizelo tambien la Esposa en el dicho libro de los Cantares, diziendo: Introduxit me Rex Cant.2. in cellam vinariam, ordinauit 4. in me charitatem, quiere de-

ZIE:

zir: Metiòme dentro de la dimiento acerca de Dios; de el entendimiento, hase impossible amar, si no se enama: mas por via fobrenatural bien puede Dios infundir amor, y aumentarle fin infundir, ni aumentar distinta inteligencia, como en la autoridad dicha se dà à entender; y esto experimentado està de muchos espirituales, los quales muchas vezes se ven arder en amor de Dios, sin tener mas distinta inteligencia; que antes pueden entender poco, y amar mucho, y pueden entender mucho, y amar poco; antes ordinariamente aque. llos espirituales, que no cie-

nen muy aventajado enten-

bodega secreta, y ordend en suelen aventajarie en la vomi caridad, que es tanto co- luntad . Y bastales la Fè inmo dezir, diòme à bever fusa por ciencia de entenamor metida dentro en su- dimiento, mediante la qual amor, ò mas claramente ha- les infunde Dios caridad, v blando con propiedad, or- se la auméta, y el acto della, dend en mi su caridad, aco- que es amar, mas aunque no modado, y apropiando à mi se le aumente la noticia, co-. fu mesma caridad, lo qual mo avemos dicho, yassipues es bever el alma de su Ama- de la Voluntad bever amora do su mesmo amor, in- sin que el Entendimientobefundiendosele su Amado. va de nuevo inteligencia; Donde es de saber, acerca aunque en el caso que vade lo que algunos dizen, que mos hablando, en que dize no puede amar la voluntad, el alma, q beviò de su Amafino lo que primero entien- do , por quanto es vnion en la interior bodega, la de entender naturalmente; qual es segun las tres Potenpor que por via natural es cias del alma, como avemos dicho, todas ellas beven junetiende primero lo que se tamente. Y quato à lo quarto, segun la Memoria beva: alli el alma de su Amado, està claro, pues està ilustrado con la luz del Entendimiento en recordacion de: los bienes que està posseven do, y gozando en la vnion: de su Amado. Esta divina bevida tanto endiola, y' levanta al alma, y la embeve. en Dios, que

Quando Salia.

Sà laber, que acabada esta merced de passar: por que aunque està el alma siempre en este alto estado de matrimonio, despues que

Dios

508 Dios la ha puesto en el, no empero fiempre en actual vnion, fegun las dichas Potencias, aunque segun la sultancia del alma fi por vna aventajadiísima gracia: pcs roen elta vnion fultancial, y gratuita del alma muy frequentemente le vnen tabien las Potencias, y beven on esta bodega : el Entendimiento entendiendo; la Voluntad amando, &c. Pues quando aora dize el alma:

Quando Salia. TO le entiende que de la vnion essencial, ò fustancial dicha que ciene el alma ya, que es el estado dicho, fino de la vnion actual de las Potencias, la qual no es continua en elta vida, ni lo puede fer. Pues de esta quando falia

Por toda aquesta vega. Sto es, por toda aquesta anchura del mundo.

Ya cofa no fabla. DOrque aquella bevida de Sabiduria de Dios altissima que alli beviò, la haze olvidar todas las cofas del mundo, y le parece al alma quei o que antes fabia, y aun lo que sabe todo el mundo, en comparacion de aquel labor , erapura igno-

rancia, y aquel endiofamica to con que queda, y levans tamiento de mete en Dios. en que queda como robada; embevida de amor, toda hecha vn Dios, no la dexa advertir cofa alguna de el mundo. Y alsi puede bien dezir:

Ta cofano fabia. Orque no solo de todo, mas aun de fi queda enagenada, y aniquilada, como refuelta en amor, que consiste en passar de si al Amado. Este no saber da à entender en los Cantares Cant 63 la Esposa, donde despues de 11. aver dicho la vnion, v junta de elia,y fu Amado, dize efta palabra Nescini, que quice re dezir: No supe, ò ignorè. Esta cal alma poco se entremetera en cofas agenas, porque aun de las fuyas no le acuerda; y esta propiedad tiene el Espiritu de Dios en el alma donde mora, que luego la inclina à no faber, y haze ignorar todas las colas agenas, aquellas mayor. mente que viò fon para su aprovechamiento, porque el Espiritu de Dios es recogido, y no fale à cosas agenas, y assi se queda el alma en vn no faber cofa, y no fe ha de entender que pierde alli el alma los habitos de

GIGIT-

ciencia, y totalmente las noticias de las cofas que antes Sabia, aunque queda en aquel flamatom est cor meum, & re- 21. no faber, fino que pierde el acto, y memoria de todas las cofas en aquel abforvimiento de amor, y esto por dos colas. La vna, porque como actualmente queda abforta, y embevida en aquella bevida de amor, no puede estar actualmente en otra cofa. La segunda, porq aquella transtormacion en Dios de tal manera la conforma con su sencillez, y pureça, que la dexa limpia, pura, y vacia de todas las formas, y figuras que antes tenia, assi como haze el Sol en la vidriera, que infundiendose en ella la haze clara, y se pierden de vifta todas las maculas, y pelillos que antes en ella parecian; pero buelto à quitar el Sol, y apartandose bien de ella, luego buelven à parecer en ella las nieblas, y maculas que antes : mas el alma como le queda, y dura el efecto de aquel acto de amor, algun tanto dura tambien el no faber, fegun avemos dicho, quanto dura el efecto, y dexo de aquel acto; el qual como la inflamò, y mudò en amor, aniquilòla, y deshis zola en todo lo que no era amor, y dexòla, no fabiendo otra cela fino amor, fegun 4 0111.24

aqueello que diximos arriba de David, que dize: Quia in- Pfal ve nes met commutati (unt , & ego ad nibilum redactus fum, & nescini. Que quiere dezir: Porque fue inflamado mi coa raçon, tambien mis renes juntamente le mudaron, Y yo fuy resuelto en nada, y no fupe; porque mudarfe las renes por causa de esta inflamacion del coraçon, es mudarfe el alma con todos sus apetitos en Dios en vna nueva manera de todo le viejo, de que antes víava, deshecha: por lo qual dize que fue refuelto en nada, y que no supo, que son los dos efectos que dezimos caufava la bevida de esta bodega de Dios; porque no solo se aniquila todo su saber primero, pareciendole nada cerca de aquel sumo saber, mas tambien toda su vida vicia,v imperfecciones le aniquilan, y renueva el hombre viejo; por lo qual se sigue este segundo efecto que de ai redunda, el qual se contiene en el verlo figuiente:

Y el ganado perdi que antes

I S de laber, que hasta que el alma llegue à este estado de perfeccion, de que yamos hablado, aunque mas

510

espiritual sea, siempre le queda algun ganadillo de apetitos, y gustillos, y otras imperfecciones fuyas, aora naturales, aora espirituales, tràs de que se anda procurando apacentarlos, en feguirlos, y cumplirlos. Porque acerca del Entendimiento fuelen quedarles algunas imperfecciones de apetitos de saber cofas. Acerca de la Voluntad se dexan llevar de algunos gustillos, y apetitos propios, aora en lo temporal, como en posser algunas cosillas, y alsirle mas à vnas q à otras, y algunas prefumpciones, eftimaciones, y puntillos en quemiran,y otras cofillas, que todavia huelen, y faben à mundo : aora acerca de lo natural, como en comida, bevida, gastar de esto mas que de aquello, y escoger, y querer lo mejor: aora tambien acerca de lo espiritual, como que. rer gustos de Dios, y otras impercinencias, que nunca. se acabarian de dezir, que fuelen tener los espirituales aun no perfectos. Y acerca de la Memoria, muchas variedades, y cuidados, y advertencias impertinentes que los llevan el alma tras de fi. Tiené tambien acerca de las quarro passiones del alma, à vezes muchas esperanças, gozos, dolores, y temores

invtiles, tras de que le les va el alma; y de este ganado ya dicho, vnos tienen mas, v otros menos, tras de que fe andan todavia figuiendolo, hasta que entrandose à bever en esta interior bodega lo pierden todo, quedando (como avemos dicho) deshechos todos en amor, en la qual mas facilmente fe consumen estos ganados de imperfecciones del alma, que el orin, y moho de los metales en el fuego, y assi se siente ya libre el alma de todas aquellas ninerias de gustillos, y disgustillos, y impertinencias tràs que se andava, de manera que pueda bien de-Zir:

El ganado perdi que antes seguia.

#### CANCION XIX:

Alli me enseño ciencia muy sabrosa, Y yo le di de hecho A mi, sin dexar cosa, Alli le prometi de ser su esposa.

## DECLARACION:

Nesta Cancion cuenta la Esposa la entrega que huvo de ambas partes en este espiritual desposorio; conviene à saber, de ella, y de Dios, diziendo, que en aquella interior bodega de amor, se juntaron en comunicacion el à ella, dandole el pecho ya libremente de su amor, en que la enseño sabiduria, y secretos, y ella à el entregadosele ya toda de hecho, sin ya reservar nada para sì, ni para otro, asirmandose ya de ser suya para siempre. Siguese el verso:

Alli me diò su pecho.

Ar el pecho vno à otro
es darle su amor, y
amittad, y descubrirle sus secretos como amigo. Y assi
dezir el alma que le diò alli
su pecho, es dezir que alli le
comunicò su amor, y sus secretos, lo qual haze Dios con
el alma en este estado. Y mas
adelante so que tambien dize
en este verso:

Allt me enseño siencla muy

A ciencia sabrosa, que dize aqui que la enserno, es la Teologia Mistica, que llaman los espirituales Contéplacion, la qual es muy sabrosa, porque es ciencia por amor, el qual es el Macstro de ella, y el que todo lo haze sabroso; y por quanto Dios le comunica esta ciencia, y inteligencia en el amor con que comunica al alma, este sa Tom.2.

brosa para el Entendimiento, pueses ciencia que pertenece à èl, y esle tambien sabrosa à la Voluntad, pues es en amor, el qual pertenece à la Voluntad. Y dize luego:

Y yo le di de hocho A mi, sin dexar cosa.

N aquella bevida de Dios fuave, en que (como avemos dicho) se embeve el alma en Dios, muy voluntariamente, y con grade suavidad se entrega el alma à Dios toda, queriedo ser toda fuya, y no tener cola en la agena de el para fiépre, causandoDios en ella en la dicha vnion la pureza, y perfeccion q para esto es menester; que quanto el la transforma en fi, hazela toda fuya, y evacua en ella todo lo que tenia ageno de Dios. De aqui es, que no folamente segun la voluntad, sino tambien segun la obra que de ella de hecho, fin dexar cofa, toda dada à Dios, assi como Dios se ha dado libremente à ella, de manera que quedan pagadas aquellas dos voluntades entregadas,y satisfechas entre si,de maneraque en nada aya de faltar va la vna à la otra con Fè, v firmeza de desposorio, q por esso añade ella, diziendo:

se comunica al alma, esic sa- Allile prometi de ser su Esposa.

Tom.2,

F2

Por.

Orque assi como la despolada no poneen otro fu amor, ni su cuidado, ni su obra fuera de lu Esposo, assi el alma en este estado no tiene ya, ni afectos de voluntad, ni inteligencias de entendimiento, ni cuidado, ni obra alguna, q todo no sea inclinado à Dios, junto con sus apetitos; porque està como divina endiosada, de manera que aun hasta los primeros movimieros no tiene de ordinario contrario lo que es la voluntad de Dios, en todo lo que ella puede entender; porque assi como vna alma imperfecta tiene muy ordinariamete à lo menos primeros movimientos, segun el Entendimiento, y fegun la Voluntad, y Memoria, y apetitos inclinados à maly imperfeccion, assi el alma de este estado, segun el Entendimiento, y Voluncad, y Memoria, y apetitos en los primeros movimietos, de ordinario se mueve, y inclina à Dios, por la grande ayuda, y firmeza que tiene ya en Dies, y perfecta converfion al bien. Todo lo qual diò muy bien à entender David, quando dixo, hablando de su alma en este estado: Non ne Deo subiecta erit anima mea? ab ipso enim salutare meum, nam, & ipfe Deus meus, & falutaris mens, susceptor mens

non mouebor amplius. Por véticura no citarà mi alma sujeta à Dios? Si, porque dèl tengo yo mi salud, y porque el es mi Dios, y mi Salvador recibidor mio, no tendrà mas movimientos. Y en lo q dize recibi dor mio, dà à entender que por estar su alma recibida en Dios, y vnida, qual aqui dezimos, no avia ya tener mas movimiento cotra Dios,

### CANCION XX.

Mi aima se ha empleado, Ttodo mi caudal en su seruicio; Ta no guardo ganado, Nizya tengo etro asicio, Que ya solo en amar es mi exercicio.

### DECLARACION:

Or quanto en la Canció paffada ha dicho el alma, ò por mejor dezir, la E(pola, q le diò toda al Esposo, fin dexar nada para fisdize aora en esta el modo, y manera que tiene en cumplirlo , diziendo, que ya està su alma, y cuerpo, y potencias, y toda fu habilidad empleada yasno en las cosas q à ella le tocan, sino en las que son del servicio de In Esposo, y que por esso ya no anda bulcando lu propia ganacia, ni le anda tràs sus gus tos, ni tampoco se ocupa en otras

otras colas, y tratos estraños, y agenos de Dios, y que aun con el mismo Dios ya no tiene otro estilo, ni manera de trato, sino exercicio de amor, por quanto ha ya trocado, y mudado todo su primero trato en amor, segun aora se dirà:

Mi alma se ha empleado.

N dezir que el alma fuya se ha empleado,dà à entender la entrega que hizo al Amado de fi en aquella vnion de amor, donde quedò ya fu alma, con todas fus potencias Entendimiento, Voluntad, y Memoria, dedicada, y mancipada al fervicio de el, empleando el Entendimieto en entender las cosas que fon mas de su servicio para hazerlas, y su voluntad en amar todo lo que à Dios agrada, y en todas las cofas aficionar la voulntad à Dios, y la memoria en el cuidado de lo que es de su servicio, y lo que mas le ha de agradar, diz e mas:

Y todo mi caudal en su seruicio.

Or todo su caudal entiende aqui rodo lo que pertenece à la parte sensitiva del alma. La qual dize, que està empleada en su servicio tambien, como la parte racional, ò espiritual que

acabamos de dezir en el vera fo paffado. Y en esta parte fensitiva se incluye el cuerpo con todos fus fentidos, y pos tencias, assi interiores, como exteriores. Entiendese tama bien en este verso toda la habilidad natural, y racional, como avemos dicho; conviene à saber, las quatro pale fiones, los apetitos naturales, v espiricuales, y el demàs caudal del alma; todo lo qual dize que està y a empleado en fu servicio, porque al cuerpo trata ya fegun Dios; los fens tidos interiores, y exteriores rige, y govierna fegun Dios, y à el endereça las acciones de ellos, y las quatro paísiones todas las tiene cenidas tambien à Dios, porque no fe goza sino de Dios, ni tiene esperança sino en Dios, ni teme sino à Dios, ni se duele fino fegun Dios; y tambien fus apetitos todos van folo à Dios, y todos sus cuidados. Todo este caudal de tal mae nera està va empleado en Dies, que aun sin advertencia del alma todas las partes, que avemos dicho, de este caudal en los primeros movimiena tos de ordinario se inclina à obrar en Dios, y por Dios; porque el Entendimiento, la Voluntad, y la Memoria fe van luego à Dios, y los afectos, los fentidos, los deleos,

Pfalm. 61. 2.

Ta no guardo ganado. Ve estanto como dezir: Ya no me ando cras mis guftos, y apetitos: porque aviendolos puesto en Dios, y dado à el, ya no los apacienta, ni guarda para si el alma; y no folo dize que ya no guarda ganado, pero dize mas:

dize en el verso figuiente; es

à laber.

Ni ya tengo otro oficio. N Vchos oficios tiene el alma no provechofos ances que llegue à hazer esta donación, y entrega de fi,y de su caudal al Amado: porque todos quantos habitos de imperfecciones tenia, tantos oficios podemos dezie que tenia, los quales pueden fer acerca del hablar, y del pensar,y del obrar, teniendo en esto costumbre de no vsar de esto, como conviene ordenadamente à la perfeccion, acerca de lo qual fiem. pre el alma tiene algun oficio viciofo, que nunca acaba de vencer, hasta que de veras emplea su caudal en el servicio de Dios, donde (como avemos dicho) todas las palabras, y peníamietos, y obras son ya de Dios, no aviendo ya oficio de murmurar, ni de otra imperfeccion en las palabras, ni en las demàs porencias; y assi es como si dixera: Ni me ocupo ya,ni entretengo en otros tratos, ni paffatiempos, ni cosas de el mundo,

Que ya solo en amar es mi exercicio.

Omo si dixera: Que ya a todas estas potencias, y habilidad del caudal de mi alma, y mi cuerpo, que antes algun tanto empleava en otras cofas no vtiles , las he puesto en exercicio de amor; es à saber, que toda la habilis dad de mi alma, y cuerpo fe mucmueve por amor, haziendo todo lo q hago por amor, y todo lo q padezco lo padezco por amor. Aqui es de notar, q quando el alma llega à este estado, todo el exercicio de la parte espiritual, que es el alma, y el de la parte sensitiva,q es el cuerpo, aora fea en hazer, aora en padecer, de qualquiera manera que fea fiempre le haze mas amor, y regalo en el Amado, y hafta el mismo exercicio de oracion, y trato con Dios, que antes folia fer en orras confideraciones, y modos, yatodo es exercicio de amor; de manera que aora fea acerca de lo temporal fu trato, aora sea su exercicio acerca de lo espiritual, y trato con Dios, siempre puede dezir esta tal alma:

Que ya solo en amar es mi exercicio.

Ichofo estado, y vida, y dichosa alma que à èl llega, dode todo le es yasusrancia de amor, y regalo de desposorio, en q de veras puede la Esposa dezir al Esposo aquellas palabras de puro amor que en los divinos Ca-Cant.7. tares le dize, diziendo: Omnia poma noua, & vetera, dilecte mi seruauitibi. Que es como si dixera: Amado mio, todo lo aspero, y trabajoso quiero dom.z.

Cancion vigesima. por ti, y todo lo fuave, y fabroso quiero para ti ; pero el acomodado sentido de esto verso tambien es dezir, que el alma en este estado de despolorio espiritual, ordinariamente anda en vnion de amor, que es comun assistencia de voluntad en Dios.

# CANCION XXI.

Pues va si en el exido De oy mas no fuere vifta, ne hallada, Direis que me he perdido; Que andando enamorada Me hize perdidiza, y fui ha-

# DECLARACION:

Nesta Cancion responde el alma à vna tacita reprehension que la pedrian hazer los dol mundo, segun lo han ellos de costumbre, notar à los que de veras se dan à Dios de demassados en su retiramiento, y estrañez en su manera de proceder, teniendolos por invtiles, y perdidos en lo que el mundo precia, y estima, à la qual reprehentió de muy buena manera fatisface aqui el alma, y de muy buena gana haze rof tro à esto, y à todo lo demas que el mundo la puede imponer, reniendolo todo en PQ

516 poco, quando ella hallegado alma à los del mundo, due à lo vivo del amor, antes ella milma le precia, y le gloria de aver hecho esfas cosas por las confiessa en esta Cancion, diziendo à los de el mundo, que si ya no la vieren en las colas de sus primeros tratos, y paffatiempos, que digan que se haperdido, y enagenado de ellos, y que lo tienen por tan bien, que ella misma se quiso perder andando buscando à su Amado por las obras de virtud enamorada mucho de el. Y por que vean la ganancia de su perdida, y no juzguen que se puede llamar à engaño, como ellos pienían, dize que esta perdida fue su ganancia, y por esso de industria se hizo perdidiza.

Pues va si en el exido, De oy mas no fuere vifta, ni hallada.

Xido comunmente fe Ilama vn lugar comun, donde la gente se suele juntar a tomar folaz, y recreacion, y donde tambien apacientan los pastores sus ganados; y assi por el exido entiende aqui el alma el mudo, donde los mundanos tienen cancan;porque aunque algufus passatiempos, y tratos, y nos tratan, y vian este trato, apacienta los ganados de sus y aun se tienen algunos por

si no fuere vista, ni hallada como folia, antes que fueffe toda de Dios, que la tengan el Amado, y assi ella misma por perdida en esso mismo, y que ossi lo digan, porque de esso se goza ella, queriendo que lo digan, diziendo:

Direis que me he perdido.

TO se afrenta el que ama delante del mundo de las obras que haze por Dios, ni las esconde con verguenca, aunque todo el mundo se las ava de condenars porque el q tuviere verguenca delante de los hombres de confessar al Hijo de Dios, dexando de hazer sus obras el mismo Hijo de Dios, como èl lo dize por San Lucas, tena Luc. 18: drà verguença de confessarle 8 delante de su Padre. Y por tanto el alma con animo de amor, antes se precia de que se vea para gloria de su Amado aver hecho vna tal obra por èl, que le aya perdido à todas las cosas del mundo. X por esto dize:

Direis que me he perdido.

Sta tan perfecta offadia; y determinacion en las obras poco espirituales la alapetitos; en lo qual dize el los de muy alla, nunca le acaban de perder en algunos puntos, ò de mundo, ò de nafuraleza para hazer las obras perfectas, y defnudas por Christo, no mirando al que diran, ò que parecerà ; y alsi no podran estos dezir: Direis que me he perdido, pues no eftan perdidos à si mitmos en el obrar; codavia tienen verguenca de confessar à Christo por la obra delante de los hombres, teniendo respeto à cofas, no viven en Christo de veras.

Que andando en amorada. Onviene à faber, que ana dando obrando las visa tudes enamorada de Dios.

Me hize perdidiza, y fui ganada.

L que anda de veras enamorado, luego fe dexa perder à todo lo demàs, por ganarfe mas en aquello que ama; y por esto el alma dize aqui q fe hizo pardidiza ella misma, que es dexarse perder de industria. Y es en dos maneras; conviene à saber, à si milma, no haziendo caso de si en ninguna cosa, sino del Amado, entregandose à el de gracia fin ningun intereffe, haziedose perdidiza à si misma, no queriendo ganarfe en mada para si. Lo segundo, à todas las cosas, no haziendo salo de todas sus colas, sino

de las que tocan al Amado, y effo es hazerle perdidiza, que estener gana que fe las ganen. Tal es el que anda enamorado de Dios, que no pretende ganancia, ni premio, fino folo perderlo todo, y à fi milmo en su voluntad por Dios, y estatione por su ganancia. Y assi lo es, segun dize San Pablo, diziendo: Mori Philip. lucrum; esto es, mi morir por 21. Christo espiritualmente à todas las colas, y à fi misma es mi ganancia, y à si mismo, y por esso dize el alma fui ganada; porque el que a si no se fabe, perder, no fe gana, antes se pierde, segun dize Nuestro Señor en el Evangelio, diziendo : Qui enim voluerit Matth animam fuam faluam facere, 16.25%. perdet eam: qui autem perdiderit animam suam propter me inueniet eam. El que quisiere ganar para fi fu alma, effe la perderà; y el que la perdiere para configo por mi, esse la ganara. Y assi queremos entender el dicho verso mas espiritualmente, y mas al proposito que aqui le trata; es de faber, que quando vna alma en el camino espiritual ha llegado à tanto, que se ha perdido à todos los modos, y vias naturales de proceder en el trato con Dios, que ya no le busca por consideraciones,

ni formas, ni fentimientos

ni otros medios algunos de das en tiempo agradable, v criatura, y sentido, sino que paffa fobre todo effo, y fobre rodo modo suyo, y manera, tratando, y gozando à Dios en Fè, v amor, entonces fe dize averse de veras ganado à Dios, porque de veras le ha perdido à todo lo que no es Dios

# CANCION XXII.

De flores , p esmeraldas En las frescas mañanas escogidas Harèmos las guirneldas En tu amor florecidas, I en un cabello mio entretexidas.

# DECLARACION.

IN esta Cancion buelve la Esposa à hablar con el Esposo en comunicación, y recreacion de amor, y lo que en ella haze es tratar de folaz, y deleyte, que el alma Esposa, y el Hijo de Dios tienen en la possession de las riquezas, de las virtudes, y dones de entrambos, y el exercicio de ellas que ay del vno al otro, gozandolas entre fi en comnnicacion de vnion de amor; y por esso dize ella hablando con el, que haran guirnaldas ricas de dones , y virrudes, adquiridas, y gana-

conveniente, y hermoleadas, y graciofas en el amor del que à ella tiene, y sustentadas, y conservadas en el amor que ella tiene à el , por esso llama à este gozar las virtudes, hazer guirnaldas de ellas; porque todas juntas, como flores en guirnalda, las gozan entrambes en el amor comun que el vno tiene al otto.

De flores, y esmeraldas: As flores fon las virtua des de el alma, y las efmeraldas fon los dones que tiene de Dios, pues de estas flores, y esmeraldas.

En las frescas mañanas esco-

I S à laber, ganadas, y adquiridas en las juvetudes, que son las frescas mañanas de las edades : y dize efcogidas, porque las virtudes, que se adquieré en este tiempo de juventud, son escogidas, y muy aceptas à Dios, por ser en tiempo de juventud, quando ay mas contradicion de parte de los vicios para adquirirlas, y de parte del natural mas inclinacion, y promptitud para perderlas; y tambien, porque comencandolas a efcoger delde elte tiempo de juventud, se adquice;

quieren muy mas perfectas, v fon mas elcogidas. Y llama à estas juvetudes frescas mañanas: porque assi como es agradable la frescura de la mañana en laPrimavera masque las ocras parces del dia, assi lo es la virtud de la juventud delante de Dios, y aun puede fer, entender eftas frescass mananas por los actos de amor en que se adquieren las virtudes, los quales son à Dios mas agradables que las frescas mañanas à los hijos de los hombres. Tambien se entiende aqui por las frescas mañanas, las obras hechas en sequedad, y dificultad del Espiritu, las quales son denotadas por el fresco de las mañanas del Invierno; y estas obras hechas por Dios en sequedad deespiritu y dificultad, son muy preciadas de Dios;porque en ellas grandemente fe adquieren las virtudes y dones : y las que se adquieren de esta fuerte, y con trabajo, por la mayor parte fon mas escogidas, y efmeradas, y mas firmes que si se adquiriessen selo con el favor y regalo del espiritu: porque la virtud en la sequedad, y dificultad, y trabajo, y tentacion echa rayzes, segun dixo Dios à S. Pablo, diziendo: Virtus in infirmitate perficitur, Esto es, la

virtud en la flaqueza le haze perfecta. Y por cato paraencarecer la excelencia de las virtudes, de que se han de hazer las guirnaldas para el Amado: bien està dicho.

En las frescas mañanas escogidas.

Dorque de solas estas flores, y esmeraldas de vira tudes, y dones, elcogidas, y perfectas, y no de las imperfectas, goza bien el Amado. Y por esto dize aqui el alma esposa, que de ellas para el.

Harèmos las guirnaldas. Ara cuya inteligencia es de faber, que rodas las virtudes, y dones, que el alma, y Dios adquieren en ella, fon como vna guirnalda de varias flores, con que està admirablemente hermofeada,alsi como con vna veltidura de preciosa variedad. Y para mejor entenderlo, es de laber, que alsi como las flores materiales se van cogiendo, las van en la guirnalda, que de ellas hazen, componiendo : de la misma manera, aísi como las flores espirituales de virtudes, y dones fe van adquiriendo, se van en el alma affentando; y cabadas de adquirir, està ya la guirnalda de perfeccion en el alma acabada de hazer, en

que

que el alma, y el Espoto se deleytan, hermofeados con esta guirnalda, y adornados, bien aisi como ya en estado de perfeccion. Estas fon las guirnaldas que dize han de hazer, que es ceñirle, y cercarle de variedad de flores, y esmeraldas de virtudes, y dones perfectos, para parecer dignamente con este hermolo y preciolo adorno delante la cara del Rey, y merecer la iguale configo, poniendola como Reyna à su lado, pues ella va lo merece con la hermosura de su variedad. De donde hablando David con Christo en este caso, dixo: Pfal.44 Affittit Regina à dextris tuis in vestitu de aurato circundata varietate, que quiere dezir. Estuvola Reyna à cu diestra en vestidura de oro cercada de variedad, que es tanto como dezir: Effuvo à tu dieftra vestida de perfecto amor, y cercada de variedad de dones, y virtudes perfectas. Y no dize: Hare yo las guirnaldas folamente, ni haraslas tu gampoco à solas, sino haremos entrambos juntos ; porque las virtudes no las puede obrar el alma, ni alcancarlas à solas sin ayuda de Dios; ni campoco las obra Dios à folas en el alma fin ella: porque aunque es verdad, que como dixo Santiago: Omne datum

optimum, & omne donum per . Iacob. fectum de sur sum est descendens 17. à Patre luminum. Todo dado bueno, y todo don perfecto sea de arriba descendido del Padre de las lumbres, todavia esso mismo no se recibe fin la habilidad y ayuda delalma que lo recibe. De donde hablando la Esposa en los Cantares con el Esposo, dixo: Trahe me post te, curre- Cat.1 2 mus in odorem, &c. que quiere dezir: Traeme despues de ti correremos: de manera, que el movimiento para el bien de Dios ha de venir, segun aqui dà à entender solamen. te, mas el correr no dize que el folo, ni ella fola, fino correremos entrambos, que es el obrar Dios, y el alma junta: mente. Este versillo se entiende harto propiamente della Iglesia, y de Chrsto; en el qual la Iglefia Esposa suya habla con el, diziendo:

Haremos las guirnaldas. Ntendiedo por guirnaldas todas las almas fantas, engendradas por Chrifto en la Iglesia, que cada vna de ellas es como vna guirnalda arreada de flores, de virtudes, y dones, y todas ellas juntas fon vna guirnalda para la cabeça del Elposo Christo. Y cambien se puede entender por las hermo-

Cancion vigesima segunda:

otro nombre se llama laureolas, hechas tambien en Chrifto, y la Iglefia, las quales fon de tres maneras. La primera, de hermofas y blancas flores de todas las Virgines, cada vna con fu laureola de virginidad, v todas ellas juntas feràn vna laureola, para poner en la cabeça del Espolo Chris. to. La segunda laureola de las resplandecientes flores de los Santos Doctores, cada vno con su laureola de Doctor, y todos juntos feran vna laureola para sobreponer en la de las Virgines en la cabeça de Christo. La tercera, la de los encarnados claveles de los Martires, cada vno tambien con su laureola de Martir, y todos ellos juntos feran vna laureola para remate de la laureola del Esposo Christo, con las quales tres guirnaldas estara Christo Esposo can her moleado, y tan graciolo de ver, que se dirà en el Cielo aquello que del dize la Esposa en los Catares, y es: Egredimini, & videte, filia Sion Regem Salomonem in diademate, quo coronauit illum maier sua in die dispensationis illius, & in die Lettie cordiseius. Salid hijas de Son, y mirad al Rey Salomon con la corona con que le coronò su madre en el dia de la alegria de su coras

fas guirnaldas, las que por

con. Hi remos pues, dize, eltas guirnaldas

Entu amor florecidas.

A flor g tienen las obras; y virtudes, es la gracia, y virtud, que del amor de Dios tienen, fin el qual, no folamente no estarian florecidas, pero todas ellas serian fecas, y fin valor delante de Dios, aunque humanamente fuellen perfectas;pero porque èl dà su gracia, y amor, son las obras florecidas en su amorg.

Y en un cabello mio entretexidas\_

Sce cabello fuyo es fu voaluntad de ella, y amor que tiene al Amado, el qual amor tiene, y haze el oficio que el hilo en la guirnalda; porque assi como el hilo enlaza, y affe las flores en la guir nalda, assi el amor del alma enlaza, y affe las virtudes en las almas, y las sustéta en ella. Porque como dize San Pablo: Col. 32 Charitas est vinculu perfectio- 140 nis. La caridad es el vinculo, y atadura de la perfeccion ;de manera, que en este amor del alma estàn las virtudes, y dones fobrenaturales tan neceffariamente assidos, que si quebraffe, falcando à Dios, luego fe desassiria todas las virtudes. y faltarian del alma, afsi como quebrado el hilo en la guira

malda, le caerian las flores, de manera que no basta q Dios nos tenga amor para darnos virtudes, sino que tambien nofotros fe le tenpamos à el para recibirlas, y confervarlas. Dize vn cabello folo, y no muchos cabelles, para dar 2 entender, que ya su volunrad està sola en el desassida de todos los demás cabellos, que fon los estraños, y agenos amores. En lo qual encarece bien el valor, y precio de estas guirnaldas de virtudes; porque quando el amor està vnico, y folido en Dios, qual aqui ella dize, tambien las virtudes estan perfectas, y acabadas, y florecidas mucho en el amor de Dios; porque entonces es el amor que el tiene al alma inestimable, segun el alma dà à entender en la figuiente Cancion.

## CANCION XXIII.

En solo aquel cabello Que en mi cuello bolar considerafte, Miraftele en mi cuello,

Y en el preso quedaste, Y en vno de mis ojos te llagafte.

# DECLARACION.

Res cosas quiere dezir el alma en elta Caneion. La primera es, dar à en-

tender que aquel amor en que estàn assidas las virtudes. no es otro fino folo el amor fuerte; porque à la verdad tal hade fer para confervarlas. La segunda dize, que Dios se prendò mucho de este su cabello de amor, viendolo folo, y fuerte. La tercera dize, que estrechamence se enamore Dios de ella, viendolo la pureza, y entereza de su Fe, y dize afsi:

En solo aquel cabello Que en mi cuello bolar confiderafte.

L' L cuello fignifica la for-Laleza, en la qual dize, que bolava el cabello del amor, en que estàn entrecexidas las virtudes, que es amor en fortaleza; porque no basta que sea solo para confervar las virtudes, fino que zambien sea fuerte, para que ningun vicio contrario le pueda por ningun lado de la guirnalda de perfeccion quebrar; porque por tal orden estàn assidas en este cabello del amor del alma las vireudes, que si en alguna quebratfe, luego (como avemos dia cho) faltarian todas, porque las virtudes assi como donde està una estàn codas, assi tambien donde vna falta, faltan todas: dize que bolava en el cuello, porque en forcaCancion vigesimatercia.

leza del alma, que es el cuello del alma, buela este amor à Dios con gran forcaleza, y ligereza, fin detenerse en cofa alguna; y assi como en el quello el ayre menea, y haze bolar al cabello, assi rambien ei agre del Espiritu San. to mueve, y altera al amor fuerte para que haga buelos à Dios; porque sin este divino viento, que mueve las potencias à exercicio de amor divino, no obran las virtudes , aunque las aya en el alma. Y en dezir que el Amado confiderò en el cuello bolar este cabello, dà à entender quato ama Dios el amor fuerte, y ligero en obrar; porque considerar, es mirar con atencion, y estimacion muy particularmente. El amor fuerte haze mucho reparar: à Dios.

Mirastele en mi cuello.

Sto dize para dar à enrender, que no folo precio, y estimo Dios este su amor fuerte, fino que tambien le amò viendole fuerte; porque el mirar de Dios, es amar Dios, alsi como el considerar de Dios es estimar el valor que ay en la cofa, y no-

tarle. Y buelve à repetir en este verso el cuello, diziendo:

多曲卷

Mirastele en mi cuello. Orque como està dicho, essa la causa por que le amò mucho, verle en for-

taleza; y alsi es como fi dixera: Amastele viédole fuerte, fin pufilavimidad, ni temor, y folo fin otro amor, y bolar conligereza, y fervor, de donde le ligue, que

Yen el preso quedaste.

Cola digna de toda acepcion , y gozo, quedar Dios preso en vn cabello! la causa de esta prifion tan preciofa,es, el pararfe el à mirar, que es (como avemos dicho) amar el nuel. tro baxo fer; porque fi el,por fo gran misericordia, no nos mirara, y amara primero, como dize San Iuan, y fe abaxara, ninguna prefa hiziera en el el buelo del cabello de nueftro amor; porque no renia tan alto buelo que llegaf. le à prender esta divina Ave de las alturas : mas por que ella te abaxò à mirarnos, y a levantar nuellro buelo, dando valor à nuestro amor, por ello èl mismo se prendò del cabello en el buelo; esto es,el milmo le pagò, y le agradò, y por esso se prendio; y esso quiere dezir

Mirastele en mi cuello, Yen el proso quedaste.

Asi cosa creible es, cabello de tu cuello, en lo que el ave de baxo muy subida, si ella se viene à lo baxo, queriedo fer prefa.

524

Ten uno de mis ojos te llagaste. Ntiendele aqui por el ojo la Fe, y dize vno folo,y que en el fe llago:porque fila Fe, y fidelidad del alma para con Dios no fue fola, fino que estuviesse mezclada con otro algun respecto, è cumplimiento, no llegaria afecto de llagar à Dios de amor, y assi solo vnojo ha de fer en que se llaga, como tambien vn folo cabello en que se prenda al Amado. Y es can esrrecho el amor con que el Efpolo se prenda de la Esposa en esta fidelidad vnica, que ve en ella, que fi en el cabello del amor de ella se prédava en el ojo de su Fe, aprieta con tan estrecho nudo la prisson, que le haze llaga de amor, por la gran ternura del afecto con que està aficionado à ella. Esto mismo del cabello, y del ojo, dize el Esposo en los Cantares hablando con la Esposa, diziendo: Vulnerasti cor meum soror mea, vulnerasti car meum in one oculorum suerum, & in vno crine collini. Llagaste mi coraçon, hermana mia, llagaste mi coraçõ en vno de tus ojos, y en vn

qual dos vezes repite averle buelo prenda al Aguila Real llagado el coraçon; es à fabet, en el ojo, y en el cabello, y por efforel alma en la dicha Canció haze relacion de estas dos colas, como agradeciedo al Amado, y regraciando tan gran merced, y tambien para gozarie ella, y deleytarie en aver sido can dichola, que aya caido en gracia à su Amado, y assi lo atribuye ella todo à èl en la Cancion figuiente, diziendo:

#### CANCION XXIIII.

Quando tume miravas, Tu gracia en mi tus ojos impri-Por esto me adamanas, Y en esso merecian Los mios adorar lo q en ti veiã.

### DECLARACION.

S propiedad del amor perfecto, no querer admitir, ni tomar nada para fi, ni atribuirle à si nada, sino todo al Amado, que esto aun en los amores baxos lo ay, quanto mas en el de Dios, donde tanto obliga la razon. Y por canto, porque en las dos Canciones passadas parece se atribuia à si alguna cosa la Esposa, tal como dezir, que haria ella juntamente con el

Esposo las guirnaldas, y que se rexerian con su cabello, lo qual es obra no de poco momento, y estima, y despues dezir, y gloriarie, que el Efposo se avia prendado en su cabello, y llagado en fu ojo: en lo qual tambien parece atribuitle à si misma gran merecimiento, quiere aora en la presente Cancion declarar fu intencion, y deshezer el engaño, que en esto se puede entender con cuidado, y temor no se le atribuva à ella algun valor, y merecimiento; y por esso se le atribuya à Dios menos de lo que se le deve, y ella desea, atribuyendolo todo à el , y regraciandoselo juntamente, le dize, que la causa de prendarse el del cabello de fu amor, y llagarfedel ojo de fu Fe, fue por aver èl hecho la merced de mirarla con amor; en lo qual la hizo graciosa, y agradable à si mismo, y por essa gracia, y valor que de el recibio, mereciò su amor, y tener valor ella en fi, para adorar agradablemete à su Amado, y hazer obras dignas de fu gracia, y amor. Siguefe el verfo:

Quando tu me miravas. Sà laber, con afecto de amor ; porque ya diximos q el mirar de Dios aqui, es amar.

Tom. 22

Su gracia en mi tus ojos imprimian.

Or los ojos del Esposo entiende aqui fu divinidad mifericordiofa, la qual inclinandose al alma con mifericordia, imprime, y infunde en ella su amor, y gracia, con que la hermofea, y levanta tanto, que la haze conforte de la misma divinidada y dize el alma viendo la dignidad, y alteza en que Dios la ha puesto:

Por effo me adamavas.

A Damar es amar mucho, es mas que amar fimplemente, es como amar duplicadamente; esto es, por dos titulos, ò causas. Y assi en este verso dà à entender el alma los dos motivos, y caufas del amor que el tiene à ella: por los quales no folo la amava prendado en vn fu cabello, mas que la adamava llagado en su ojo: y la causa por que el la adamo de esta manera tan estrecha, dize ella en elle verso, que era por que el quilo con mirarla darla gracia para agradarfe de ella, dandole el amor de f u cabello, y formandole con su caridad la Fe de su ojo. Y assi dize:

Por esso me adamavas.

Cant. 4.

Orque poner Dios en que los ojos de tu misericora dia me hizieron de levantarme à tu amor, tuvieron valor, y merecieron

Los mios adorar lo q en ti veian S tanto como dezir: las potencias de mi alma, Esposo mio, merecieron levantarle à mirarte, que antes con la miferia de su baxa obra, y caudal estavan caidas, y baxas; porque poder mirar el alma à Dios, es has zer obras en gracia de Dios, y ya merecian los ojos del alma en el adorar, porque ado. esto, que Dios assi como no ravan en gracia de su Dios. Adoravan lo que ya en el veian, alumbrados, y levantados con su gracia, y favor, lo qual antes no veian por fu ceguera, y baxeza. Que era, pues, lo que ya veian? Veian grandeza de virtudes, abundancia de suavidad, bondad inmenfa, amor, y mifericordia en el beneficios innume. rables que de el avia recibido, aora estando en gracia, aora quando no lo estava; todo esto merecian ya adorar con merecimiento los ojos del alma, porque ya estavan graciofos; lo qual antes no folo no merecian adorarlo, ni verlo, pero ni aun confiderarlo,porque es grande la rudeza; y ceguera del alma que està fin gracia.

el alma su gracia, es hazerla digna y capaz de fu amor ; y assi es tanto como dezir: Por que avias puelto en mi tu gracia, que eran prendas dignas de tu amor, Por eff me adamauas; esto es. por esto me davas mas gracias. Que esto es lo que dize San Iuan, que dat gratiam pro gratia, que quiere dezir : Dà gracia por la gracia que ha dado, que es dar mas gracia; porque sin su gracia no se puede merecer su gracia. Es de notar para inteligencia de ama cosa fuera de si, sino es por fi, afsi aninguna cofa ama mas baxamente q à si, porq todo lo ama por fix y el amor tiene la razon del fin: y alsi no ama las cofas por lo que ellas son en si; de donde amar Dios al alma es meterla en cierta manera en fi milmo, igualandola configo, y assi ama al alma en li configo con el milmo amor que el le ama, y por esso en cada obra merece el alma amor de Dios; porque puesta en esta gracia, y alteza, merece al milmo Dios en cada obra. Y por esto le sigue en este otro verio.

Y en esso merecian. En esle favor, y gracia,

# CANCION XXV.

No quieras despreciarme. Que si licor moreno en mi ha-Malte, Tabien puedes mirarme. Despues que me miraste, Que gracia, y hermofura en mi dexaste.

# DECLARACION.

Nimandole ya la Espofa, y preciandose à si misma en las prendas, y precio que de su amado tiene, viendo que por ser cosas de el, aunque ella de suyo sea de baxo precio, y no merezca alguna estima, merece ser estimada por ellas. Atrevese à su Amado, y dizele: Que ya no la quiera tener en poco, ni despreciarla; porque si antes merecia esto por la fealdad de fu culpa, y baxeza de su naturaleza, que ya despues que el la mirò la prime, ra vez en que la arreò con lu gracia, y vistiò de su hermofura, que bien la puede ya mirar la segunda, y mas vezes, aumentandole la gracia, y hermofura, pues ay ya razon, y causa bastante para ello, en averla mirado quan-

do no lo merecia, ni tenia partes para · ello. Tom. 2.

No quier as despreciarme. Omo fi dixera : Pues afi fi es lo dicho, no quieras tenerme ya en poco.

Que si color moreno en mi had Mafte.

Ve si antes que me miravas hallaste en mi fealdad de culpas, y imperfecciones, y baxeza de condicion natural.

Ta bien puedes mirarme, Despues que me miraste. Vitando de mi esse color moremo, y desgraciado, con que no eltava de ver, ya bien puedes mirarme mas vezes, porque no solo me quitaste el color moreno, mirandome la primera vez; pero tambien me

Gracia, y hermosura en mi dexafte.

hiziste mas digna de ver,

porque

Vcho se agrada Dios en el alma que tiene fu gracia; porque en ella mora bien agradado, y ella està con el engrandecida, y por esso la ama inefablemente, y la và comunicando siempre en todas las saçones, y obras fuyas mas amor , y dones; porque alcança mucho el alma que està subida en amor,

Pose

y honrada en Dios. Y assilo dà à encender Dios, hablando con su amigo amado la-Mai.43. cob por Isaias, diziendo: Ex

quo honoxabilis factus est in oculis meis, ego dilexi te, quies re dezir: Despues que en mis ojos eres hecho honrado, y glorioso, yo te ame; esto es, has merecido mas amor mio, y en èl mas gracia de mercedes mias, por la honra, y hermofura de gloria que de mi tenias. Esto dà tambien bien à entender la Ef-

posa en los Canticos divinos à las hijas de Ierusalen, di-Cant. 1. ziendo : Niora (um, fed formofa silie Hierusalem, ideo di-4.

lexit me Rex, & introduxit me in cubiculum suum. Que quiere dezir: Morena, foy hijas de lerusalen, pero hermosa; por tanto me ha amado el Rev. v metido en lo interior de su lecho; es à saber, aun. que soy morena de mio, soy hermola de èl, y por esso me comunicò mas amor, y metiome mas adentro, haziendome mas mercedes. Bien puedes va, Dios mio, mirarme Despues que me miraste, que gracia, y hermosura de

honra, y gloria, y riqueza con tu primera vista en mi dexaste.

TOD V \*\* \* 12 VIII 21 VIII

CANCION XXVI.

Corednos las raposas, Que està ya florecida nuestra viña. En tanto que de rosas Hazemos vna piña, Y no parezca nadie en la mons tiña.

# DECLARACION.

T Jendo la Esposa las virtudes de su alma, puestas ya en el punto de su perfeccion, en que està ya gozando el deleyte, y lavidad, y fragrancia de ellas; assi como fe goza la belleza, y olor de las plantas quando effan floridas, defeando continuar esta fuavidad, y que no aya cola q pueda impedirfela, y atajerfela, pide en esta Cancion, que le acojan, y aparten de fi todas aquellas cofas que puedé derribar, y atajar la flor de fus virtudes, como fon todas las turbaciones, tentaciones, delaffolsiegos, apetitos, imaginaciones y otros movimientos q fuelen impedir al alma la paz, quietud, y luavidad interior al tiempo que suele eltar mas à fu labor, gozado de las virtudes todas juntas con fu Amado;porque fuele el alma a vezes en lu elpiritu ver las virtudes todas q Dios le

esta luz, v ella entonces con admirable deleyte, y fabor de amor las junta todas, y las ofeece al Amado como vna piña de flores, en lo qual recibiendolas el Amado, entonces, como à la verdad las recibe, recibe en ello gran fervicio; porque el alma fe ofrece juntamente con las virtudes, que es el mayor fervicio que ella le puede hazer, y assies vno de los mayores delevres que en el trato con Dios fuele recibir, este que recibe en esta manera de don que al Amado haze,y assi deseando ella que no le impida cosa este deleyte interior, que es laviña floris da, desea le quiten no solo las cofas dichas, mas que cambien aya gran foledad de codas las coías; de manera, que en todas las potencias, y apecitos interiores, y exte-Tiores, no aya forma, ni imagen de otra cofa, que parezca, y se represente delante de el alma,y del Amado, que en foledad, y vnion de entrambos estàn haziendo, y gozando esta piña.

Cogednos las raposas, Que està ya florecida nuestra viña.

A viña es el plantel que A sfra en el alma de co-E GERLEL

ha dado, obrando èl en ella das las virtudes que dan al ale ma vino de dulce fabor : efta viña del alma està florida. quando en la vnion de la voe luntad con el Amado, el alma està delevrandose, y gozando de todas estas virtudes jutass y à este tiempo suelen acudic à la memoria, y imaginativa muchas, y varias formas, ? imaginaciones, y en la parte fenfitiva muchos, y variog movimtentos, y apetitos, que inquietan al alma, y con fu mucha futileza v viveza la hazen perder el gusto, y suavidad de g entonces el alma està gozando, molestandola mucho, y fuele à este tiempo aver muchas turbaciones, horres, y temores, que fuelen poner los demonios, y à toe das estas cosas llama raposas: porque assi como las ligeras rapofillas co fus futiles faltos fuelen derribar, y maltratar la flor de las viñas, aísi estas imaginaciones, y movimientos con su ligereza, y presteza impiden,y derriban del alma la flor de la fuavidad, de que entonces, como avemos dia cho,està gozado. Y tambien por que assi como las raposas fon maliciofas, y fagaces en hazer daño, aísi estas imaginaciones, y los demonios con ellas, procuran malie ciar , y derribar la flor de esta suavidad de el almas

porque no aya fruto. Esto y assi es como vna piña de mismo pide la Esposa en los Cantares, diziendo: Capite nobis vulpes parbulas, quedemoliuntur vineas, nam vineanostra storuit. Que quiere de. zir: Caçadnos las rapofas pequeñuelas, que estrangan las viñas, porque nuestra viña està florida; y por esso quiere el alma aqui que se las cacen, y por que cambien aya lugar de hazer lo que se sigue ; es à faber

En tanto que vosas Hazemos vna piña,

N'esta saçon que el alma està delevrandose en el pecho de su Amado de la flor de esta viña, acaece assi que las virtudes se ponen todas en prompto, como avemos. dicho, y en supunto, mostrando, y dando al alma fu fragrancia, y suavidad en la milma alma, y en Dios: de manera que le parece al alma vna vina muy florida de ella, y del Amado, y entonces ella las junta todas, haziendo actos muy fabrofos de amor en cada vna de ellas, y en todas juntas, y assi juntas las ofrece ella al Amado con gran ternura de amor, y suavidad, à lo qual la ayuda el Amado, que por esto dize:

> Hazemos vna piña. Convienc à saber, el, y yo,

rosas esta junta de virtudes: porque assi como la piña es vna pieca fuerte, y en fi contiene muchas pieças fuertes; v fuertemente abraçadas, que fon les piñones; alsi esta piña que haze el alma para fu Amado, es vna fola perfeccion del alma, que fuerte y ordenadamente abraça en si muchas perfecciones de virtudes muy fuertes, y dones muy ricos ; porque todas las perfecciones de virtudes, convienen, y se orden en vna perfeccion del alma, la qual en tanto que està haziendofe, v ofreciendose al Amado en el espiritu, conviene que se cacen las rapofas; y no fele esto, fino tambien,

T no parezca nadie en la mont

Orque para este divino exercicio interior, es tambien necessaria foledad, y agenacion de todas las cofas que se podrian ofrecer al alma; aora de parte de la porcion inferior, que es la fenfitiva; aora de parte de la superior, que es la racional, q fon las en que se encierra toda armonia de porencias, y fentidos de todo el hombre que aqui llama montina, dize, que en esta no parezca nadie; es à faber, no parezcan en las potencias, y fentidos fenfitivos miendo ella esto, haze dos ningunas formas, ni figuras de objetos, ni otras operaciones naturales ; porque en este la fequedad espiritual, teniene cafo, filos fentidos exteriores, ò interiores obran, estorvan;ni tampoco parezcan en las potécias espirituales otras fus operaciones, y exercicios: porque en llegando al saber de vnion de amor, ya no obra, ni conviene obren las potécias espirituales, pues està va hecha la obra de vnion amando lo entendido. alsi como llegado al termino cessan todos los medios,

# CANCION XXVII.

no parezca pues nadie en la

montina, fola la voluntad ef-

tè assistiendo al Amado en la

dicha manera.

Detente Cierco muerte, Ven Austro, que recuerdas amores, Aspira por mi huerto, Y corran sus olores, I pacerà el Amado entre las flores.

# DECLARACION.

Lende de lo dicho, podria tambien la fequedad de espiritu ser causa de apagar en el alma Esposa el que arriba ha hablado ; y te-Tom. 2.

Cancion vigesimasexta: cofas en esta Cancion. La primera es, cerrar la puerta à do cuidado en no descuidarfe en la devocion para dexarla entrar. La segunda cosa que haze, es, invocar al Espiritu Santo, sustentandese en oracion, para que no folo por ella se detenga à fuera la sequedad . mas cambien fea causa para que se aumente por ella la devocion, y ponga el alma las virtudes en exercicio interior, todo à fin de que su Amado se goze, y deleyte mas en ellas.

Detente Cierco muerto.

L Cierco es vn viento frio, y feca y marchita las flores; y por que la lequedad espiritual haze esse mise me efecto en el alma, donde mora, la llama Cierço muerto, porque apaga, y mata la fuavidad, y jugo espirituals por el efecto que haze la llama Cierço muerto; y deseando la Esposa conservarse en la suavidad de su amor, dize à la sequedad que se detenga, lo qual se ha de entender que este dicho es cuidado de obras que la detengan, con-

fervando, y guardando clalma de las oca-

FEAR

amores.

L Austro es otro viento, que en vulgar lengua se llama Abrego; este es ayre apacible, y haze lluvias, y haze germinar las yervas, y abrir las flores, y darfu olor; tiene los efectos contrarios al Cierco. Por este avre engiende aqui el alma al Espiritu Santo, y dize que recuerda los amores; porque quando este divino ayre embiste en el alma, de tal manera la inflama toda, y regala, y aviva, y recuerda la voluntad, y levanta todos los apetitos al amor de Dios, que antes eftavan caidos, y dormidos, que se puede bien dezir, que vecuerdas los amores.

Aspira por mi huerto. TA avemos dicho que fu alma es la viña florecida en virendes, aora la llama aqui tambien la Espofa huerto, donde estàn plantadas las flores de virtudes, y perfecciones. Y es aqui de notar, que no dize aspira en mi huerto, fino por mi huerto; porque es mucha la diferencia que ay de aspirar Dios en el alma, ò aspirar por el alma: porque aspirar en el alma, es infundir en el alma gracia, dones, y virtudes; y afpirar

por el alma, es hazer Dios ro Ven Austro, que resuerdas los que en las virtudes, y perfect ciones ya dadas al alma, rea novandolas, y moviendolas de suerte, que den de si admirable fragrancia, y fuavidad, bien assi quando menean las especias aromaticas, al tiépo q fe haze aquella mocion, derraman el abundancia de fisolor, el qual antes no era, ni fe fentia en tanto grado; por= que las virtudes que el alma tiene en si adquiridas, no siepre las està ella finciendo, y gozando en acto; porque cos mo avemos dicho, en esta via da estàn en el alma como flores cerradas en cogollo, à como especias, aromaticas cubiertas, cuyo olor no fe fiente hafta q las descubren, y abren, y mueven ; pero algunas vezes haze Dios tales mercedes al alma Esposa, que aspirando con su Espiritu dia vino por este huerto del alma, abre todos estos cogollos de virtudes, y descubre estas especias aromaticas de dos nes, y perfecciones, y riquezas del alma, y abriendo el teloro, y caudal, delcubre toda fu hermofura : y entonces es cosa admirable de ver, y suave de sentir las riquezas de los dones que se descubren al alma, y la hermofura de estas flores ya todas abiertas, y darle cada yna de fi el olog

de suavidad que le pertene. Hijo de Dios à ella, que pos se; y esto llama correr fus olores, quando dize en el verlo figuiente:

Y corran fus olores:

T Os quales fon en tanta a abundancia algunas vezus, que al alma le parece eftar vestida de delevtes, v banada en gloria inestimable, tanto, que no solo ella lo siéte de dentro ; pero aun suele redundar tanto de fuera, que lo conocen los que faben advertir, y les parece estar la tal alma como vn delevtoso jaredin, lleno de delevtes, y riquezas de Dios; y no solo quando estas flores estàn abierras se echa de ver esto en citas fancas almas ; peto ordinariamente traen en si vn no sè què de grande-2a, y dignidad, que causa detenimiente, y respeto à los demàs, por el efecto sobrenarural que se difunde en el sugeto de la proxima, y familar comunicacion con Dios, qual se escrive en el Exodo 34. 30. de Moyfen, que no podian mirar en lu rostro, por la glofia, y honra que quedava en fu persona, por aver rratado Bara à cara con Dios. En este aspirar del Espiritu Santo por el alma, que es visitacion suya en amor à ella, se comunisacn alta manera el Esposo

esto embia su Espiritu primero, como à los Apostoles, que es su aposentador, para que le prepare la posada de el alma Esposa, levantando la en delevte, poniendole el huerco agesto, abriendo fus flores, descubriendo sus dones, arreandola de la capiceria de lus gracias, y riquezas; y assi con grande desco desca el alma Esposa: rodo esto; es à saber, que se vaya el Cierco, que venga el Austro, que espire por el huerto; porque en esto gana el alma muchas cofas juntas, porque gana el gozar las virtudes puestas en el punto de fabrofo exercicio, como avemos dicho: gana el gozar al Amado en ellas, pues mediante ellas. como agabamos de dezir. mas subidamente se comunica à ella, y haziendole mas particular merced que antes; y gana, que el Amado mucho mas se deleyta en ella por este exercicio de virtudes, que es de lo que ella mas gulta; es à laber, que guste su Amado; y gana tambien la continuacion, y duras cion del tal fabor, y fuavidad de virtudes, la qual dura en el alma todo el tiempo que el Amado assiste alli en la rat manera, estandole dando la

" 是一种 "

11.

16.

tudes, segun en los Canticos ella dize, en esta mane. Cant. I. Ta: Cum effet Rex in accubitu suo nardus mea dedit odorem suantiatis. Y escomo si reclinado el Rey en su reclinatorio, que es mi alma, el mi arbolico olorofo diò olor de fuavidad: entendiendo aqui por arbolico olorofo, que consta de muchas flores, el plantel de muchas virtudes que arriba se dixo estar en el alma, que alli llamò viña florida, ò la piña de flores, que def- nombre de pasto, que muy pues dixo: y assi este arbolico dà la suauidad de olor à Dios, der, por ser el pasto, è comida y al alma, en tanto q èl mora cosa que no solo dà gusto, por sustancial comunicacion en ella: y por tanto mucho es Hijo de Dios se delegra en el de desear, que este ayre del Espiritu Santo pida cada alma aspire por su huerto, y que severa en ella, como en lugar corran fus divinos olores. Y por ser esto tan necessario, y de tanto bien, y gloria para el anima, la Esposa lo deseò en los Cantares, y lo pidiò, di-Cant A. Ziendo: Surge Aquilo , & veni Auster, persta hortum meum, 6 lo que avemos dicho en esta con los hijos de los hombres, Cancion hasta aqui, y quiere es à saber, quando sus deleytes dezir: Levantate Cierco, v vete, y tu Abrego, viento fuave,y provechofo, ven, ycorre, y apira por mi huerto, y correran fus olorofas y pre-

Esposa suavidad en sus vir- ciosas especias; y esto todo lo desea el alma, no por el deleite y gloria que della fe le figue, fino por lo que en esto fabe que se deleita su Esposo, y que esto es disposicion, y predixera: En canto que estava nuncio en ella, para que su Esposo Amado el Hijo de Dios venga à deleitarfe en ella, que por esso dize luego:

> Tparecerà el Amado entre las Horas.

Clanifica el alma efte deleite g el Hijo de Dios tiene en ella en esta sacon pos mas al propio lo dà à entenpero aun sustenta, y aisi el alma, en estos deleites de ella, y sesustéta en ella;esto es, perdonde grandemente se deleyta:por que el lugar se deleyta de veras en el , y ello entiendo que es lo que el mismo quiso dezir por la boca de Salomon en los Proverbios, diziendo: El delitia mea effe cum Prov. 8. fluant aromata illius, y es todo filijs hominum. Mis deleites son 31. fon estar conmigo, que soy el Hijo de Dios. Y es de notar, que no dize que pacerà las flores, fino entre las flores: porque la comunicacion suya,

alma, mediante el arreo de las virtudes ya dicho, y lo a pace es la misma alma trantformandola en si, sazonada ya, y guifada, y falada con las flores de virtudes , y dones, v perfecciones, que fon la falfa con que, y entre que la pace. las quales por medio del apofentador ya dicho, estàn dando à Dios con el alma sabor, y fuavidad, y esta es la condicion del Esposo pacer al alma entre la fragrancia de estasflores. Y alsi tambien la Efpola en los Cantares, como quien fabe bien fu condicion, lo dize de el por estas pala-Cant. 6. bras: Dilectus mens descendit in bortum fuum ad areolam aromatum, or pafcatur in hortis, 6 lylia colligat. Quiere dezir: Mi Amado descendiò à fu huerto à la herica, y ayre de las especias olerosas, para apacentarie en los lirios, y cogerlos para si; y luego dize: Ego dilecto meo, & ailectus meus mibi qui pascitur inter lilie. Yo para mi Amado, y. mi Amado para mi, que le apacienta entre los lirios;esto es, que se deleyra en mi alma entre los lirios de mis virtudes, y perfec-Ciones.

\*\*\*

of a critical so o control of the

CANCION XXVIII.

Entrado le hala Esposa En el ameno huerto deseado, Yà su sabor reposa El cuello reclinado Sobre los dulces braços de el Amado.

## DECLARACION.

A Viendo ya el alma puele-I to diligencia en que las rapofas fe caçaflen, y el Cierco fe fuesse, que eran eftorvos, y inconvenientes que impedian el acabado deleyte del estado del matrimonio espiritual, v tabien aviendo invocado, y alcançado el ayre del Espiritu Santo, como en las dos precedentes Canciones ha hecho, el qual es propia disposicion, y instrumento para la perfeccion del tal estado, resta aora tratar. de èl en esta Cancion, en la qual habla el Esposo, llamando ya Esposa al alma, y dize dos cosas. La vna es, dezir como ya despues de aver salido vitoriosa; hallegado à este estado deleytoso del matrimonio espiritual, que ella tanto avia defeado? Y la fegunda es, contar las propiedades del dicho estado, de las quales el alma goza ya en el, como fon, repofar à

Ibidem.

fu sabor, y tener el cuello reclinado sobre los dulces bracos del Amado, segun aora remos declarando.

Entrado se ha la Esposa. Ara declarar el orden de estas Canciones mas abierramente, y dar à entender el que ordinariamente Ileva el alma hafta venir à este estado de matrimonio ospiritual, que es el mas alto de que aora , con ayuda de Dios, avemos de hablar, al qual ha venido ya el alma. Es de notar, que primero fe exercità en los trabajos, y amarguras de la mortificacion, que al principio dixo el alma desde la primera Cancion, halta aquella que dize:

Milenacias derramando.

Despues paíse por las penas, y estrechos de amor, que en el sucesso de las Canciones ha ido contando, hasta la que dize;

Apartalos Amado.

Aliende de esto, despues cuenta, aver recibido grandes comunicaciones, y muchas visitas de su Amado, en que se ha do perficionando, y enterando en el amor del, ranto, que passando de rodas las cosas, y de si misma, se entrego à el por vuion de

amor en desposorio espirica cual, en que, como ya desposorio fada, ha recibido del Esposorio grandes dones, y joyas, como ha cantado desde la Cancion donde se hizo este divino desposorio, que dizer

Apartalos Amado.

Alta esta de aora que comiença:

Entradofehala Esposa. Onde restana ya has zerfe el marrimonio espiritual entre la dicha almay el Hijo de Dios Esposo fuyo, el qual es mucho mas que el desposorio; porque es vna transformación total en el Amado, en que se entregan ambas las parces con total possession de la vna à la otra por cofumada vnio de amor, en que esta alma hecha divinay Dios por participacion, en quanto se puede en esta vida, y assies el mas alto efcado à que en esta vida se puede llegar : porque assi como en la confumacion del matrimonio cernai fon des en vna carne, como dize la divina Eferitura, aisi tama bien confumado efte e piritual matrimonio entre Dios. y el alma, son dos naturalezas en vn espiritu, y amor de Dios, bien assi como la luz de la estrella, ò de la candela en la presencia del Sol, se citado felicissimo del matrivne, y junta con la del Sol, y monio configo, en que se haya es el que luce el Sol, y en se tal junta de las dos natuse tal junta de las dos naturalezas, y tal comunicación de este estado habla en el de la divina à la humanasque presente verso el Esposo, diziendo:

Entrado se hala Esposa.

Sà saber, de todo lo téposal, y de todo lo natural, dexando suera todas las tentaciones, turbaciones, cuidados, solicitudes, y penas, y formas, y siguras corporales, y imaginarias, no se aprovechando ya de ellas como de medios para este alto abraço. De todo esto se ha entrado

En el ameno huerto deseado. Stoes, transformandole en su Dios, que es el que aqui llama huerto, por el deleytofo, y suave puesto que halla en el el alma. A este buerto de llena transformacion, el qual es ya gozo, y deleyte, y gloria de matrimonio espiritual, no se viene sin passar primero por el despoforio, y por el amor leal y comun de desposades; porque despues de aver sido el alma algun tiempo Esposa en entero, y suave amor concl Hijo de Dios, despues la llama Dios, y la mote en este huerto fuyo florido à confumar este

monio configo, en que fe had ze tal junta de las dos naturalezas, y tal comunicacion de la divina à la humanasque no mudando alguna de ellas In fer, cada vna parece Dios, aunque en esta vida no puede fer perfectamente, aunque es sobre todo lo que se puede dezir, y penfar, Esto dà muy bien à entender el mismo Esposo en los Cantares, donde: combida al alma, hecha ya Esposa, à este estado, diziendo: Vent in bortum meum for Cat. 1 3 vor mea Sponfa, meffui mirrha I. meam cum aromatibus meis. Que quiere dezir: Ven, y entra en mi huerto, hermana mia, Esposa, que ya he segado mi mirra con mis olorofas especias; llamala hermana, y Esposa: porque ya lo era en el amor, y entrega que le avia hecho de fi, antes que la llamasse à este estado de espiritual matrimonio donde dize que tiene ya fegada fu olorofa mirra, y especias, arematia cas, que lon los fruros ya maduros, y aparejados para e 1 alma; les quales son los deleytes, y grandezas q en este eltado de fi la comunica:esto es, à si mismo à ella, y por esso el es ameno huerro para ella, y deseado: porque todo el fin, y deseo del alma, y de Dios en todas lus obras es

80.

la confumacion de este estado,y nunca descansa el alma hafta llegar à èl : porque ya en este estado ay mucha mas abundancia, y henchimiento de Dios, y mas fegura, y establepaz. Y mas perfecta fuavidad fin comparacion goza que en el desposorio, bien assi como en los bracos de tal Esposo, Porque esta tal almase enciende lo que dize Gal. 2: San Pablo: Viuo ego iam non ego, viutt verd in me Christus. Vivo yo, ya no yo, mas vive en mi Christo; y por tanto viendo el alma vida can feliz, que es vida de Dios: confiderele, si se puede, que vida ferà esta, en la qual no solo no pueda ya fentir el alma algun finfabor, comotampoco Dios le fiente, mas goza, y siente deleyte, y gloria de Dios en la sustancia del alma ya transformada en el. Y por esto le sigue.

> Tasusabor reposa El cuello reclinado.

L Cuello, como arriba queda dicho, denota la fortaleza, que escon la que el alma trabaja, v obra las virtudes, y vence los vizios, y alsi es justo que el alma repole, y descanse en aque-

lo que trabajo, y recline fu cue-

10. 301 113 201

Sobre los dulces bracos del Y L CH El QUE LUCE Amado.

ers to profe

D Eclinar el cuello en los braços de Dios, es tetener ya vnida su fortaleza,ò por mejor dezir su flaqueza en la fortaleza de Dios:porque los bracos de Dios significan la fortaleza de Dios, en que reclinada, y transformada nuestra flaguza, ciene ya fortaleza del milmoDios: de donde muy comodamente se denota este estado del matrimonio espiritual por esta reclinacion del cuello en los dulces braços del Amado;porque ya Dios es la fortaleza, y dulcura del alma, en que està guarecida, y amparada de todos los males, y saboreada en todos los bienes. Por tanto la Esposa en los Cantares, descando este estado dixo al Esposo: Quis det te mihi fratrem meu Cat. 8.3 sugente oberamairis mee, vt inveniam te folu foris, & deofculer te, & iam me nemo despiciat? como si dixera: Quien te me diesse, hermano mio, que mamafes los pechos de mi madre, de manera que te hallasse yosolo a fuera, y te befaffe, y yano me despreciaffe nadie? En llamarle here mano, dà à entender la igualdad que ay en el desposorio

que dize que mamafes los pechos de mi madre, quiere dezir, que enjugaffes, y apagaffes en mi los apetitos, y passiones, que son los pechos, y leche de la madre Eva en nuestra carne; los quales fon impedimento para este estado, y assi esto hecho, te hallaffe yo folo à fuera, esto es, fuera vo de codas las colas, y de mi milma en foledad, y defnudez de espiritu, lo qual viene à ser enjugados los apetitos ya dichos, y alli te befasse sola àti solo: es à faber, se vniesse mi naturaleza, ya fola, y defnuda de toda impureza temporal, natural, y espiritual contigo solo, esto es, con tu sola naturaleza, sin otro algun medio fuera del amor, lo qual solo es en el matrimonio espiritual, que es beso del alma à Dios, donde no la desprecia, ni se le atreve ninguno: porque en este estado, ni demonio, ni carne, ni mundo, ni aperitos molestan. Porque aqui se cumple lo que tam. bien se dize en los Canti-Cant, 2. Cos: Iam enim byems transiit, imber abijt, & recessit, flores apparuerunt, &c. que quiere dezir: Ya passò el Invierno, y se fue la lluvia, y parecie, ron las flores en nueftra tierra.

CANCION XXIX.

Debaxo det mançano Alli conmico fuifte desposadas Alltedi la mano, I fuiste reparada, Donde tu madre fuera violada:

# DECLARACION

N este estado alto del matrimonio espirituale con gran facilidad, y frequecia descubre el Esposo al ala ma sus maravillosos secretos. y la dà parte de sus obras: porque el verdadero, y entero amor no sabe tener nada encubierto, y mayormente la comunica dulces misterios de su Encarnacion, y modo, y manera de la redempcion humana, que es vna de las mas altas obras de Dios, v alsi mas fabrofa para el almas. y assi el Espoio haze esto en esta Cancion, en que se denota como con grande fabor de amor descubre al alma interiormente los dichos misserios. Y assi hablando con ella la dize como fue por medio del Arbol de la Cruz, desposada con el, dandola èl en esto el favor de su misericordia, queriendo morir por ella, y haziendola her. molamente en elta manera, pues le reparò, y redimiò por

de amor entre los dos antes

Cancion treinta, y treinta y vna:

to de Sirenas, que fignifica el

deleyte que en el alma fiem-

pre tiene, acaba de poner fin,

y remate à todas las opera-

ciones, y passiones del alma,

que antes la eran algun im-

pedimento, y finfabor para

el pacifico gusto, y suavidad,

las quales dize aqui que fon

las digressiones de la fanta-

fia, y imaginativa; las quales

conjura que cessen, y tam-

bien pone en razon à las dos

potencias naturales, que son

irascible, y concupiscible que

antes algun tanto la afligian.

Y cambien por medio de ef-

tas Lyras, y canto dà à enten-

der, como en este estado se

ponen en perfeccion, y me-

dio de obra, segun se puede

en esta vida, las tres Poten-

cias del alma, que son Enten-

dimiento, Voluntad, y Me-

moria: y tambien se contiene

como las quatro paísiones

del alma, que fon Dolor, Ef-

perança, Gozo, y Temor, fe

mitigan, y ponen en razo por

medio de la fatisfaccion que

el alma tiene, significada por

las amenas Lyras, y canto de

Sirenas, como luego dire-

mos. Todos los quales inco-

venientes quiere Dios que

cessen; porque el alma mas à

Tom.2.

el mismo medio que la naturaleza humana fue effragada por medio del arbol del Paraylo en la madre primera, que es Eva; y assi dize:

Debaxo del mancano.

Ntendiedo por el Man-Cano el arbol de la Cruz, donde el Hijo de Dios redimiò, y por configuiente se desposò co la naturaleza humana, y configuientemente con cada alma, dandola èl gracia, y prendas para ello, por los merecimientos defu Passion, Y assi dize:

Alli conmigo fuifie desposada, Allite di la mano.

porque el verdaderos y entes

Onviene à faber, de mi favor, y ayuda, levantandote de tu milerable, y baxo estado en mi compania, y desposorio.

I fuiste reparada, Donde su madre fuera violada,

Orque tu madre la na-Cant. 8. turaleza humana fue violada en tus primeros Padres debaxo del arbol, y tu alli cambien debaxo del Ara bol de la Cruz fuilte reparadas de manera, que si tu madre debaxo del arbol te causò la muerte, vo debaxo del Arbol de la Cruz te di la vida; y à este modo la và Dics descubriendo las ordenacio-

nes, y disposiciones de su Sabiduria, como fabe el, tan fabia v hermofamente facar de los males bienes, y aquelle que fue causa de mal, ordenarlo à may or bien. Lo que en esta Cancion se contiene à la letra, dize el mismo Esposo à la Esposa en los Cantares, diziendo: Sub arbore malo suscitani te, ibi corrupta est mater tua, ibi violata est genierix tua. Que quiere dezir: Debaxo del mançano te levante, alli fue tu madre eftragada, y alli la que te engendrò fue violada.

A las aues ligeras tadores, onto no castal Montes, valles, riber as, Aguas, ayres, ardores, ladores.

Por las amenas Lyras,

Que cessen vueftras iras, I no toqueis al muro, mas seguro.

# DECLARACION.

Rosigue el Esposo, y da à entender en estas dos Canciones, como por medio de las amenas Lyras que aqui gusto, y sin ninguna interpolacion goze del deleyte, paz fignifican la fuavidad de que goza ordinariamente en este y suavidad de esta vnion, estado, y tambien por el can-

Alas aues ligeras.

Lama Aues ligeras à las digressiones de la imaginativa, que son ligeras, y futiles en bolar à vna parte, y à otra ; las quales quando la voluntad està gozando en quietud de la comunicacion sabrosa del Amado, suelen hazerle finfabor, y apagarle el gusto con sus buelos sutiles: à las quales dize el Espofo, que las conjura por las amenas Lyras, &c. esto es que pues ya la fuavidad, y delevre del alma es tan abundante, y frequente, y fuerte, que ellas no le podràn impedir, como antes folian, por no aver llegado à tanto que ceffen fus inquietos buelos, impetus, y excessos, lo qual se ha de entender assi en las demas partes que avemos de declas rar aqui,como fon,

Leones, Ciervos, Gamos Saltas dores.

Or los Leones se entiende las acrimonias, y impetus de la potencia irafe cible; porque esta potencia es offada, y atrevida en sus actos como los Leones: por los Ciervos, y los Gamos faltadores entiende la otra poten-

CANCION 30. y 31.

Leones, Ciervos, Gamos fala I miedos de las noches veg

Y canto de Sirenas os con-

Porque la Esposa duerma

eia del alma, que es concupif- tos q antes andavan inquies cible, que es la potencia de aperecer, la qual tiene dos efectos: el vno es de cobardia, y el otro es de offadia; los efectos de cobardia exercita quando las cosas no las halla para fi convenientes; porque enconces fe retira, encoge, v acobarda, y en estos efectos es comparada à los Ciervos; porque assi como tienen esta potencia concupiscible mas intensa que otros muchos animales, assi son muy cobardes, y encogidos. Los efeca tos de offadia exercita quando halla las cofas convenientes para si, porg entonces no fe encoge, y acobarda, fino atrevele à apetecerlas, y admitirlas co los defeos, y afectos. Y en estos efectos de offadia, es comparada esta potencia à los Gamos: los quales tienen tanta concupiscencia en lo que apetecen, que no folo à ello van corriendo, mas aun saltando, por lo qual aqui los llama saltadores, de manera que en conjurar los Leones, pone rienda à los impetus, y excessos de la ira: y en conjurar los Ciervos, fortalece la concupiscencia en las cobardias, y pufilanimidades que antes le enco. gian : yen conjurar los Ga mos saltadores, la satisface, y apacigua los defeos, y apeti-

tos, saltando como Gamos de vno en otro, por fatisfacer à la concupiscencia, la qual est tava ya satisfecha por las amenas Lyras, de cuya suavidad goza, y por el canto de Sirenas, en cuyo delevte se apacienta. Y es de notar, que no cojura el Esposo aqui à la ira, y concupilcencia, porque estas potencias nunca en el alma faltan, line à los molestos, y defordenados actos de ellas, fignificados por los Leones, Ciervos, y Gamos saltadores; porque estos en este estado es necessario que

Montes, valles, y riberas. Or estos tres nombres fe denotan los actos viciolos, y defordenados de las tres potencias del alma, que fon Memoria, Entendimiento,y Voluntad: los quales actos fon defordenados, y viciosos, quando son en estremo altos; y quando fon en estremo baxos, y remisos; o aunque no lo sean en estre: mo, quando declinan azia alguno de los dos estremos : y assi por los montes, que son muy altos, son significados los actos estremados en demasia defordenada. Por los valles, q fon muy baxos, se significan los actos de estas tres potenlo que conviene. Y por las riberas, que ni son muy altas, ni muy baxas, fino que por no ser llanas participan algo de vn estremo, y del otro, son fignificados los actos de las potencias, quando exceden, ò faltan en algo del medio, y flano de lo justo; los quales aunque no fon estremada. mente desordenados, que seria llegando à pecado morxal, todavia lo fon en parce, aora en venial, aora en imperfecció, por minima que sea en el Entendimiento, Memoria, y Voluntad, A todos estos actos excessivos de lo justo cojura tambien, que cessen por las amenas Lyras, y canto dicho: las quales tienen puestas à las tres Potencias del alma tan en su punto de efecto, que estan can empleadas en la justa operacion que las pertenece, que no solo no en estremo, pero ni en parte de èl participan alguna cofa. Siguense los demás versos:

Aguas, ayres, ardores, Y miedos de las noches veladores.

Ambien por estas quatro cosas se entieden las stecciones de las quatro paffiones, que como diximos, fon Dolor, Esperança, Gozo, y Temor : por las aguas fe en-Tom.z.

cias, estremados en menos de tienden las afecciones de dolor que afligen al anima; porque assi como agua se entran en el alma, de donde David dize à Dios, hablado de ellass Saluum me fac Deus, quoniam Pfalm; intrauerunt aque vique ad 68.1. animam meam; esto es, salvame Dios mio, porque han entrado las aguas hasta mi alma. Por los ayres se entieden las afecciones de la Esperança: porque aísi como ayre buelan à desear lo ausente q se espera. De donde cambien dize David : Os meum aperut, Pf.188; G attraxi Spiritum, quia man- 13 1. data tua desiderabam. Como si dixera: Abri la boca de mi esperança, y atraxe el ayre de mi deseo, porque esperava, y deseava tus Mandamientos. Por los ardores se entienden las afecciones de la passió del gozo, las quales inflaman el coraçon à manera de fuego: Por lo qual el mismo David dize: Concaluit cor meum intra me , 6 in meditatione mea 38.4. exardescet ignis. Que quiere dezir: Dentro de mi se calentò mi coraçon, y en mi meditacion se encenderà fuego, q es tanto como dezir: En mi meditacion se encenderà el Gozo. Por los miedos de las noches veladores se entienden las afecciones de la otra passion, que es el temor; las quales en los espirituales, que

Cancion trigesimaprima:

aun no han llegado à este recer la divina luz de que gos estado del matrimonio espiritual, de que vamos hablando, suelen ser muy grandes à vezes de parte de Dios al tiempo que les quiere hazer algunas mercedes, como avemos dicho arriba, que les fuele hazer temor al espiritu, y pavor, y tambien encogimiento à la carne, y sentidos, por no tener ellos fortalecido, y perficionado el natural. y habituado à aquellas mercedes de Dios : à vezes tambien de parte del demonio, el qual al tiempo que Dios dà al alma recogimiento, y fuavidad en fisteniendo el grande embidia, y pelar de aquel bien, y paz del alma, procura poner horror, y temor en el espiritu por impedirla aquel bien, y à vezes como amena. çandola alla en el espiritu; y quando ve que no puede llegar à lo interior de el alma, por estar ella muy recogida, y vnida con Dios, à lo menos por de fuera en la parte fenfitiva pone distracció, ò variedad, y aprieros, y dolores, y horror al sentimiento, à ver si por este medio puede inquietar à la Esposa de su talamo, à los quales llama miedos de las noches, por ser de los demonios; y por que con ellos el demonio procura difundir tinieblas en el alma, por elcu-

za: y llama veladores à estos temores, porque de suyo hazen velar, y recordar al alma de su suave sueño interior ; v tambien por que los demonios, que los caufan, están fiempre velando por ponerlos. Estos temores casi passivamente de parte de Dios, ò del demonio, como he dicho. se in gieren en el espiritu de los que ya son espirituales : y no trato aqui de otros temores temporales, ò naturales, porque tener los tales temores no es de gente espiritual; mas tener los espirituales temores ya dichos, es propiedad de epirituales. Pues à todas estas quatro maneras de afecciones de las quatro passiones del anima conjura tambien el Amado, haziens dolas ceffar, y foffegar, por quanto èl dà ya à la Esposa caudal en este estado, y fuerça, y fatisfacció en las amenas Lyras de su suavidad, y canto de Sirenas de su deleyte,para q no solo no revnen en ella; pero ni en algun tato la puedan dar finfabor, porque es la grandeza, y estabilidad del alma tan grande en este estado, q fi antes le llegavan al alma las aguas del dolor de qualquier cosa, y aun de los pecados suyos, ò agenos, que es lo que mas suelen sentir

los espirituales; y a aunque los estima no le hazen dolor, ni fentimiento congojoso, y la compassion; esto es, la congoja del sentimiento de ella, no latiene, aunque tiene las obras, y perfeccion de ella; porque aqui le falta al alma lo que tenia de flaco en las virtudes, y le queda lo fuerte, constante, y perfecto de ellas; porque à modo de los Angeles, que perfectamente estiman las coías que son de dolor, fin fentir dolor, y exercitan las obras de misericordia, y compassion, sin sentir compassion, le acaece al alma en esta transformación de amor; aunque algunas vezes, y en algunas cosas dispensa Dios con ella, dandolelo à sentir, y dexandola padecer, porque merezca mas, como hizo con la Madre Virgen; pero el estado de suyo no lo lleva: en los defeos de la esperança tampoco pena, porque estando ya satisfecha, en quanto en esta vida puede, en la vmő de Dios, ni acerca del mundo tiene que esperar, ni acerca de lo espiritual que desear, pues se ve,y fientellena de las riquezas de Dios, aunque puede crecer en caridad, v assi en el vivir, y en el morir està conforme, y ajustada à la voluntad de Dios. Tambien en las afecciones del gozo Tom.z.

que en el alma folian hazen fentimiento de masso menos. nien ellas echa de ver mengua, ni le haze novedad abudancia; porque es tanta de la que ella ordinariamente goza, que à manera del mar, ni mengua por los rios que de ella falen, ni crece por los que en ella entran; porque esta es el alma en que està hecha la fuece, cuya agua dizeChristo por S. Juan, que lalta hasta la vida eterna: finalmente, ni los miedos de las noches velado- 14. res llegan à ella, estando ya tan clara, tan fuerte, y tan de assiento en Dios reposando, q ni la pueden escurecer con fus tinieblas, ni atemorizar con sus terrores, ni recordar con fus impetus, y afsi ninguna cofa la puede ya llegar, ni molestar, aviendose ya ella entrado, como avemos dicho, de todas ellas en el ameno huerto deseado, donde de toda paz goza, de toda fuavidad gusta, y en todo deleyte se deleyta, segun sufre la condicion, y estado de esta vida; porque de esta tal alma se entiende aquello que dize el Sabio, diziendo : Secura mens Prouis quasi iuge convinium ; esto es, 15. el alma fegura, y pacifica es como vn continuo combite; / porque alsi como en vn combite ay de todos manjares sabroles al paladar, y de todas mu:

muficas suaves al oido, alsi el alma en este continuo combite que ya tiene en el pecho de su Amado, de todo deleyte goza, y de toda suavidad gusta. Y no le parezca al que esto levere, que en lo dicho nos alargamos en palabras; porque de verdad fi fe hus viesse de explicar lo que pasfa por el alma que à este dichosoestado llega, todas palabras, y tiempo faltarian, y fe quedaria lo mas por declarar: porque si el alma atina à dar la paz de Dios, que fobrepuja rodo sentido, quedarà todo fentido corto, y mudo para averla de declarar. Siguese el verso:

Por las amenas Liras, T canto de Sirenas os conjuro.

TA diximos que las amenas Lyras lignifican la suavidad del alma en este estado; porque assi como la musica de las Lyras llena el animo de fuavidad, y recreacion de manera que tiene el animo tan embevecido, y suspenso, que le tiene agenado de penas, y finsabores; assi esta suavidad tiene al alma tan en si, que ninguna pena la llega. Y por esso conjura à todas las molestias de las potencias, y passiones, q cessen por la fuavidad: y tambien el canto de Sirenas, como tam-

bien queda dicho, fignifica el delevte ordin rio que el alma possee, por el qual tambien està desnuda de rodos los contrarios, y operaciones molestas, las quales son enten didas en el verso, que luego dize; es à laber,

Que cellen vuestras tras. Lamando iras à todas las operaciones, y afecciones desordenadas, que avemos dicho : porque assi como la ira es cierto impetu, que sale del limite de la razon, quando obra viciofamente, assi todas las afeccionessy operaciones ya dichas, exceden del limite la paz, y tranquilidad del alma, si reynan en ella, y por esso dize:

Tno toqueis al muro. Or el Muro se entiende el vallado de paz, v virtudes, y perfecciones, que va tiene el alma donde està ya amparada, que es el muro, y defensa del huerto de su Amado. Por lo qual lo llama el en los Cantares : Hortus Cant.4. conclusus soror mea, que quie- 12. re dezir: Mi hermana es vn huerto cerrado, por tanto no le toqueis à este muro,

Porque la Esposa duerma mas (eguro. Es à saber, porque mas à sa-

por

y suavidad de que goza en el huerto donde se ha entrado, El cuello reclinado sobre los dulces braços del Amado.

### CANCION XXXII.

O Ninfas de Iudea, En tanto que en las flores, y rofales El ambar prefumea, Mora enlos arrabales, T no querais tocar nuestros umbrales.

## DECLARACION.

E Nesta Cancion la Espo-sa es la que habla, la qual viendose puesta, segun la porcion superior, y espiritual, en tan ricos, y aventajados dones, y deleytes de parte de su Amado, deseando conservarse en la seguridad, v continua possession de ellos (en la qual el Esposo la ha puesto en las dos Canciones precedentes) viendo que de parte de la porcion inferior, que es la sensualidad, se le podria impedir, y perturbar canto bien, pide à las operaciones, y movimientos de esta porcion inferior, que se sofsieguen en las potencias, y fentidos de ella, y no passen los limites de su regió (la senfual) à molestar, y à inquierar Tom.2.

bor se delevte de la quietud, la porcion superior, y espiritual del anima; porque no la impida aun por algun minimo movimiento el bien, y fuavidad de que goza; porque los movimientos de la parte sensitiva, y sus potencias, si obran quando el espiritu goza, tanto mas le molestan, y desquietan, quanto ellos tienen de mas obra, y viveza. Dize, pues, asi:

> O Ninfas de Iudea; I Vdea llama à la parte infe rior del anima, que es la sensitiva, y llamala Iudea, porque es flaca, y carnal, y de fuyo ciega, como es la gente Iudaica. Y llama Ninfas à todas las imaginaciones, fantafias, y movimientos, y afecciones de esta porcion inferior: à todas estas llama Ninfas, porque assi como las Ninfas con su aficion, y gra-· cia atraen para si à los amates, assi estas operaciones, y movimientos de la fenfualidad fabrolamente procuran atraer à si la voluntad de la parte racional, facandola de lo interior à que quiera lo exterior lo que ellos quieren, y apetecen, moviendo tambien al Entendimieto, y atras yendole à que se case, y junte con ellas en su baxo modo fenfual, procurando conformar à la parte racional, y H4

aunarla con la fenfual. Vofotras, pues, dize, operaciones, y movimientos fenfuales,

Entanto que las flores, y ro-Cales

El ambar perfumea.

As Flores fon las virtudes del alma, como arriba diximos , los Rosales fon las tres Potencias del alma, Entendimiento, Memoria, y Voluntad, que llevan rofas, y flores de conceptos divinos, y actos de amor, y de tiene capacidad para comuvirtudes. El ambar es el divino Espiritu que mora en el alma ; y perfumear este divino la sensualidad. Pero por que ambar en las flores, y rosales, es comunicarle, y derramarle suavissimamente en las potencias, y virtudes del alma, dando en ellas al alma perfutanto, pues, que este divino Espiritu està dando suavidad espiritual à mi alma,

Mora en los arrabales.

N. los arrabales de Iudea, que dezimos ser la parte fenfitiva del alma, y los arrabales de ella son los sentidos fenfitivos interiores, interiores, y exteriores. como son la fantasia, la imaginativa, y memoria: en las T no querais tocar nuestros quales fe colocan, y recogen las fantalias, imaginaciones, y formas de las cosas; y estas fon las que aqui llama Nin-

fas, las quales entran à estos arrabales de los sentidos interiores por las puertas de los fentidos exteriores, que fon oir, ver, oler, gustar, y tocar: de manera, que todas las potencias, y sentidos de esta parte fenficiva los podemos llamar arrabales, que fon los barrios que estàn fuera de la Ciudad; porque lo que se llama ciudad en el alma, es allà lo de mas adentro, que es la parte racional, que es la que nicar con Dios, cuyas operaciones son contrarias à las de ay natural comunicacion de la gente que mora en estos arrabales de la parte sensitie va, la qual gente es las Ninfas que dezimos, de tal mas me de divina suavidad. En nera, que lo que se obra en esta parte, ordinariamente se siente en la otra mas interior, que es la racional; y por configuiente la haze advertir, y desquietar de la obra espiritual que tiene en Dios: dizeles que moren en sus arrabales; esto es, que se quieten en sus sentidos sensitivos,

umbrales.

Sto es, ni por primeros movimientos toqueis à la parte superior ; porque los Priz

primeros movimientos del alma fon las entradas, y vmbrales para entrar en el alma, y quando passan de primeros movimientos à la razon, va van passando los vmbrales; pero quando folo fon primeros movimientos, folo fedize rocar à los vmbrales, ò llamar à la puerta, lo qual fe haze quando ay acometimientos à la razo de parte de la fenfualidad para algun acto defordenado; pues no folamente el alma dize aqui que estos no toquen al almaspero aun las advertencias. que no hazen à la quietud, y bien de que gozar Y assi esta parte fenfitiva con todas fus potencias, fuerças, y flaquezas en este estado està va rendida al espiritu, de donde esta es ya vna bienaventurada vida, lemejante à la delestado de la innociencia, donde toda la armonia, y habilidad de la parte sensitiva del hombre, fervia al hombre para mas recreacion, y ayuda de conocimiento, y amor de Dios en paz, y concordia con la parte superior. Dichosa el alma que à este estado llegare, mas quien es este, y alabarle hemos, porque hizo maravillas en fu vida. Esta Cancion se ha puesto agui para dar à entender la quieta paz, y fegura que tiene el alma que llega à este alto estado,no para q fe piense q este deseo que muestra aqui elalma de que se sossieguen estas Ninfas, sea por que en este estado molesten, porque ya esttan foffegadas, como arriba queda dado à entender, que este deseo mas es de los que van aprovechando, y de los aprovechados, que de los ya perfectos; en los quales poco,ò nada reynan las passiones, v movimientos.

# CANCION XXXIV.

Escondese Cavillo, I mira con tu haz à las monstanas. Y no quieras dezirlo, Mas miralas campañas, De la que và por Insulas es tranas --

# DECLARACION

Espues que el Esposo, y la Esposa en las Canciones passadas han puesto rienda, y filencio à las paísio. nes, y potencias del anima, assi tensitivas, como espirituales, que la podian perturbar, conviertese en esta Cancion la Esposa à gozar de su Amado al interior recogimiento de su alma, donde el con ella està en amor vnido, donde escodidamente en grande

manera le goza, y tan altas, y can labrolas fon las colas que por ella passan en este recogimiento de el matrimonio con su Amado, que ella no lo sabe dezir, ni aun querria dezirlo, porque son de aquellos Isai.42. de que dixo Isaias: Secretum meum mihi, secretum meum mihi. Y assi ella à solas se lo posse, y à solas se lo enciende, y à solas se lo goza, y gusta de que sea à solas ; y assi su deseo es, que sea muy escondido, y muy levantado, y alejado de toda comunicacion exterior. En lo qual es semeiante al mercader de la margaritaço por mejor dezir, al hombre, que hallando el teforo escondido en el campo, fue, y escondiòle con gozo, y posseyole. Y esso pide aora la misma alma en esta Cancion al Esposo, en la qual con este deseo le pide quatro co. fas. La primera, que sea el servido de comunicarse muy adentro en lo escondido de fu alma. La fegunda, que embista sus potencias con la gloria, y grandeza de su divinidad. La tercera, que sea tan altamente, que no se quieran, ni sepa dezir, ni sea de ello capaz el exterior, y parte fenfitiva. Y la quarta, le pide que se enamore de las muchas virtudes que el ha puesto en ella, la qual và à el, y sube por

a'tas, y levantadas noticias de la divinidad, y por excesfos de amor muy estraños, y extraordinarios, de los que ordinariamente por ella suc. len paffar.

Escondete Carrillo.

Omo fi dixera: Queride Esposo mio, recogere en lo mas interior de mi alma, comunicandote à ella efcondidamente, manifestandole tus escondidas maravillas, agenas de todos los ojos mortales.

Y mira con tu haz à las montañas.

A Haz de Dios es la divinidad, y las Montanas son las potencias del alma, Memoria, Entendimiento, y Voluntad; y alsies co. mo si dixera: Embiste con tu divinidad en mi entendimieto, dandole inteligencias divinas; y en mi Voluntad, dandole, y comunicandole el divino amor, v en mi memoria con divina possession de gloria. En esto pide el alma todo lo que le puede pedir, porque no anda ya contentandose en conocimiento, y comunicacion de Dios por las espaldas, como hizo Dios con Moyles, que es conocerle por sus efectos, y obras, sino con la haz de Dios, que es comunicacion essencial de

Cancion trigesimatercia. la divinidad, fin otro algun medio en el alma, por cierto contacto de ella en la divinidad: lo qual es cofa agena de por quanto es toque de suftancias defnudas; es à faber, del alma mediante las potencias dichas, y divinidad. Y por ello dize luego:

Yno quieras dezirlo: I S à laber, T no quieras que en mi hazias eran de manera, que las dezias à los sendos exteriores, por fer cofas de que ellos eran capaces; dado, tambien son porque no eran tan altas, y profundas, que no pudiessen ellos alcançarlas: mas aora fean tan subidas, y tan sustan. ciales, y tan de adentro, que de manera que sean capaces no se puede comunicaren los sentidos, y assi lo que puede caer en sentido, no es Dios essencialmente. Deseando, pues, el alma aqui esta comunicacion de Dios essen, cial, que no cae en sentido, le pide que sea de manera que no le les diga à ellos; esto es, no quieras comunicarte en este termino ta baxo, y tan de à fuera, q pueda en el comu, nicar el sentido, y el dicho,

Mas miralas campañas. T A avemos dicho que el mirar de Dios es amar; todo fentido, y accidentes, las que aqui llama Campañas, fon la multitud de v reudes, y dones, y perfecciones, y riquezas espirituales del almas: y assies como si dixera: Mas antes conviertete à dentro Carrillo, enamorandote de las campañas de las virtudes, y perfecciones que has puefdezirlo como antes, to en mi alma, para que enaquando las comunicaciones, morado de ellas, en ellas te escondas, y re detengas; pues que es verdad, que aunque fon tuyas, ya por averselas tu

> De la que và por Insulas eftrañas.

E mi alma, que và à ti por estrañas noticias no quieras dezirselo à ellos, de ti, y por modos, y vias estrañas, y agenas de todos los de ellas; porque la sustancia. sentidos, y del comun conocimiento natural; y alsi es como si dixera : Pues và mi alma à tipor noticias estrañas, y agenas de los fentidos, comunicate tu à ella tambien tan interior, y subidamen,

te, que sea ageno de todos ellos ...



CAN-

# CANCION XXXIIII.

La blanca Palomica Alarca con el ramo se ha tornado, Yvala Tortolica Al socio deseado Enlas riberas verdes ha hallado.

# DECLARACION.

E L Esposo es el que habla en esta Cancion, cantando la pureza que ella tiene ya en este estado, y las riquezas, y premio que ha cofeguido, por averse dispuelto, y trabajado por venir à el : y tambien canta la buena dicha, que ha tenido en ha-Ilar à su Esposo en esta vnio, y dà à entender el cumplimiento de los defeos fuyos, y deleyte, y refrigerio que en el possee, acabados va los trabajos y angustias de la vida, y tiempo passado, y assi dizc:

Lablanca Palomica.

Lama al alma blancaPa. domica, por la blancura, y limpieza que ha recibido de la gracia que ha hallado en Dios; la qual dize, que.

Al arca co el ramo se ha tornado Qui haze comparacion del alma a la pa-

loma del arca de Noc . to3 mando por figura aquel ir ,v venir de la Paloma al arca, de lo que al alma en este caso le ha acaecido:porque assi como la paloma, que faliò del arca de Noe, se bolvio à ella con yn ramo de oliva en el pico, en feñal de la miferia cordia de Dios, en la cessas cion de las aguas fobre la tierra, que por el diluvio estava anegada: assi esta tal alma, que saliò del area de la omnipotencia de Dios, que fue quando la criò, aviendo andado por las aguas del diluvio de los pecados, imperfeciones, y penas, y trabajos desta, bucive al arca del pecho de su Criador con el ramo de oliva, que es la clemencia, y misericordia, que Dios ha víado con ella en averla traido à tan alto estado de perfeccion, y aver hecho cessar en la tierra de su alma las aguas de los pecados, y dado la vitoria contra toda la guerra, y bateria de los enemigos, que esto la avian siempre procurado ime pedir, y alsi el ramo fignifica vitoria de los enemigos, y aun premio de los merecimientos. Y assi la Palomica, no folo buelve aora al arca de su Dios blanca, y limpia, como fallo de ella en la creacion, mas aun con au-

mich-

mento de ramo de premio, y do à su Amado, como la paz conseguida en la vitoria.

Tyala Tortolica Al focio defeado En las riberas verdes ha has Uado.

Ambien llama aqui al alma Tortolica, porque en este caso ha sido como la Tortolilla, quando ha hallado al focio que defeava. Y para que mejor se entienda, es de faber, que de la Tortola se escrive, que quando no halla al conforte, ni fe assienta en ramo verde, ni beve el agua clara, ni fria, ni se pone debaxo de la sombra; pero en juntandose con el esposo, ya goza de todo esto: todas las quales propiedades le acaecen al alma:porque antes que llegue à esta junta espiritual con su Amado, ha de querer carecer de todo deleyte, que es no fentarle en ramo verde,y de toda honra, y gloria del mundo, y gusto, que es no bever el agua clara, y fria, y de rodo refrigerio, y favor del mundo, que es no ampararse en la fombra, no queriendo reposar en nada, gimiendo por la foledad de todas las cofas, hasta hallar à su Esposo. Y porque esta tal alma, antes que llegasse à este estado, anduvo de esta suerte busca=

Tortolilla, no hallando, ni queriendo hallar confuelo, ni refrigerio, fino folo en èl, canta aqui el mismo Esposo el fin de sus fatigas, y cumplimiento de los defeos de ella, diziedo: Que Ta la Tor. tolica al socio deseado en cas riberas verdes ha hallado, que es dezir: que ya se sienta en ramo verde, deleytandofe en fu Amado: y que ya beve el agua clara de fubida cotemplacion, y sabiduria de Dios: y fria, que es el refrigerio que tiene en èl : y tambien se pone debaxo de la sombra de fu amparo, y favor, que tanto ella avia deseado, donde es consolada, y reficionada, sabrofa, y divinamente, fegun ella de ello se alegra en los Cantares, diziendo: Sub vm- Cant. 23 braillius, quem desiderauera, 3: Sedi, of fructus eins dulcis gutturi meo, que quiere dezir: Debaxo de la sombra de aquel que avia deleado me affente, y fu fruto es dulce à migar-



ganta.

# CANCION XXXV.

En Soledad viuta, Ten soledad ha puesto ya suni-Y en soledad la quia A folas su querido, Tambien en foledad de amor he, rido.

# DECLARACION.

TA el Esposo profiguien-V do,y dando à entender el contento que tiene de la foledad, que antes que llegaffe el alma à esta vnion sentia, y el que le dà la soledad, que de todas las fatigas, y trabajos, y impedimentos aora tiene, aviendo hecho quieto, y sabroso assiento en su Amado, agena y libre de todas las cosas, y molestias de ellas:y tambien muestra holgarle, de que essa soledad, que ya riene el alma, aya fido disposicion para que el alma fea ya de veras guiada, y movida por el Esposo, lo qual antes no podia ser, por no aver ella puesto su nido en soledad, esto es, alcançando abito perfecto, y virtud de foledad, en la qual es ya movida; y guiada à las cofas divinas del Espiritu de Dios;y no solo dize, que el ya la guia en ella foledad, fino que à folas

lo haze el mismo, comunicandofe à ella, fin otros medios de Angeles, ni de hombres, ni figuras, ni formas, fuera de las inteligencias dichas en el fegundo verso de la Cancion treinta y tres, eftando el tambien como ella està enamorada del , herido de amor de ella en esta soledad, y libertad de Espiritu, que por medio de la dicha soledad tiene, porque ama èl mucho la foledad, y afsi di-

En soledad vinia. T A dicha Tortolilla, que es el alma, vivia en foledad antes que hallasse al Amado en este estado de vnion, porque al alma que desea à Dios, de ninguna cofa la compania le haze confuelo, ni compania, antes hafta hallarle todo la haze, y causa mas soledad.

Ten soledad ha puesto ya su ni-

A soledad en que antes vivia, era querer carecer por la Esposo de todos los bienes del mundo, fegun avemos dicho de la Tortolilla, procurando hazerle perfecta; adquiriedo perfecta foledad, en que se viene à la vnion del Verbo, y por configuiere à rodo retrigerio, y descaso: lo qual aqui es signi-

ficado por el nido que aqui imaginaciones, y fantafias; dize, el qual fignifica descanfo, v repolo; y assi es como si dixera:En essa soledad en que antes vivia, exercitandose en ella con trabajo, y angustia, por que no estava perfecta, en ella ha puesto su descanso, y refrigerio, por averla ya adquirido perfectamente en Dios. De donde hablando efpiricualmente David, dize: Pfalm. Etenim paffer invenit fibt domum, 6' Tuttur nidum fibi, vbi ponat pullos suos. Que quiere dezir : De verdad que el paiaro hallò para si casa, y la Tortola nido donde criar sus pollicos; esto es, assiento en Dies, donde fatisfacer fus apetitos, y potencias.

> Y en soledad la guia. Viere dezir: En essa soledad que el alma tiene de sodas las cofas en que està sola con Dios, èl la guia, mueve, y levanta à las cosas divinas; conviene a saber, su entendimiento à las inteligencias divinas: porque ya està solo, y desnudo de otras contrarias, y peregrinas inteligencias, y su voluntad mueve libremente al amor de Dios; porque ya està sola, y libre de orras afecciones, y llena su memoria de divinas noticias; porque tambien eftà ya fola, y vacia de otras

porque luego que el alma desembaraça estas potencias, y las vacia de todo lo inferior, y de la propiedad de lo superior, dexandolas à solas sin ello, inmediatamente se las emplea Dios en lo invisible, y divino, y es Dios el que la guia en esta soledad, que es lo que dizc San Pablo de los perfectos : Qui spiritu Dei Rom. 8: aguntur, Ge. elto es, son mo- 34. vidos de espiritu de Dios, que es lo mismo que dezir: En soledad la quia.

A solas su querido: Viere dezir : Que no folo la guia en la foledad de ella, mas que èl mismo à solas es el gobra en ella sin otro algun medio; porque esta es la propiedad de esta vnion del alma con Dios en matrimonio espiritual, hazer Dios en ella, y comunicarse por si solo, no ya por medio de los Angeles como antes, ni por medio de la habilidad natural : porque los fentidos exteriores, y interiores, y rodas las crituras, y aun la misma alma, muy poco hazen al caso para ser parte en recibir estas grandes mercedes sobrenaturales que Dios haze en este estado, no caen en habilidad, y obra natural, y diligencia del alma, el

otra compania, aprovechan-

dola, y no fiandola de otro

que de si solo. Y tambien es

cofa conveniente, que pues

el alma ya lo ha dexado to-

do, y passado por todos los

medios, subiendose sobre to-

do à Dios, que es el mismo

Dios, fea la guia, y el medio

para si milmo; y aviendose

el alma ya subido en soledad

de todo sobre todo, ya todo

no le aprovecha, ni firve pa-

ra mas subir sino el mismo

Verbo Esposo; y el està tan

enamorado de ella, que el à

folas es el que se las quiere

Tambien en soledad de amor

Orque en averse el alma

quedado à solas de to-

das las colas por amor de èl,

grandemente se enamora el

de ella en essa soledad, tam-

bien como ella fe enamoro

hazer: y assi dize luego:

beride.

el no hiziera en ella, fi no la à folas lo haze en ella, y con ella: y la caufa es, porque la halla à folas, como està di-Por lo qual el mismo Esposo cho, y assi no la quiere dar

dize del alma por el Profeta que quiere dezir: Yo la guia-

re à la foledad, y alli hablare

coracon, se dà à entender, el

no se satisface con menos

CANCION XXXVI:

Gozemonos Amado,

Tvamonos à ver entabermos lura, Al monte, ò al collado, Do mana el aqua pura, Entremos mas adentro enla

espesura.

DECLARACION.

TA que està hecha la perfecta vnion de amor entre el alma, y Dios, quierese emplear el alma en exercitar las propiedades que tiene el amor, y assi ella es la que habla en esta Cancion con el Esposo, pidiendole tres colas, que son propias del amor. La primera, querer recibir el gozo, y fabor del

huviera hallado en soledad. Offeas: Ducam illam in folitu- Offa. 12 dinem, & loquar ad cor eius, 14.

al coraçon de ella; y por esto que dize, que hablarà à fu

darse à si mismo à ella: por-

que hablar al coraçon, es latisfacer al coraçon, el qual

que Dios.

Cancion trigesima fexta.

amor, y esta le pide quando hazerse mas semejante al Amado: y assi dize luego: dize:

Gozemonos Amado.

A fegunda es, defear ha-I zerie semejante al Amado, y esta le pide quando dize:

Vamonos à ver en tu hermosu-

ra. La tercera es, escudrinar, y faber las cofas, y tecretos del mismo Amado; y esta le pide quando di-

Entremos mas adentro en la espésura.

Siguescel Verso:

Gozemones Amade. E S à faber, en la comuni-cacion de la dulçura de amor, no solo en la que ya tenemos en la ordinaria june ta, y vnion de los dos, mas en la que redunda en el exercicio de amar afectiva, y actualmente, aora interiorme- fura fea tu hermofura, y tu te con la voluntad en actos de aficion, aora exterior- ferè vo tu en tu hermolura, mente haziendo obras per- y seras tu yo en tu hermosutenecientes al servicio del ra, porque tu hermosura mis-Amado: porque, como ave- ma serà mi hermosura. Esta mos dicho, esto tiene el amor donde hizo assiento, de Dios, que de veras diran que siempre se quiere andar laboreando en lus gozos, y dulçuras, que sen el exerci-

cio de amar interior y exte-

Lom.Z.

riormente, como avemos di-

Tvamonos dver en tu bermed? Inra.

Viere dezir: Hagamos

de manera, que por medio de este exercicio de amor ya dicho, lleguemos à vernos en tu hermofura, esto es, que seamos semejantes en hermosura, y fea tu hermofura de manera, que mirando el vno al otro, se parezea à tien tu hermo4 fura, y fe vea en tu hermofura, lo qual ferà transformandome à mi en tu hermosura; y assi te verè yo à tien tu hermofura, y tu à mi en tu hermofura, y tu te veras en mi en tu hermefura, y yo me verè en ti en tu hermolura; y parezca yo tu en tu hermofura, y parezcas tu yo en tu hermofura, y mi hermehermofura mi hermofura, y es la adopcion de los hijos à Dios lo que el mismo Hijo dixo por San Iuan al Eterno Padre, diziendo: Omnia mea Ioanni tua sunt, & tua mea sunt, que 17, 10% quiere dezir : Padre, todas cho, todo lo qual haze por mis colas son tuyas, y tus co-

del en la soledad, quedandose en ella herida de amor del, y assi el no quiere dexarla fola, fino que èl tambien herido de amor de ella, en la soledad que por el tiene, folo la guia à folas entregandosele à si mismo, cum-

pliendole fus deleos; lo qual

amor,

las fon mias: el por esfencia, por ser Hijo natural, nosotros por participación, por fer hijos adoptivos; y assi lo dixo el, no folo por fi, que era la cabeça, fino por todo fu cuerpo mistico, que es la Iglefia.

Al monte, à alcellado.

Sto es, à la noticia semejante à la Matutinal, que llaman los Teologos, que es conocimiento en el Verbo divino, que aqui entiende por el monte: porque el Verbo divino es altissima sabiduria essencial de Dios; ò vamonos à la noticia Velpertina, que es sabiduria de Dios en sus criaturas, y obras, y admirables ordenaciones, la qual es aqui fignificada por el Collado, el qual es mas baxo que el Monte. En dezir, pues, el alma: Vamonos à ver en tu hermofudivina, que como dezimos, mar Espesura: porque en trada, no puede verse en la pinguis, que quiere dezir: El hermosura de Dios el alma, monte de Dios, es monte

es transformandose en la sabiduria de Dios, en que lo de arriba fe ve, y fe posse, como en esta vida se puede, por esto desea ir al Monte, o. al collado.

Do mana el agua pura. Wiere dezir: Donde le dà la noticia, y fabiduria de Dios, que aqui llama agua, pura al entendimiento, y limpia, y delnuda de otros accidentes, y fantalias, y clara fin tinieblas de ignorancias. Este aperito tiene siempre el alma, de entender clara y puramente las verdades divinas;y quanto mas ama, mas adentro de ellas apetece entrar, y por esso pide lo tercero, diziendo: our side old on , zones

Entremos mas adentro en la espesura.

N la espelura de tus mas ravillosas obras, y prora al monte, es dezir : Asse- fundos juizios, cuya multimejame, y informame en la tud es tanta, y de tantas dihermosura de la sabiduria ferencias, que se puede llaes el Hijo de Dios; y en de- ellos ay fabiduria abundanzir: O vamonos al collado, te, y tan llena de misterios, es pedir la informe tambien, que no folo la podemos llade su sabiduria, y misterios mar espesa, mas aun quaxaen sus criaturas, y obras, que da, segun lo dize David, ditambien es hermosura en ziendo: Mons Dei, mons pin- Pfalm. que se desea el alma ver ilus- guis, mons coagulatus, mons 67.16; y parecerse à el en ella, sino gruesso, y monte quaxado:

Y esta Espesura de sabiduria, y ciencia de Dios es ran profunda, y inmenfa, que aunque mas el alma fepa de ella, siempre puede entrar mas adentro, por quanto es inmenfa, y fus riquezas incomprehensibles, segun exclama San Pablo, diziendo: O altitudo aintiiarum (apientia, & Scientia Dei, quam incomprebensibilia sunt indicia eins, & investigabiles viceius! O alteza de riquezas, de sabiduria, y ciencia de Dios, quan incomprehensibles fon fus juizios, y incomprehensibles fus vias! pero el alma en esta Espesura, y incomprehensibilidad de juizios, y vias, defea entrar, porque muere en deleo de entrar en el conocimiento de ellos muy adentro: porque el conocer en ellos es deleyre inestimable, que excede todo sentido. De donde hablando David del Plalm. fabor de ellos, dixo assi: Indi-18. 11. cia Domini vera iustificata in semetipsa desiderabilia super aurum, & lapidem pretiofum multum, & dulciora super mel custodit ea, que quiere dezir: Los juizios de Dios son verdaderos, y en si mismos ric. nen justicia, son mas deseables, y codiciados que el oro,

y que la preciosa piedra de

grande estima, y fon dulces

Tom.z.

Rom. II

fobre la miel, 'y el panal, tan. to, que tu fiervo los amo, y guardo, y por esso en gran manera desca el alma engola farse en estos juizios, y conocer mas adentro en ellos; y à trueque de esto le seria grande confuelo, y alegria entrar por todos los aprietos, y trabajos del mundo, y por todo aquello que le pudiesse ser medio para efto, por dificultolo, y penoso que fueste. Y assi tambien se entiende en este verso la espelura de los trabajos, y tribulaciones, en la qual desea el alma cambien entrar, quando dize:

el alma lu consolucion, Entremos mas adentro en la

espelura. I Sà saber, de trabajos, y aprietos, por quanto fon medio para entrar en la ele pesura de la deleytable sabiduria de Dios: porque el mas puro padecer, trae, y acarrea mas puro entender, y por configuiente mas puro y fubido gozar, por ser de mas adentro. Por tanto no se contentando con qualquiera ma-G favum, etenim ferous tuns mera de padecer, dize: Entremos mas adentro en la espefura. De donde lob, descando este padecer, dixo: Quis det, vt veniat petitio mea, & quod expecto tribuat mihi Deus, O. qui cæpit ipse me conterat, solvat manum fuam, & fuccidat

me, & hec mihi fit confolarie, ut affligens me dolore non para sai? que quiere dezir: Quien darà que mi peticion se cumpla? v que Dios me de lo que espero, y el que me comencò esse me desmenuce, y deface fu mano, y me acabe, y tenga yo esta consolacion, que affigiendome con dolor, no me perdone, ni de alivio? O fi se acabasse ya de entender como no se puede llegar à la espesura de sabiduria, y riquezas de Dios, fino es entrando en la espefura del padecer de muchas maneras, poniendo en esto el alma fu confolacion, y defeol Y como el alma que de veras desea sabiduria, desea primero de veras entrar mas adentro en la espesura de la Cruz que es el camino de la vida, por que pocos entran : porque defear entraen espesura de sabiduria, y riquezas, y regalos de Dios, es de todos; mas desear entrar en la espelura de trabajos, y dolores por el Hijo de Dios, es de pocos; aísi como muchos fe querrian ver en el termino, fin passar por el camino, y medio à èl.

\*\*\*

# CANCION XXXVII.

Tluego à las subidas Cabernas de la piedra nos ire-Que estan bien escondidas, Talli nos entraremos, Tel mosto de granadas gastas remos.

#### DECLARACION:

T Na de las caufas que mas mueven al alma à desear entrar en esta espefura de sabiduria de Dios, y de padecer muy adentro en fus juizios, como avemos dicho, es por poder de alli venir à vnir su entendimiento, y conocer en los altos misterios de la Encarnacion del Verboscomo à mas alta y fabrofa fabiduria para ella, à cuya noticia alta no se viene, fino aviendo primero entrado en la espesura, que aver mos dicho, de sabiduria, y experiencia de trabajos. Y alsi dize la Esposa en esta Cancion, que despues de aver entrado mas adentro en esta sabiduria, y trabajos, iran à conocer los subidos mistes rios de Dios, y Hombre, que estàn mas subidos en fabiduria escondidos en Dios, y que alli se entraràn engolfandose el alma, y infundiendose en cllosy

Cancion trigesima septima:

ellos, y gozaran, y gultaran ella, y el Esposo el sabor que caula el conocimiento de ellos, y de las virtudes, y atributos de Dios, que por ellos se descubren en Dios, como fon justicia, misericordia, sabiduria,&c.

Y Inego à las subidas Cabernas de la piedra nos irêmos-

A Piedra, que aqui di-A ze, es Christo, fegun San Pablo lo dize à los Corincios: Petra autem erat Chri-1. Cor. Aus. Las Subidas cabernas, 10.14. fon los subidos, y altos misterios, y profundos en fabiduria de Dios que ay en Christo, sobre la vnion hipostatica de la naturaleza humana con el Verbo divino, y la correfpondencia que ay de la vnió de los hombres en Dios à efta, y en las conveniencias que ay de justicia, y misericordia de Dios sobre la salud del genero humano en manifestacion de sus juizios, los quales per fer can altos, y can profundos, bien propiamente fe llaman Subidas cabernas, subidas por la alteza de mitterios, cabernas por la hone dura, y profundidad de la fabiduria de ellos : porque assi como las cabernas fon profundas, y de muchos senos, alsi cada milterio de los que Tom.2.

ay en Christo'es profundisia mo en sabiduria, y tiene muchos fenos de juizios suyosa ocultos de predestinacion, y presciencia en los hijos de los hombres; por lo qual dis ze luego:

Que estan bien escondidas. Anto, que por mas mile

terios, y maravillas que han descubierto los santos Doctores, y entendido las santas almas en este estado de vida, les quedò todo la mas por dezir, y aun por ena tender, y assi mucho que ahondar en Christo : porque es como vna abundante mina con muchos fenos de teforos, que por mas que ahone den nunca les hallan fin, ni termino, antes van en cada seno hallando nuevas venas de nuevas riquezas aca, y allà, que por esso San Pablo del mismo Christo diziendo: In quo sunt omnes the sauri Colos. in Saplentia, & scientia abscondi- 1, ti, que quiere dezir: En Chrifto moran todos los teforos, y fabiduria de Dios escodidos; en los quales el alma no puede entrar, ni llegar à ellos, si (como avemos dicho) no pafla primero, y entra en la espefuradel padecer exterior, y interiormete; y despues de averla Dios hecho muchas otras mercedes intelectuales, y fenficivas, y aviendo precedido

Exod.

163.

en ella mucho exercicio elpiricual: porque todas estas volas fon mas baxas, y dispoficiones para venir à las subidas cabernas del conocimiento de los misterios de Christo, que es la mas alta sabiduria que en esta vida se puede alcançar. De donde 33. 19. pidiendo Moyses à Dios, que le mostrasse su gloria, le respondiò: Que no podria verla en esta vida, mas que èl le mostraria todo el bien, es à faber, que en esta vida se puede. Y fue, que metiendole en el agujero de la piedra, que es Christo, como avemos dicho, le mostrò sus espaldas, que fue darle conocimiento de los misterios de las obras fuyas, mayormente los de la Encarnacion de lu Hijo. En eltos agujeros, pues, delea entrar bien el alma, para absorverie, y embriagarle, y tranfformarse bien en el amor de la noticia de ellos, escondiendose en el seno de su Amado. Y à estos agujeros la combida el en los Canta-Cant. 2. res, diziendo: Surve amica mea, speciosa mea, & veni columba mea inforaminibus petra in caberna maceria, que quiere dezir : Levantate, y date apriela, amiga mia, hermofa mia, y ven en los agujeros de la piedra, y en la ca-

agujeros fon las cabernas que vamos diziendo, de las quales dize aqui la Esposa.

Y alli nos entraremos. A Lli, conviene saber, en / aquellas noticias de misterios divinos, nos entraremos, y no dize, entrare yo fola, fino entraremos, es à faber, ella, y el Amado, para dar à entender, que esta obra no la haze ella, fino el Esposocon ella : y allende de esto, por quanto ya estan Dios, y el alma vnidos en vno en este estado de matrimonio espiritual, de que vamos hablando, no hazeel alma obra ninguna à folas fin Dios; y esto que dize:

Alli nos entraremos.

S canso como dezir: Alli nos transformaremos en transformacion de nue. vas noticias, y nuevos actos, y comunicaciones de amor: porque aunque es verdad que el alma, quando dize elto, està ya transformada por causa del estado ya dicho, no quita por esfo, que no pueda en este estado tener nuevas ilustraciones, y transformaciones de nuevas noticias, y luzes divinas: antes fon muy frequentes las iluminaciones de nuevos misterios que al alma comunica Dios en la comunicacion que siempre .amo I cfta

Cancion trigesima septima. està hecha entre èl, y el al- ten temos aqui por vna virma, y en si mismo se lo co- tud, y atributo de Dios; el munica, y ella como de nue- qual atributo, ò virtud de vo se entra en el fegun la Dios, es el mismo Dios, el noticia de aquellos mifterios qual es fignificado por la fique en el conoce) y en aquel gura eircular, ò esferica, pore conocimiento de nuevo, le que no tiene principio, ni fin. mente, transformandose en taran de estas granadas, es la

Tel mosto de granadas gusta- nos de las granadas vn solo

remos. As Granadas fignifican maravillas, y grandezas de los divinos misterios de Christo, y alcos juizios dunda vna sola fruicion, y de Dios, y las virtudes, y atributos que del conocimiento de estos misterios se conoce aver en Dios: porque assi como las granadas tienen muchos granicos todos nacidos, y sustentados en aquel feno circular, assi cada virtud, y atributo, y misterio, y de efectos, y ordinaciones maravillofas de Dios contenidos, y sustentados en el seno esferico, ò circular de virtud, y misterio, que pertenece à aquellos tales efectos. Y notamos aqui la figura circular, ò esferica de la granada: porque cada granada en-Tom.2.

ama estrechissima y subida- El mosto, que dize que gusel segun aquellas noticias fruicion, que segun se puede nuevas; y el fabor, y delevte en este estado, recibe el alma que tambien entonces reci- en la noticia, y conocimiento be de nuevo, totalmente es de ellas, y el deleyte de amor inefable, del qual dize en el de Dios que gusta en ellas. verso siguiente: Y assi como de muchos gras mosto sale, assi de todas estas Dios conocidas, fale, y redeleyte de amor para el alma, el qual ella luego ofrece à Dios con gran ternura de voluntad : lo qual ella en los Canticos divinos prometio al Esposo, a el la metia en estas altas noticias, diziendo: Ibi me docebis, & dabo tibi po- Cant. & culum ex vino condito, & mu- 1: juizio de Dios contienen en stum malorum granatoru meosi gran multitud de granos rum, que quiere dezir: Alli me enseñaras, y darète yo a ti la bevida del vino adobado, y el mosto de mis granas das, llamandolas fuyas, aunq son de Dios, por averselas el à ella dado, y ella como proprias las buelve al milmo Dios; y esto quiere dezir quando dize:

berna de la cerca; los quales

564

remos. Orque gustandolo èl , lo dà à gustar à ella, y gustando ella, lo dà à gustar à èl, y assi es el gusto comun de entrambos.

#### CANCION XXXVIII.

'Alli me mostrarias Aquello q mi alma pretendia, I luego me darias, Alli tu, vida mia, Aquello que me difte el otro dia.

## DECLARACION.

L fin por que el alma deleava entrar en aquellas cabernas ya dichas, era por llegar confumadamente (à lo menos en quanto sufre este estado de vida) à lo que fiempre avia pretendido, que es el entero, y perfecto amor que en esfa tal comunicacion se comunica, y tambien por alcançar perfectamente, legun lo espiritual, la rectitud, y limpieça del estado de la justicia original; y assi en esta Cancion dize dos cosas. La primera es dezir, que alli la mostraria; es à saber, en aquella transformacion de noticias lo que su alma pretendia en todos sus actos, y intentos, que es mostrarla

perfectamente a amar à su esposo como el se ama, junto con las demás cosas que declara en la figuiente Canció: Y la segunda es, dezir que alli tambien la daria la limpieça, y pureza que en el estado original la diò en sus primeros padres, den el dia del bautismo la dà, acabandola de limpiar de codas sus imperfecciones, y tinieblas, como entonces lo estava.

Alli me mostrarias Aquello que mi alma pretendia; Sta pretensió es la igualdad, ò vnion de amor, porque el amante no puede eftar fatisfecho, fi no fiente que ama, quanto es Amado, y como ve el almala verdad, vinmensidad del amor con que Dios la ama, no quifiera ella, fi pudiera, emarle menos alta y perfectamente, y para esto desea la actual transformacion; porque no puede el alma venir à efta igualdad, y entereza de amor, si no es en tranformacion total de su voluncad con la de Dios, en que de tal manera se vnen las voluntades, que se haze de dos vna en el sentido que dixo el Apostol: Vino ego, iam non ego, viuit verd in me Christus; y assi ay en este sentido igualdad de amor; porque la voluntad del alma, convertida

Cancion trigesimaoctaua.

va voluntad de Dios, y no està perdida la voluntad del alma, fino hecha voluntad de Dios: vaísi el alma ama à Dios con voluntad de Dios, que tambien es voluntad fuva en el fentido dicho, y por effole amara con vn altifsimo amor infundido por el Espiritu Santo, segun lo dize Rom. 5. el Apostol, diziendo: Charitas Dei difussa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum qui datus est nobis. Que quiere dezir: La caridad de Diosestà infusa en nuestros coracones por el Espiritu Santo, que nos es dado. Y es de no. tar, que no dize aqui el alma alli me darias, fino alli me mostrarias; porque aunque es verdad que la dà su amor, pero muy propiamente se dize que la muestra el amor; esto es, la muestra à amarle como el se ama: porque Dios amandonos primero, mueltranos à amar pura, venteramente como el nosama. Y por que en esta transformacion muestra Dios al alma, comunicando ele, vn total amor generolo, y puro, con que amorofissimamente se comunica el todo à ella, transformandola en fi, en lo qual la dà su mismo amor, como deziamos, con que ella le ame, es propiamente mos-

en voluntad de Dios, toda es trarla à amar', que es como ponerla el instrumento en las manos, y dezirle el como lo ha de hazer, y afsi aqui ama el alma à Dios con altissimo amor, semejante à aquel conque de èl es amada: de donde no solo queda el alma en= fenada à amar, mas aun hecha maestra de amar con el mismo Maestro vnida, v por el cofiguiente satisfecha; porque hasta venir à este amor no lo està lo qual es amar à Dios cumplidamente con el mismo amor que el se ama; en el fentido dicho del vivir de San Pablo, pero esto no se puede perfectamente en elta vida, aunque en estado de perfeccion, que es el del matrimonio espiritual, de que vamos hablando, en alguna manera se puede. Y de esta manera de amor perfecto le figue luego en el alma intie ma, y sustancial jubilacion à Diosporque parece, y assies, que toda la sustancia del alma beñada en gloria engradece à Dios, y siente à manera de fruicion intima fuavis dad, que la haze reverter en alabar, reverenciar, estimar, v. engrandecer à Dios con gozo grande rodo embuelto en amor : y esto no acaece assi fin aver Dios dado al alma en el dicho estado de transformacion gran pureza, tal

qual fue la del estado de la clara aora esta Cancion: por i nociencia, ò limpieza bautif. mal, la qual aqui tambien di ze el alma que la avia de dar el Esposo luego en la misma do lo que se contiene en esta transformacion, diziendo:

Yluego me darias Alli 11, vida mia, Aquello que me difte el otro dia. Lama al otro dia al efstado de la justicia original, y al dia del Bautismo, en que el alma recibe pureza, la qual dize el alma, que en esta vnion de amor se la darà, porque (como avemos dicho) hasta esto llega el alma en este estado de perfeccion.

## CANCION XXXIX.

El aspirar del ayre, El canto de la dulce Filomena, El Soto, y fu donayre En la noche serena. Con llama que consume, y no dà pena.

## DECLARACION.

Os cosas declaramos J que pedia la Esposa en la possada Cancion. La vna, lo que su alma pretendia. Y la otra, lo que le avia dado el otro dia : de esta segunda no miento que el alma siente à ay mas que tratar, porque va la declaramos; pero lo que cion del Espiritu Santo, el

que no folo es amor perfecto que alli diximos, fino tambien como alli notamos, tos Cancion, que es el mismo amor, y lo que por esse medio se le comunica al alma, v assi pone aqui cinco cosas, que son todo lo que ella quiso dar à entender alli que pretendia. La primera es el afpirar del ayre, que es el amos que avemos dicho, que es lo que principalmente pretende. La segunda el canto de la Filomena, que es la jubilacion en alabança de Dios. La tercera es el foto, y fu donayre, que es el conocimieto de las criaturas, y el orden de ellas, La quarra es pura, y (ubida conteplacion. Y la quinta, que es llama, que confume, y no dà pena, casi se encierra en la primera, porque es llama de fuave transformacion de amor en la pose session de todas estas cosas.

El aspirar del ayre.

Sta habilidad que el alma pide para amar perfectamente, llamale aqui afpirar del ayre, porque es vn delicadissimo toque, y sentieste tiempo en la comunica. pretendia en la primera de- qual à manera de aspirar su-

bidamente con aquel à su aspiracion, levanta al alma, y la informa para que ella aspire à Dios vna subidissima aspiracion de amor, semejante à la que el Padre aspira al Hijo, y el Hijo al Padre, que es el Espiritu Santo, que à ella le dan en la dicha transformacion, porque no feria verdadera transformacion fi el alma no se vniesse, y transformasse tambien en el Espiritu Santo, aunque no en revelado y manifiesto grado por la baxeza de esta vida, lo qual es para el alma de tanta gloria, y deleyre, que no ay dezirlo por lengua mortal, ni el entendimiento humano lo alcança: pero el alma, vnida, y transformada en Dios, afpira en Dios à Dios vna altilsima aspiracion semejante à la divina, que Dios estando en ella aspira en si mismo co-Galatiz en la Santissima Trinidad, que han de creer por su doc-

que cola es tan increible que obre ella su obra de entendimiento, noticia, y amor en la Trinidad juntamente con ella, con vna grande semejança à ella por modo participado obrandolo Dios en ella? Y como esto sea, no av mas poder, ni faber para dezir, sino dar à entender como el Hijo de Dios nos alcanço, y merecio este alco estado, y puesto, quando por San Iuan dixo al Padre: Pater, Ioa, 173 quos dedisti mihi, volo, vt vbi 24. sum ego, & illi fint mecum, que quiere dezir : Padre, quiero que los que me has dado, que donde vo estoy tambien ellos esten conmigo;es à saber, haziendo la misma obra que vo participativamente. Y tambien dize: Non pro eis autem Ibidem rogo tantum, sed & pro eis, qui 20: credituri funt per verbum eorum in me, vt omnes vnum, fint mo exemplar de ella, que es sicut tu Pater in me, & ego in lo que entien do quiso dezir te, vt & ipfi in nobis vnum S. Pablo, quando dixo: Quo- fint, vt credat mundus, quia tu niam autem estis filij Dei, mi- me mififti, & ego claritatem, fit Deus Spiritum filij sui in quam dedisti mihi, dedi eis , vt corda vestra clamantem Ab- fint vnum ficut, 6 nos vnum ba pater; lo qual en los per- sumusezo in eis, & tu in me, fectos es de la manera di- vt sint consumati in vnum, & cha, y no ay que maravillar cognoscat mundus, quia tu me que el alma pueda vna cola misifi, & dilexisti eos sicue, tan alta ; porque dado que & me dilixisti. No ruego so-Dios la haga merced que lle. lamente por estos prefentes, gue à estar Deiforme vnida sino tambien por aquellos

568 fean vna cofa, de la manera que tu Padre estàs en mi, y nitionem eins, qui vocauit nos vo en ti, assi ellos en nosotros fean vna milma cofa, y yo la claridad que me has dado he dado à ellos, para que fean vna cola, como noforros fomos vna mifma cofa, yo en ellos, y tu en mi, pore que sean perfectos en vno; porque conozca el mundo que tu me embiaste, y los amaste como me amaste à mi, que es comunicandoles el mismo amor que al Hijo, aunque no naturalmente como al Hijo, fino (como ave. mos dicho) por vnidad, y transformacion de amor: como tampoco se entiede aqui quiere dezir el Hijo al Padre, que fean los Santos vna cofa effencial, y naturalmente, como lo son el Padre, y el Hijo, fino que lo fean por vnion de amor, como el Padre, y el Hiio estàn en vnidad de amor. De donde las almas eslos mismos bienes posseen por participacion que el por naguraleza, por lo qual verdaderamente son dioses por participacion femejantes, y companeros suyos de Dios. De donde San Pedro dixo: Gratia vobis , 6 pax adimpleatur in cognitione Dei, & Christi lesu Domini nastri: quomode omnia nobis diuina vir-

trina en mi, que todos ellos tutts sue, que ad vitam, & pietatem donata funt , per cogpropria gloria, & virtute, per quem maxima, o pretiofanebis promissa donauit, ut per bec efficiamini diuina confortes nature Que quiere dezir: Gracia, y paz fea cumplida, y perfecta en volorros, en el conocimiento de Dios, y de Iesu Christo Nuestro Señor, de la manera que nos fon dadas todas las colas de su divina virtud, parala vida, y la pie, dad, por el conocimiento de aquel que nos llamò con fu propia gloria, y virtud, por el qual muy grandes, y preciofas promefas nos prometio, y diò, para que por estas cosas feamos hechos compañeros de la divina naturaleza, lo qual es de la manera que diximos,participar el alma en la obra con la Trinidad en la vnion dicha : lo qual aunque se cumple perfectamente en la otra vida, todavia en esta se alcança gran rastro, y fabor de ello en el estado perfecto, al modo que vamos diziendo, aunque no se puede dezir. O almas criadas para estas grandezas, y para ellas llamadas, que hazeis? en que os entretencis? O miferabie ceguera de los hijos de Ada. pues en tanta luz estàn ciegos, y à tan grandes vozes

ior-

fordos; pues en canto que ven, porque ya ha paffado el buscan grandezas, y gloria, se quedan miferables, y baxos, de tantos bienes indignos. Siguese lo segundo.

El canto de la dulce Filomena. O que nace en el alma de aquel aspirar del ayre, es el canto de la dulce Filomena; porque assi como el canto de la Filomena, que es el Ruysenor, se ove en la Primavera, paffados ya los frios, y las Iluvias del Invierno, y haze melodia al oido, y al efpiritu recreacion, assi en esta actual comunicacion, y transformacion de amor, amparada ya la Esposa, y libre de todas las turbaciones , y variedades temporales, y delnuda, y purgada de las imperfecciones, penalidades, y nieblas naturales, fiéte nueva Primavera en lu espiritu, en el qual siente la dulce voz del Elpofo, que es sir dulce Filomena, la qual refrigera, y renueva la fustancia de su alma, dizie-Cant. 1 : do: Surge propera amica mea, columba mea, formofa mea, & vent; iam enim byems transiit, imber abis, & recessit, flores apparuerunt in terra nostra, tempus putationis advenit, wox Turturis audita est in terra nostra. Que quiere dezir: Levantate, date priesta amiga, Paloma mia, hermofa mia, Y

Invierno, las lluvias se han ya ido, y apartado lexos, las flos res han parecido ya en nueltra tierra, y llegado el tiempo del podar, y la voz de la Tortolica se ha oido en nuestra: tierra : en la qual voz del Efposo, que la habla en lo interior del alma, siente la Esposa. fin de males, y principio de bienes, en euvo refrigerio, y amparo, y fentimiento fabrososella tambien dà su voz de dulce Filomena con nuevo canto à Dios, juntamente co el que la causa;porque si el da la voz à ella, es para que ella en vno la de junto con el à Dios, porque essa la pretenfion, y deseo de el, segun tambien el mismo Esposo lo desea en los Cantares, que hablando con ella dize: Sur- Cant. 31 ge amica mea, speciosa mea, 6. 13. veni : Columba mea in foraminibus petra in caberna macerie oftonde mihi faciem tuam: Sonet vex tua in auribus meis; vox enim tua dulcis, & factes tua decora. Levantate amiga mia, y ven Palomia en los agujeros de la piedra, y caberna de la cerca, muestrame tu rostro, suene tu voz en mis. oidos, porque tu voz es dulce, y tu hermolo rostro. Los oidos de Dios fignifica aqui los deseos de Dios, que tiene de que le alabemos perfecta-

mens

mente;porque la voz q aqui el alma que alli la mostrarà pide à la Esposa, es alabanca perfecta, y jubilacion à Dios, la qual voz, para que sea perfecta, dize el Espoto que la de,y suene en las cabernas de la piedra, que son las inteligencias am rofas de los milterios de Christo, en que diximos arriba effava el alma vnida con el, que por que en esta vnion el alma jubila, y alaba à Dios con el mismo Dios!, como deziamos del amor, es alabança perfecta: porque estando el alma en perfeccion, haze las obras perfectas, y assi esta voz es muy dulce para Dios, y para el alma, y assise figue: Porque tu voz es dulce; es à laber, no folo para ti, sino tambien para mi, perque estando en vno conmigo, das tu voz en vno de dulce Filomena para conmigo.

El foto, y su donayre.

A tercera cola que dize el alma, la han de moftrar alli por medio del amor, es El foio, y su donayre. Por Soto entiende aqui à Dios con todas las criaturas que estan en el; porque assi como todos los arboles, y plantas to, afsi las er aturas celeftes, y terrestres, tienen en Diosiu raiz, y su vida. Esto, pues, dize

à Dios, en quanto es vida, v fer à todas las criaturas, co. nociendo en el el principio, y duracion de ellas, y à ellas, porque sin èl nose le dà al alma nada, ni estima conocerlas por via espiritual. El donayre del foto desea tambien mucho el alma ver, el qual es la gracia, labiduria, y donayre que de Dios tiene, no folo de cada vna de las crias turas, fino la que hazen entre si en la correspondencia sabia, y ordenada de vnas à otras, alsi superiores, como inferiores: lo qual es conocer en las criaturas por via contemplativa, que es cola de gran deleyte, porque es conocer acerca de Dios, Y alsi Te figue lo quarto:

En la noche serena.

E Sta noche en que el al-ma desea ver estas cofas, es la contemplacion, porque la contemplació es obscura, que por esso la llaman por otro nombre Millica Teologia, que quiere dezir fabiduria efcondidasy fecreta de Dios, en la qual sin ruido de palabras, y fin efiruendo, y argumento de algun sentido, rienen su vida, y raiz en el so- como en silencio, y quietud de la noche à eseuras de todo fentido, enfeña Dios ocul. tilsima y feeretilsimamente

al alma, fin ella faber como; lo qual se llama entender, no entendiendo: porque esto no lo haze el entendimiento activo, que llaman los Filosofos, el qual obra en formas, y fantafies de cofas : mas hazese en el entendimiento, en quanto possible, y passivo, que no recibe las tales formas, y fantafias, fino paísivamete recibe inteligencia sufrancial, la qual le es dada finindustria suya, y por esto llama aqui à esta contemplacion noche ferena ; porque assi como la noche se llama ferena, por que està limpia de nublados, y vapores en el ayre, que ocupen la ferenidad; assi esta noche de contemplacion està para la vista del entendimiento rafa, y agena de rodo nublado de formas, y fantafias, y noticias que puedan entrar por los sentidos, y limpia de qualesquier vapores de afectos, y aperitos, y es noche para el sentido, y entendimiento natural, segun enseña el Filosofo, diziendo, que assi como el ojo del murciegalo se escurece con la luz del Sol, assi nuestro entendimiento en la mayor luz fobre; natural.

\*\*\*

density periodement via

THEY DECISION OF UDICIONS

Con llama que consume , y no dà

A qual llama es el amor ya perfecto de Dios en el alma, el qual tiene ya confumida, y transformada al alma en si, y assi es ya amor fuave, por quanto ay conformidad, y henchimiento de ambas partes, y por tanto no da pena de variedad congojosa en mas, ò menos, como hazia antes, quando el'alma no estava capaz del perfecto amor: porque es ya como el carbon encendido, que con gran conformidad està va muy semejante, y transformado en el fuego, fin aquel humear, y restallar que hazia antes, y fin la escuridad, y accidentes propios que tenia, antes que del todo entrasse el fuego en el , las quales cosas tiene el alma en penalidad hasta que llegue à grado de amor perfecto, en que la poffea el amor llena, cumplida, y suavemente, fin pena de humo de passiones, y accidés. tes naturales; pero transformada en llama suave, que la consume, y muda en movimientos, y acciones de Dios, en la qual llama, dize la Espofa, que la ha de mostrar, y dar todas las cosas que ha dicho enesta Cancion, porque todas las possee, estima, y goza

en perfecto, y fuave amor de Dios.

## CANCION XXXX.

Que nadie lo mir aua, Aminadab tampoco parecia, T el cerco ( Megana, Tla Caualleria Avista de las aquas descendia.

## DECLARACION:

N esta vicima Cancion quiere dar à entender el alma la disposicion que riene ya para recibir las mercedes que en cite estado se go. zan,y ella ha pedido al Espofo, las quales fin la tal disposicion no le pueden recibir, ni conservar en ella, y assi pone al Amado delante quatro difpoliciones, ò conveniencias, que fon bastantes para lo dicho,para mas obligarle à que fe las haga, como es dicho. La primera, estar ya su alma defassida, y agena de todas las cofas. La fegunda, estar ya vencido, y ahuyentado el demonio. La tercera, tener ya sujetas todas las passiones de el alma, y apeticos naturales, y espiritualos. La quarca, estar ya teformada, y purificada la parte fenfitiva conforme à la sipirirual; de manera, que no fo o no estorve, mas antes se sune con el espiritu particis

pando de susbienes: todo lo qual dize ella en la dicha Cancion, diziendo: Que nadie lo mirana.

T O qual es como si dixcra: Mi alma està ya tan fola, agenada, y defafsida de todas las colas criadas de arriba, y de abaxo; y tan a dentro entrava en el recogimiento contigo, que ningu. na de ellas la alcança ya de vista ; es à saber, à moverla à gusto con su suavidad, ni à difgusto, y molestia co fumiferia, y baxeza; porque estando mi alma tan lexos de cilas, quedan muy arras perdidas de vista; y no solo esso, pero

Aminadab tampoco parecia. Ste Aminadab en la El C critura divina fignifica al demonio, adversario de el alma, que fiempre la combatia,v turbava con fu innumes rable municion de tentaciones, porque no se entrasse en esta forcaleza, y escondrijo del recogimiento en la vnió del Amado, en el qual puesto està el alma can favorecida, vitoriola, y fuerre en virtudes, que el demonio no ossa parecer delante de ella. De donde por estar ella en el favor de tal abraço, y el demonio can ahuyentado; y porque tambien aviendo vencido al demonio persectamente vna

alma, qual ha hecho la que llegò à este estado, no parece ya mas delante de ella. Dize muy bien, que Aminadab tam. poco parecia.

T el cerco follegana.

L cerco entiende aqui por las paísiones, y apetitos del alma, que la cercan, y combaten quando no están vencidos en derredor, por lo qual las llama el cerco, el qual dize, que cambien està ya foilegado, porque en este estado estan de tal manera las pasfiones compueftas, y los apetitos mortificados, que casi ninguna molestia, ni guerra laazen.

la Canalleria

A vista de los montes descendia. Or las aguas entiende aqui los bienes espirituales que en este estado se dan al alma. Por la Canalleria entiende las potencias de la parte sensitiva, assi interiores, como exteriores. Las quales dize la Esposa, que en este estado decienden à vista de estas aguas espirituales; porque de tal manera està ya en este estado purificada, y espirirualizada en alguna manera la parte sensitiva del alma, que ella con sus potencias sensitivas, y fuerças naturales ie recogen à participar, y gozar en lu manera de las gradezas Ton.2.

municando al espiritu, segun lo quiso entender David qua- Psalma do dixo: Cor meum, & caro mea exultanerunt in Denm virum , que quiere dezir: Mi efpiritu, y mi carne en vno fe gozaron, y deleytaró en Dios vivo. Y es de notar, que no dize aqui la Esposa que la Cavalleria descendia à gustar las aguas, fino à vista de ellas: porque esta parte sensitiva con sus potencias, no pueden effencial, y propiamente guftar los bienes espirituales, por que no tienen proporcionada capacidad para effo, ni en efta vida, ni en la otra, sino por cierta redundancia del espiritu, reciben recreacion, y deleyte, por el qual son atraidas estas potécias al recogimient to en que està beviendo el alma los bienes espirituales, lo qual es descender mas à la vista de ellos, que al gusto essencial de ellos : y assi gustan la redundancia que del alma fe comunica en ellos. Dize que descendia, y no otro vo? cablo alguno, para dar à entender que estas potencias descienden, y baxan de sus operaciones al recogimiento del alma: en el qual fea fervido el Señor IESVS, Esposo dulcissimo, de poner à todos los que invocan su nombre. Amen.

espitituales que Dios està co-

# PROLOGO.



Lguna repugnancia he tenido en declarar estas quatro Canciones, que me han pedido, por ser de cosas tan interiores, y espirituales, para las quales comunmente falta lenguaje; porque lo espiritual excede al sentido, y hablase mal de las entranas del espiritu,

sen mi, lo he diserido hasta aora. Pero aora que parece que el Señor ha abierto vn poco la noticia, y dado algun calor de espiritu, me he animado à hazerlo; sabiendo ejerto, que de mi cosecha nada que haga al caso dire en nada, quanto mas en cosas tan subidas, y sustanciales. Pero esso no serà mio, sino lo malo, y errado que en ello huviere, y assi lo sujeto todo à mejor parecer, y al juizio de nuestra Santa Madre la Iglesia Catolica Romana, con cuya regla nadie yerra. Y con este presupuesto, arrimandome à la divina Escritura, advirtiendo, que todo lo que se dixere, es mucho menos de lo que passa en aquella intima vnion con Dios, me atreverè

à dezir lo que supiere.

Y no ay que maravillar que haga Dios tan altas y tan estranas mercedes à las almas que èl dà en regalar. Porque si consideramos que es Dios, y que las haze como Dios, y con infinito amor, y bonda 1, no nos parecerà fuera de razon; pues èl dixo: Que en el que amasse, vendrian el Padre, y Hijo, y Espiritu Santo, y harian morada en el; lo qual avia de ser, haziendole à el vivir, y morar en el Padre, Hijo, y Espiritu Santo en vida de Dios, como dà à entender el alma en estas Canciones. Porque aunque en las Canciones que arriba declaramos, hablamos del mas perfecto grado de perfeccion à que en esta vida se puede llegar, que es la transformacion en Dios; todavia estas Canciones tratan del amor ya mas calificado, y perficionado en esse mismo estado de transformacion. Porque aunque es verdad, que lo que estas, y aquellas dizen, todo es un estado de transformacion, y no se puede passar de alli en quanto tal; pero puede con el tiempo, y exercicio calificarle, y sustanciarse mucho. mas en el amor. Bien alsi como, aunque aviendo entrado

el fuego en el madero, le tenga transformado en si, y este ya vnido con èl: todavia aservorandose mas el suego, y dando mas tiempo en èl, se pone mucho mas candente, y inflamado, hasta centellear suego de si, y llamear. Y en este encendido grado se ha de entender, que habla el alma aqui ya transformada, y calificada interiormente en suego de amor, que no solo està vnida con este divino suego, sino que haze ya viva llama en ella, y ella assi lo siente, y assi lo dize en estas Canciones con intima y delicada dulçura de amor, ardiendo en su llama, ponderando aqui algunos esectos maravillosos que haze en ella, los quales irè declarando por el orden que en las demàs, poniendolas primero juntas, y luego cada Cancion la declarare brevemente, y despues poniendo cada verso, le declarare de por si.

## CANCIONES QVE HAZEELALMA

En la intima vnion con Dios.

Llama de amor vinal.

Què tiernamente hieres.

De mi alma en el mas profundo centrol.

Pues ya no eres esquina,

Acaba ya, si quieres,

Rompe la tela deste dulce encuentro;

O cauterio suane!
O regatada llaga!
O mano blanda! O toque delicado!
Que à vida eterna (abe.

Que à vida eterna sabe, T toda deuda paga

Matando, muerte en vida lo has trocado.

O Lamparas de fuego! En cuyos resplandores Las profundas cauernas del fentido; Que estana escuro, y ciego, Con estraños primores Calor, y luz dan junto à su queride.

HII.

Quan manso, y amoroso Recuerdas en mi seno, Donde Secretamente Solo moras, Yenta aspirar sabroso, De bien, y glorta lleno, Quan delicadamente me enamoras!

#### DECLARACION DE LA PRIMERA Cancion.

da inflamada en la divi- glorificando con fuaves prena vnion, y transformada millas de gloria, tanto, que por amor en Dios, y fintien - cada vez que la absorve, y do correr de su vientre los rios de agua viva, que dixo. dar la vida eterna, y à rom-Christo Nuestro Señor, que faldrian de semejantes almas, parecele, que pues con tanta fuerca està transformada en Dios, y tan altamente desposseida, y con con grandes riquezas de dones, y virtudes arreada, que està tan cerca de la bienaventurança, que no la divide fino vna leve y delicada tela. Y como vè que aquella llama delicada de amor, que en ella arde, cada yez que la ef-

Joan.7.

38.

CIntiendose ya el alma to. tà embistiendo, la està como embiste, le parece que le và à per la tela de la vida mortal: dize con gran deseo à la Llama, que es el Espiritu Santo, que rompa ya la vida mortal en aquel dulce encuentro, en que de veras le acabe de comunicar lo que parece que se le và à dar, que es glorificarla entera y perfectamente, y assi dize:

O llama de amor viua!

VERSO I.

O Llama de amor viua! Ara encarecer el alma el sentimiento, y aprecio con que habla en estas quatro Canciones, pone en todas ellas estos terminos: O, y quan, que fignifican encarecimiento afectuolo, los quales cada vez que se dizen, dan a entender del interior mas de lo que se expresla por la lengua, y sirve el O, para mucho desear, v para mucho rogar persuadiendo, y para entrambos efectos vía el alma del en efta Cancion, porque en ella encarece, y intima fu gran defeo, perfuadiendo al amor que la desare del nudo de esta vida. Esta llama de amor es el Espiritu de su Esposo, que es el Espiritu Santo, al qual siente ya el alma en si, no folo como fuego, que la tiene confumida, y transformada en suave amor, sino como fuego, que ardiendo en ella, baña al alma en gloria, y la refresca con temple de vida eterna. Y esta es la operacion del Espiritu Santo en el res que haze, es arder, y llamear, que son inflamaciones Tom.2.

de amor, con que vnida la Voluntad ama subidissimamente hecha vna cosa por amor con aquella Llama. Y assi estos actos de amor del alma fon preciofisimos, y merece mas en vno, que en otros muchos que aya hecho fin esta transformacion: Y la diferencia que ay entre el habito, y el acto, ay entre la transformacion en amor; y la Llama de amor, que es la que ay entre el madero inflamado, y su llama, que la llama es efecto del fuego que alli està. De donde el alma que està en estado de transformacion de amor, podemos dezir, que su ordinario habito, es como el madero que siempre està embestido en el; y les actos de este son Llama, que nacen del fuego de amor, que tan vehemente sale, quanto es mas intenfo el fuego de la vnion, y quanto mas arrebatada, y absorta està la volun. tad en la Llama del Espiritu Santo, como el Angel, que echa llama, y aquella Llama fubiò à Dios en la llama del facrificio de Manue. Y assi 20: en este estado actual, no puede el alma hazer estos actos, fin que el Espiritu Santo no alma transformada en fu le mueva à ellos muy partiamor; que los actos interio- cularmente, y por esto todos los actos de ella fon divinos, en quanto con esta particu-K 3 laria

Llama de amor viua: laridad es movida por Dios. De donde le parece, que cada vez que llamea esta Llama, haziendola amar con fabor, y temple divino, la estàn dando vida eterna, que la levanta à operacion divina en Dios. Este es el lenguaje que habla, y trata Dios en las almas purgadas, y limpias, que fon palabras todas encendi-P/.118. das, como dixo David: Ionitum eloquium tuum vehementer. Tu palabra es encendida. vehementemente. Y el Profera Ieremias : Nunquid non Ierem. 23. 29. verba mea sunt quafi ignis? Por ventura mis palabras no fon como fuego? Las quales, como el mismo Señor dize por San Iuan, son espiritu, y vida, cuya virtud, y eficacia fienten las almas, que tienen oidos para oirlas, que fonlimpias, y enamoradas. Que las que no tienen el paladar fano, fino que gustan otras colas, no pueden gustar el efpiritu, y vida de ellas. Y por eso, quanto mas altas palabras dezia el Hijo de Dios, tanto mas algunos las hallavan defabridas, por la impureza de los que las oian; como fue quado predicò aquella tan fabrofa y amorofa doctrina de la fagrada Eucariftia, que muchos de ellos bolvieron arras: Multi discipulorum eius abierunt retro.

Y no porque los tales no gaften este lenguaje de Dios, que habla tan en lo interior, han de penfar que no gustaran otros, como lo gusto San Pedro, quando dixo a Christo: Domine adquem ibi- 1bid.68 mus, verba vita eterna habes? Donde iremos, Señor, que tienes palabras de vida eterna? Y la Samaricana olvidò el agua, y el cantaro, por la dulcura de las palabras de Dies. Y assi estando esta alma tan cerca de Dios, que està transformada en llama de amor, en que se le comunica el Padre, Hijo, y Espiritu Santo, què increible cosa se dize en dezir, que en este llamear del Espiritu Santo, gusta vn rato de vida eterna, aunque no perfectamente, porque no lo lleva la condicion de esta vida? Por esso llama viua à esta Llama, no porque no fea fiempre viva, fino porque la haze tal efecto, que la haze vivir en Dios espiritualmente, y sentir vida de Dios, al modo que dize David: Cor meum, & caro mea Pfalm. exultanerunt in Deum vivum. 83.31 No por que sea menester dezir Vino, que siempre lo està Dios, fino para dar à entender, que el espiritu, y sentido vivamente gustavan à Dios, y esso es alegrarse en Dios vivo. Y assi en esta llama

fiente el alma tan vivamente à Dios, y le gusta con tanto fabor, y suavidad, que dize: O Llama de Amor Viua!

#### VERSO II.

Que tiernamente hieres. Sto-es, con tu Amor tiernamente me tocas. Porque quando esta Llama de vida divina hiere al alma con ternura de vida de Dios, tan entrañablemente la hiere, y enternece, que la derrite en amor. Porque se cumpla en ella lo que en la Esposa en los Cantares, que se enterneciò canto, que se derritio, Cant. s. y alsi dize ella alli : Anima mealiquefacta eft, ot dilectus locurus est. Lucgo que el Espolo hablò, le derriciò mi alma, Porque la habla de Dios, esse el efecto que haze en el alma.

> Mas como se puede dezir que la hiere, pues en el alma no av cola por herir, estando ya toda cauterizada con fuego de amor. Es cosa mara: villosa, que como el amor nunca eltà ocioso, sino en continuo movimiento, està echando fiempre llamaradas acà, y allà, y el amor, cuyo oficio es herir, para enamo- demonio, ni el mundo, ni el rar, y deleycar; como en la tal alma efià en viva llama,

Tom.2

mas de delicado amor, exercitando jocunda y festivalmente las artes, y traças del amor, como en el palacio de fus bodas, como Affuero con la hermofa Ester, mostrando Esther alli fus riquezas, y la gloria 2, 9, de su grandeza, para que se cumpla en esta alma lo que el dixe en los Proverbios: Et delectabar per fingules dies, Prou. 8: ludens in orbe terrarum, & de- 31. litie men elle cum filijs homenum. Deleytavame yo por todos los dias jugando en la redondez de la tierra, y mi delevre es estar con los hijos de los hombres; es à saber, dandeselos à ellos. Por lo qual eftas heridas, que fon los juegos del divino faber, fon llamaradas de tiernos to. ques, que al alma cocan por momentos de parte del fuego de amor, que no esta ociolo, los quales dize acaccen, y hieren de su alma en el mas profunde centre.

como llamaradas ternissi-

#### VERSO III

De mi alma en el mas profundo. centro.

Orque en la sustancia del alma, donde ni el sentido puede llegar, passa esta fiesta del Espiritu Santo; estala arrojando sus heridas, y por tanto, tanto mas segu-

K4

fience

Ioan. 6. 67.

ra, fustancial, y deleytable es quanto mas interior ella es. Porque quanto mas interior, es mas pura; y quanto ay mas de pureza, tanto mas abundante, frequente, y generalmente se comunica Dios, y assi es tanto mas el deleyte, y el gozar del alma, y del efpiritusporque es Dios el obrero de todo, fin que el alma haga nada de suyo, en el sentido que luego diremos. Y por quanto el alma no puede obrar connaturalmenre, y por fu industria nada, sino por el fentido corporal ayudada de èl, del qual en este caso està ella muy libre, y muy lexos, operacion, y movimiento, y fu negocio es ya folo recibir de Dios, el qual tolo puede en el fondo del alma, fin ayuda de los fentidos, hazer, y mover al alma, y obrar en ella; y assi todos estos movimientos de la tal alma son divinos; y aunque son de Dios, tambien lo fon de ella;porque los haze Dios en ella con ella, que dà su voluntad, y confentimiento.

Y por que dezir que hiere en el mas profundo centro de su alma, dà à entender que tiene el alma otros centros no tan profundos, conviene advertir como sea esto. Quáto à lo primero, es de faber, que el alma, en quanco espiritu, no tiene alto, ni baxo, ni

Llama de amor viua: mas profundo,ni menos profundo en su ser, como cienen los cuerpos quantitativos, q pues en ella no ay partes, ni mas diferencia dentro que fuera; pues toda es de vna manera, no tiene centro de mas, ni menos hondo, ni puede estar en vna parte mas ilustrada que en otra como los cuerpos fisicos, sino todo de vna manera. Pero dexada esta acepcion de centro, y profundidad material, y quatitativa, aquello llamamos centro mas profundo, que es à lo que mas puede llegar su fer, y virtud, y la fuerça de fu no puede paffar de alli. A(si como el fuego, ò la piedra que tienen virtud, y movia miento natural, y fuerça para llegar al centro de fu esfera; y no pueden paffar de alli, ni dea xar de estar alli, sino es por algun impedimento contrario. Segun esto diremos, que la piedra quando està dentro de la tierra està como en su centro, porque està dentro de la esfera de su actividad, y movimiento, que es el elemento de la tierra; pero no està en lo mas profundo de ella, que es el medio de la tierea, porque todavia le queda virtu l, y fuerça para baxar, y llegar hafta alli , fi fe le quita el impedimento de delante, y

quam!

quando llegare, y no cuviere defuyo mas virtud para movimiento, diremos que cîtà en el mas profundo centro. El centro del alma, Dios es, al qual aviendo ella llegado, fegun suser, y segu toda la fuerça de su operació, avrà llegado à lo vicimo, y mas profundo centro del alma, que serà quando con todas sus fuerças ame, entiéda, y goze à Dios; y quado no ha llegado à tanto como esto, aunque estè en Dios, que su centro por gracia, y por la comunicació fuya, si todavia tiene movimie: to, y fuerça para mas, y no està satisfecha, aung està en el cetro, no està en el mas profundo, pues puede ir à mas. El amor vne al alma có Dios; y quantos mas grados de amor tuviere, mas profundamente entra en Dios, y se concentra con el. Y assi, segun este modo de habiar que llevamos, podemos dezir, que quantos grados ay de amor de Dios, tantos mas centros ay del almaen Dios, que fon las muchas mantiones que dixo el que avia en la cata de fu pas dre. Y assi, si tiene vn grado de amer, ya està en Dios, que es su centro, porque vn grado de amor baffa para effar en Dios por gracia. Si ruviere dos grados, avrá concentradose con Dios otro centro

mas à dentro; y si llegare à tres , concentratieha como tres. Y fi llegare à vn muy profundo grado de amor, llegarà à herir el amor de Dios à lo que aqui llamamos mas profundo centro del alma, la qual (erà transformada, y elclarecida en vn muy alto grado, fegu fu fer, potecia, y victud, hafta ponerla muy femejance à Dios. Bien assi como en el cristal, que està limpio, y puro, que quantos mas grados de luz và recibiendo tanto mas fe và en èl reconcentrando la luz, y tanto mas se và esclareciendo, hasta llegar à tanto que se concentre en el tan copiosamente la luz, que venga èl à parecer todo luz, y no se divise entre la luz, estando el esclarecido en ella todo lo que puede, que es parecer como ella. Y assi dezir el alma o la llama hiere en el mas profundo centro, es dezir, que tocando profundissimamére la sustancia, virtud, y fuerça del alma, la hiere. Lo qual dize para dar à entender la abundancia de fu gloria, y deleyte, que es tanto mayor, y mas tierno, quanto mas fuerte, y fultancialmente està transformada, y reconcentrada con Dios. Lo qual es mucho mas que en la comun vnion de amor paffa, fe. gun el mayor afervoramiens

to del fuego, que aqui (como en vn fervor intenfissimo de dezimos) echa llama viva. Porque cîta alma que goza ya de gloria tan fuave, y el alma que folo goza de la comun vision de amor, fon en cierta manera comparadas al fuego de Dios, que dize Ifaias que està en Sion, que signisica la Iglefia Militante, y al horno de Dios, que estava en lerusalen, que significa vision de paz. Porque aqui està el alma como en horno encendido en voion, tanto mas pacifica, gloriofa, y tierna (como dezimos) quanto mas encendida es la llama de este horno que el comun fuego. Y assi sintiendo el alma que esta vivallama vivamente la està comunicando todos lo bienes, porque este divino amor todo lo trae configo, dize: O llama de amor vina, que tiernamente hieres! Como fi dixera: O encendido amor, què tiernamente estàs glorificandome con tus amorofos movimientos en la mayor capacidad, y fuerça de mi anima! Es à saber, dandome inteligencia divina, segun toda habilidad de mi entendimiento, y comunicandome el amor, fegun la mayor anchura de mi voluntad; esto es,levantando altissimamente con inteligencia divina la habilidad de mi entendimiento

mi voluntad, y junta sustancial va declarada. Y esto acaece assi mas de lo que se puede, y alcança dezir al tiempo que se levanta esta llama en el alma. Que por quanto el alma toda cítà purgada, y purissima, profunda, y sutil, y sua bidissimamente la absorve en si la sabiduria con su llama, la qual sabiduria toca desde vn fin halta otro fin por fu linapieça. Y en aquel abservimiento de sabiduria el Espiritu Santo exercita los vibras mientos gloriosos de su llama, que avemos dicho. La qual por fer can suave dize el alma luego: Pues ya no eres e/quina.

#### VERSO IV.

Pues ya no eres esquiua. Sà faber, pues ya no affiges, ni aprietas, ni fatigas, como antes hazias. Porque esta llama, quando el alma estava en estado de purgacion espiritual, q es quando iva entrando en contemplacion, no le era tan apacible, y fuave como aora le es en este estado de vnion. Para lo quales de faber, que antes q este divino fuego de amor se introduzga, y vna en lo mas intimo del alma por perfecta purgacion, y pureza; elalma, gastandole, y consu- ra: Pues va no solamente no miendole las imperfecciones de sus malos habitos. Y esta es la operacion del Espiritu Santo, en la qual la dispone para la divina vnion, y transformacion en Dios por amor. Porque el milmo fuego deamor que despues se vne con ella en esta gloria de amor, es el que antes le embiste purgando Bien alsi como el milmo fuego que entra en el madero, es el que primero le està gloria, y deleytes, y antes anembistiendo, y hiriendo con fu llama, enjugandole, y defnudandole de sus frios accidentes, hasta disponerle con fu calor para poder entrar en èl, y transformarle en si. En el qual exercicio el alma padece mucho detrimento, y fiente graves penas en el efpiritu, y à vezes redundan en el sentido, siendole esta llama muy esquiva, segun que largamente diximos en el Tratado de la Noche Efcura, y subida del Monte Carmelo, y por esso aqui no digo mas Bassa saber aora que el mismo Dios, que quiere entrar en el alma por vnion , y transformacion de amor, es el que antes estava embittié. do en ella, y purgandola con laluz, y calor de lu divina llama; y assi la misma q aora le es suave, le era antes esquiva.

ta llama està hiriendo en el Y por tanto es como si dixeme eres escura como antes; pero eres divina lumbre de mi entendimiento, con que te puedo mirar; y no folamente no hazes ya desfallecer mi flaqueza, mas ances eres la flaqueza de mi voluntad, con que te puedo amar, y gozar, estando toda convertida en amor divino: y va no eres pesadumbre, ni aprieto para mi alma, mas antes la chura de ellaspues que de mi se puede dezir lo que se dize en los Cantares: Quien esesta que sube del desierto, abundante en delevtes, estrivando sobre su Amado, aca, y allà ver tiendo Amor? Acaba va si quieres.

#### VERSO V.

Acaba va si quieres. Sà taber, acaba ya de: Confumar comigo perfectamente el matrimonio espiritu al con tu vista beatifi. ca. Que aunque es verdad que en elle estado tan alto està el alma tanto mas conforme, quanto mas transformada, porque ninguna cofa sabe, ni acierta à pedir, bus candole à fi, fino à su Amado en todo (que la Caridad no pretende fino el bien, y glo-

ria del Amado) todavia, por- Pero son tales las assomadas que aun vive en esperança, en que no se puede dexar de fencir vacio; ciene tanto de gemido, aunque suave, y regalado, quanto le falta para la possession cumplida de la adopcion del Hijo de Dios, donde confumandose su gloria, se quierarà su apetito; el qual (aunque acà mas estè junto conDios)nunca se harta, hasta que parezca esta gloria, mayormente teniendo ya el fabor, y las premifas de ella, como aqui se tiene, que es tal, que si Dios no tuviesse tan bien favorecido, y amparado el natural con su diestra (como hizo con Moyfen en Ex0.33 la piedra, para que fin morir pudiesse ver su gloria, con la qual diestra antes el natural Suos, vinia florentes dederunt recibe refeccion, y deleyte, que detrimento) à cada llamarada de estas parece que se acabaria, no teniendo la parce inferior fuerças para fufrir tanto fuego, y tan fubido. Y por esto este apetito no es aqui con pena, pues no està aqui el alma en estado de ella, antes con gran fuavidad, deleyee y conformidad lo pide. Oue por esso dize: Si quieres;porque la voluntad, y apeto estantan hechos vno con Dios, cada vno à su modo, que tienen por gloria que se cumpla lo que Dios quiere,

20.

de gloria, y el amor que se trasluce, que antes feria poco amor no pedir entrada en aquella perfeccion, y cumpli, miento de amor. Porque demas de esto vè alli el alma que en aquella fuerça de deleytable comunicacion la eftà el Espiritu Santo provocando, y combidando con maravillosos modos, y afectos suaves à aquella inmensa gloria, que la està proponicdo delante de los ojos, diziendo lo que en los Cantares à la Esposa: Surge propera amica mea, columba mea, formo [a mea, & veni : Iam enim byems transijt, imber abtjt, & recessis flores apparuerunt in terra nostra, ficus protulit grossos odorem faum : Surge amica mea, speciosamea, & veni columbamea in foraminibus petræ, in caberna maceria, oftende mihi faciem tuam, sonet vox tua in auribus meis, vox enim tua dulcis, & fucies tua decora. Levantate, y date priessa amiga mia, paloma mia, hermofa mia,y ven, pues que ha passado ya el Invierno, y la Iluvia paísò, y se desviò, y las flores há parecido en nueltra tierra, y la higuera ha echado sus higos, y las floridas viñas han dado su olor: Levantate amiga mia, graciofa mia; y ven paloma mia en mente naturales; y Sensitiva, los horados de la piedra, en la caberna de la cerca, muestrame tu rostrossuene tu voz en mis oides, porque tu voz es dulce, y cu cara hermofa. Todas estas cosas siente el alma, que la està diziendo el Espiritu Santo en aquella suave v tierna Llama. Y por ello ella aqui responde: Acaba ya si quieres, en lo qual le pide aquellas dos periciones, que Christo nuestro Señor mandò pedir por San Mateo: Adveniat Regnum tuum, fiat voluntas tua, como fi dixer; Acaba ya de darme esse Reyno, como tu lo quieres. Y para que anfi fea: Rompe la tela deste dulce encuentro.

#### VERSO VI.

Rompe ta tela deste dulce en-CHENITO.

Ve es lo que impide efte tan grande negocio. Porque es facil cola llegar à Dios, quitados los impedimetos, y telas que dividen. Las quales se reducen à tres telas que se han de romper, para posseer à Dios persectamente. Conviene à faber : Temporal, en que se comprehende toda criatura; Natural, en que se comprehenden todas las operaciones, y inclinaciones pura-

en que folo se comprehende la vnion del alma con cl cuerpo, que es vida (enficiva) y animal, de que dize San Pablo : Scimus erim quoniam & 2. Cory terrestris domus nostra buius 50 babitationis di Tolvatur, quod adificationem ex Deo habemus domum non manufactam, elernam in Calis. Sabemos, que fi esta nuestra casa terrestre se defata, tenemos habitacion de Dios en los Cielos. Las dos primeras relas de necesfidad fe han de aver rompido para llegar à esta possession de Dios por vnion de amor, en que todas las colas del mundo estàn negadas, y renunciadas; y los apetitos; y afectos mortificados, y las operaciones del alma hechas divinas. Todo lo qual se rompiò por los encuentros de esta Llama, quando era esquiva Porque en la purgacion espiricual acaba el alma de romper con estas dos telas, y vnirse como aqui està, y no queda por romper mas que la tercera de la vida senfitiva. Que por esso dize aqui Tela, y no Telas, porque no ay mas de esta, à la qual no la encuentra esta Llama rigurola, velquivamente, como à las otras hazia, fino fabrosa y dulcemente. Y alsi la muerte de las femejantes

almas es muy fuave, y dulce mas que les fue toda la vida, porque mueren con impetus, y encuentros labrolos de amor, como el cifne, que canta mas dulcemente quans do se quiere morir. Oue por esto dixo David, que la muer te de los justos es preciosa: porque alli van à entrar los rios del amor del alma en la mar del mar, y estàn alli can anchos, y repolados, que parecen ya mares, juntandole alli el principio, y el fin; lo primero, y lo politrero para acompañar al justo, que và, y parce à su Reyno: oyendose las alabanças de los fines de la tierra, que son gloria del jufto: y finciendose el alma en esta sacon con estos gloriolos encuentros muy a punto de falir en abundancias à posseer el Reyno perfectamente. Porque le ve pura, y rica, quanto se compadece con la Fe, y el estado de esta vida, y dispuesta para ello. Que ya en este estado dexales Dios ver su hermofura, y fiale los dones, y virtudes que les ha dado : porque todo se les buelve en amor, y alabanças, no aviendo ya levadura que corrompa lamafa. Como ve que no le falta mas, que romper la tela flaca desta humana condicion de vida natural, en

que està enredada, y presa impedida su libertad, con defeo de ser desatada, y verse con Christo, deshaziendose va esta vrdiembre de espiritu, y carne, que son de muy diferente fer, y recibiendo cada vna de por si su suerte, que la carne se quede en su tierra, y el espiricu se buelva à Dios que le diò; pues la carne mortal no aprovecha nada, como dize San Iuan: Non prodest auklauam, antes Ioan. 6: estorva este bien de espiritu, 64. haziendole lastima, que vna vida ran baxa, la impida ocra tan alta, pide que se rompa. Y llama la Tela por tres razones. La primera, por la trabaçon que ay entre el efpiritu, y la carne. La segunda, porque divide entre Dios, y el alma. La tercera, porque assi como la tela no es tan opacofa, y condenfa, que no se pueda traslucir lo claro por ella; assi en este estado parece esta trabaçon tan delgada tela, por estar ya muy espiritualizada, ilustrada, y adelgazada, que no se dexa de traflucir la divinidad en ella: y como siente el alma la fortaleza de la orra vida, echa de ver la flaqueza de estorra, y parecele muy delgada tela, y aun tela de arana, como dize David: Anni Psalm. nofiri, fient aranea meditabun- 89. 10.

delante del alma, que assi està engrandecida. Porque como està puesta en el sentir de Dios, siente las cosas como de Dios, delante del qual, como tambien dize David, mil años fon como el Plalm: dia de ager que passò: Mille dies externa, que preterijt. Y Mai 40 fegun Isaras : Omnes gentes quasi non sint, todas las gentes fon como fi no fueffen. Y esse mismo tomo tienen delante del alma, que todas las cofas le fon nada, y ella es. para sus ojos nada, solo su

Dios para ella es el todo. por que razon pide mas que rompa la tela, que la corte, ò que la acabe, pues todo parece vna cofa? Podemos dezir, que por quatro razones. La primera, por hablar con mas propiedad. Porque mas propio es del encuentro romper que cortar, è que acabar. La fegunda, porque el amor es amigo de fuerça, y de toque fuerte, y impetuofo, lo qual que en el cortar, y acabar. La tercera, porque como tiene tanto amor, apetece que sea brevissimo aquel acto de romperie la tela, para que se

tur. Y aun es mucho menor es mas breve, y mas espritual. Porq la virtud de amor aqui està vnida mas fuerte, y introducele lo perfecto de transformativo amor, al modo que la forma en la materia, que se introduce en vn instance, que hasta entonces no avia acto de informacion 89. 4. anni ante oculos tuos, tanquam transformativa, fino difpoliciones para ella de deseos, y afectos sucessivamente repetidos, que en muy pocos llegan al acto perfecto de trant. formacion. De donde el alma dispuesta muchos mas actos, y mas intenfos puede hazer en breve tiempo, que la que no està dispuesta en Pero ay aquir que notar, mucho. Porque à esta rodo se le và en disponer el Espiritu, y aun despues se suele quedar el fuego- sin penetrar el madero del todo. Mas en la dispuesta por momentos entra el amor, y la centella prende al primer toque en la feca yefca. Y afsi el alma enamorada mas quiere la brevedad del romper, que el espacio del cortar, y el esperar à acabar. La quarta es, porque le exercita mas en el romper, le acabe mas presto la tela de la vida; que el cortar, y acabar hazele de mas acuerdo, quando la cola està ya mas. façonada, y parece que pide mas espacio, y madurez: y el cumpla presto; y tiene tanta romper no espera madurez, mas fuerça, y valor, quanto ni nada de effo. Y eita alma

quue

quifiera, que no fe esperara à que le acabara la vida naturalmente; porque la fuerça del amor, y la disposicion que en fi ve . la inclina con relignacion à que se rompa cen algun encuentro, y imperu sobrenatural de amor. Porque fabe alli muy bien el alma, que es condicion de Dios llevar à las tales almas antes de tiempo, por darles los bienes, y facarlas de los males, confumandolas en breve tiempo, y dandolas por medio de aquel amor lo que en mucho tiempo pudieran ir ganando, como dize el Sabio por estas pala-Sap. 4. bras : Placens Deo factus eft dilectus, o vinens inter peccatores translatus est: rapins est, ne malicia mutaret intellectum eius, aut ne fistio deciperet animam illius. Consumalus in breui, expleuit tempora multa, placita enim erat Deo animaillius, propter hoc properauit educere illum de medio iniquitatum. El que agrada à Dios, es hecho amado, y viviendo entre los pecadores, fue trasladado, y arrebatado, porque la malicia no mudatse su Entendimiento, ò la siccion no engañasse su alma; confumado en breve cumpliò muchos tiempos, porque su alma era agradable à Dios, y por effo fe aprefuro

à facatie del mundo. Por esse grande negocio exercitar mucho el amor, porque confumandose el alma aqui, no se detenga mucho acà, ò allà sin verse cara à cara.

Pero veamos aora, por què à este embestimiento interior del Espiritu Santo Ilama el alma Encuentro? La razon es, porque aunque siente el alma gran gana de que se le acabe la vida: mas como no ha llegado el tiempo, no fe haze: y. assi Dios para confumarla, y elevarla mas de la carne, haze en ella vnos embestimientos divinos, y gloriolos, à manera de encuentros, que verdaderaméte fon encuentios con que siempre penetra, endiofando la sustancia del alma, y haziendola como divina. En lo qual absorve al alma el ser de Dios, porque la encontro, y traspassò vivamente en el Espiritu Santo, cuyas comunicaciones fon imperuofas, quando fon afervoradas, como esta lo es: en el qual, porque el alma vivamente guita de Dios, le llama dulce, no porque otros roques muchos, y encuentros, que en elte estado recibe, dexen de fer dulces, y labrolos, lino por la eminencia que tiene fobre todos los demas, porque lo haze Dios à fin de

per-

perfectamente desararla, y de glorificarla. De donde à ella le nacen alas para dezir: Rom. pe la tela de este dulce encuentro. Y assitoda la Cancion es como si dixera: O llama del Espiritu Santo, que tan intima, y tiernamente traspassas la fustancia de mi alma, y la cauterizas con tu ardor, pues ya effàs tan amigable, que te muestras con gana de darteme en vida eterna cumplida! si antes mis peticiones no lle. gavan à tus oidos, quando con anfias, y fatigas de amor, en que penava la flaqueza de mi fentido, y espiritu, por la mucha flaqueza, impureza, y poca fuerça de amor que tenian, terogava me defataffes, porque con deseo te deseava mi alma, quando el amor impaciente no me dexava conformar tanto con esta condicion de vida, que tu querias que viviesse, y los passados impetus de amor no eran bastantes delante de ti, porque no eran de tanta sustancia: aora que estoy fortalecida en amor, que no folo no desfallece mi espiritu, y sentido a ti, mas antes fortalecidos de ti mi coraçõ, y mi care ne se gozan en Dios vivo con

grande conformidad de las

partes, donde lo que tu quie-

res que pida, pido, y lo que no

quieres, no lo quiero, ni aun

Tom.2.

parece que puedo, ni passa por mi pensamiento pedirlo; y pues son ya delante de tus ojos mas validas, y razonables mis peticiones, pues salen de ti, y tu las quieres, y con sabor, y gozo en el Espiritu Santo, te lo pido, saliendo ya mi juizio de tu rostro, que es quando los ruegos precias, y oyes: rompe la tela delgada de esta vida, para que te pueda amar desde luego con la plenitud, y hartura que desea mi alma, sin termino, y sin sin.

## CANCION II.

O cauterio suaue!
O regalada llaga!
O mano blanda!
O toque delicado,
Que à vida eterna sabe,
T toda deuda paga
Matando, muerte en vida lo
has trocado!

## DECLARACION.

EN esta Cancion dà à enero tender el alma, como las tres Personas de la Santissima Trinidad Padre, Hijo, y Espiritu Santo, son las que hazen en ella esta divina obra de vnion. Y alsi la Mano, y el Cauterio, y el Toque en sustancia son vna misma cosa, y ponelos estos nombres, por L quan-

ze cada vna en pr porcion, les conviene El Cauterio es el Espiritu Santo. La Mano es el Padre, y el Toque es el Hijo. Y a'si engrandece aqui el alma al Padre, Hijo, y Espirito Santo, encareciendo tres grandes mercedes, y bienes que en ella haze, por aver va trocado su mierte en vida, transformandola en si. La primera es Llaga regalada, v esta atribuye al Espiritu Santo, y por esto la llama Cauterio La fegunda es Gufto de vida eterna, y esta atribuye al Hijo, y por esso le llama Toque delicado. La tercera es Dadina, con que queda muy bien pagada el anima, y esta atribuye al Padre, y por esso le llama Manoblanda. Y aunque aqui nombre las tres Perfonas, por causa de las propiedades de los efectos, folo con vna esfencia habla, diziendo: En vida la has trocas do, porque todas ellas obran en vno, y todo lo atribuye à vno, y todo à todas.

## VERSO I.

O cauterio suaue! E Nel libro del Deutero-nomio dize Moysen, que Nuestro Señor Dios es fuego consumidor; es à saber, fuego de amor, el qual

quanto por el efecto que ha- como fea de infinita fuerça, inestimablemente puede cofumir, y con grande fuerça : brasando, transformar en si lo que tocare; pero à cada vno abrasa como le halla dispuesto, à vnos mas, y à otros menos, y tambien quanto el quiere, y como, y quando quiere. Y como èl lea infinito fuego de amor, quando el quiere tocar al alma algo apretadamente, es el ardor de ella en tan fumo grado, que le parece al alma que està ardiendo fobre todos los ardores del mundo. Que por esso à este toque llama Cauterio, porque es donde el fuego es. tà mas intenfo, y reconcentrado, y haze mayor efecto de ardor que los demás ignitos. Y como quiera que este fuego divino tenga transformada en si el alma, no solamente siente Cauterio, mas toda ella està hecha vn Cauterio de vehemente fuego. Y es cosa admirable, que co ser este suego de Dios can vehemente, y consumidor, que con mayor facilidad contumiria mil mundos, que el fuego vna paja; no confuma, y acabe los espiritus en que arde, sino que à la medida de fu fuerça, y ardor los deleyte, y endiose ardiedo en ellos fuavemente, segun la fuerça que les ha dado. Como acae-

Ad. 2.3 ciò en los Actos de los Apoftoles, donde viniendo este fuego con grande vehemencia, abrasò a los Discipulos, y estos (como dize San Gregorio) interiormente ardieron con suavidad, y esso es lo que dize la Iglesia: Venit ignis de Calo non conjumens; fed illuminans. Vino fuego del Cielo,no quemando, fino respladeciendo; no consumiendo, fino alumbrando. Porque en estas comunicaciones, como fu fin es engrandecer al alma, no la apriera, fino enfanchala; no la fatiga, fino deleytala, y clarificala, y enriquecela, que por esto la llama Suaue. Y alsi la dichola alma que por grande ventura llega a este Cauterio, todo lo sabe, todo lo gusta; todo lo que quiere haze, y se prospera, y ninguno prevalece delante de ella, ni le toca; porque esta es de quien dize el 1. Cor. 2 Apostol : Spiritualis tudicat omnia, o ipse à nemine iudicatur. El espiritu alto do lo juzga,y el de ninguno es juzgado. Y en otro lugar: Omnia Scrutatur etiam profunda Dei. Todo lo penetra hasta los profundos de Dios. O gran gloria de las almas, que mereceis llegar à este sumo fuego! en el qual pues ay infini-

ta fuerça para os confumir, y

aniquilar, no os contumien-

Tom.2.

15.

do, inmensamente os consuma en gloria, No os maravi- 1. Cor.2 lleis que à algunas almas las 10. llegue Dios hasta aqui; pues èl tolo en algunas cofas fe fingulariza en hazer maravillolos efectos. Siendo, pues, este Cauterio can fuave como aqui se lo ha dado à entender quan regalada creemos que serà la que de tal fuego fuere tocada. Y assi queriendolo dezir el alma no lo dize, sino quedasse co el encarecimiento, y estimacion por este termino: O, diziendo: O, O rog galada llaga!

## VERSO II.

O regalada llaga! I A qual llaga el mismo que la haze, la cura , y haziendola sana, que es en alguna manera semejante al cauterio del fuego natural, que quando le pone lobre la llaga haze mayor llaga, y haze que la que antes era llaga causada por hierro, ò por otra alguna manera, ya venga à fer llaga de fuego; y si mas vezes assentasse sobre ella el cauterio, mayor llaga de fuego haria, hasta venir à resolver el sujeto. Assi este Cauterio divino de amor, la llaga que el hizo de amor en el alma, èl mismo la cura, y cada vez que assienta la haze ma-

yor.

yor. Que la cura del amor es llagar, y herir fobre lo llagado, v herido, hasta tanto que venga el alma à resolverse todo en llama de amor. Y de esta manera ya hecha toda vna llaga de amor, està toda fana, transformada en amor, y llagada en amor. Porque en este caso, el que està mas llagado, està mas sano, y el que està todo llagado, està todo sano. Y no por que estè esta alma ya toda llagada, y toda fana, dexa el cauterio de hazer su oficio, que es herir de amor. Pero entonces ya es regalar la llaga sana de la manera que està dicho; y por esto dize: O regalada llaga! y tanto mas regalada, quanto ella es hecha por mas alto, y subido suego de amor. Porque aviendola hecho de Espiritu Santo à fin de regalar; y como su deseo, y voluntad de regalar sea grande, grande ferà la llaga, porque grandemente fea regalada el alma que la recibe. O dichosa llaga, hechapor quien no sabe fino fanar! O venturofa, y mucho dichofa llaga, pues no fuilte hecha fino para regalo, y deleyte del alma! Grade es la llaga, porque grande es el que la hizo, y grande es fu regalo, pues el fuego de amor es infinito. O, pues, regalada llagaly tanto mas fubidamente regalada, quanto mas en el centro intimo del alma toca el Cauterio de amor, abrasando todo lo que se pudo abralar, para regalar todo lo que fe pudo regalar. Este Cauterio, y esta llaga es à mi ver, el mas alto grado que en este estado puede ser. Mas ay otras muchas maneueras, que ni llegan aqui, ni fon como esta; porque esto es de toque de divinidad en el alma, fin forma, ni figura alguna, natural, formal, ni imaginaria.

Mas otra manera de cauterizar el alma suele aver tãbien muy subida, y es en esta manera: Acaecerà que estando el alma inflamada en este amor, aunque no està tan cauterizada como aqui avemos dicho, aunque harto conviene lo estè, para lo que quiero dezir, y es, que acaecerà que el alma sienta embestir en ella vn Serafin con vn dardo enarbolado de amor encendiditsimo, traspassandola esta ascua encendida, ò por mejor dezir, aquella llama, cauterizandola (ubidamente, y entonces en este cauterizar traspassandola, apresurase la llama, y sube de punto con vehemencia, al modo que en vn encendissimo horno, ò ò fragua, quando menean, ò rebuelven la leña, se afervora

la llama, y fe aviva el fuego, y ma en delevte sobre todo enpo que la rebuclven, ya la mocion impetuola de lu fuego, en que es grande el ardor, y derretimiento de amor, la herida fina, y eficaz la yerva, con que vivamente iva templado el hierro, fiente el alma lo profundo del espiritu traspassado, y lo fino del deleyte, de que nadie podrà hablar come conviene. Siente el al. ma alli como vn grano de mostaza muy minimo, vivissimo, y encendidissimo en lo muy intimo del coraçon del espiritu, que es el punto de la herida, donde està la fustancia, y virtud de la yerva, y difundirle sutilmente por todas las espirituales venas del alma, segun la potencia, y fuerça del ardor. Y fiente crecer tanto, y convalecer, y afinarle el amor, que parecen en ella mares de fuego, llenandolo todo de amor. Y lo que aqui goza el alma no ay mas que dezir, sino que alli siente quan bien comparado està el Reyno de los Cieloe al grano de mostaza en el Evangelio, que por gran calor, siendo tan pequeño,

Matth. creccen el arbol grande: Si-13.81. mile eft Regnum Coclorum, gras Tom.2.

no finapis, quod accipiens homo entonces fience esta llaga el feminauit in agro suo, quòd minimu quidem est omnibus semicarecimiento. Porque demas nibus: cum autem crenertt, made ser coda removida al ciem. insest omnibus oleribus, & fit arbor, is a vi volucres Cæli veniant . & habitent in ramis eins. Porque el alma se ve hecha como vn inmento fuego de amor. Pocas almas llegan à esto, mas algunas han llegado, mayormente las de aquel'os cuya virtud, y espiritu se avia de difundir en la succession de sus hijos, dando Dios la riqueza, y valor à la cabeça, fegun avia de fer la fuccession de la casa en las primicias del espiritu.

> Pero bolvamos à la obra que hazia aquel Serafin, que verdaderamente es llagar, v herir, y assi, si alguna vez se dà licencia para que falga al gun efecto à fuera al sentido corporal, al modo que hirid dentro, fale fuera la herida, v. llaga, como acaeciò quando el Serafin llagò al Santo Francisco, que llagandole en el alma de amor, con aquella manera saliò el efecto de las llagas afuera. Porque Dios ninguna merced haze al cuerpo, que principalmente no la haga primero en el alma : y entonces quanto mas yor es el deleyte, y fuerça de amor, que caula la llaga de à dentro, tanto mayor es el

por estar estas almas purgadulce de Dios, que à su flaqueza, y corruptible carne causa dolor, y tormento: y la qual maravilla echò bien de ver lob en sus llagas, qua-Iob 10. do dixo à Dios: Renersusque, mirabiliter me crucias. Bolviendote à mi, maravillosamente me atormentas : porque maravilla grande es, y cosa digna de la abundancia de Dios, y de la dulcura que tiene escondida para los que le temen, hazer tanto mas fabor, y deleyre, quanto mas dolor, y tormento se tiene. O grandeza inmensa! que en todo te muestras omnipotente. Quien pudiera, Señer, hazer du'cura en medio de lo amargo, y en el tormento fabor! O regalada llaga! pues tanto mas te regalan, quanto mas crece tu herida. Pero quando el llagar es en el alma, sin que se comunique à fuera, puede ser muy mas intenso, y mas subido. Porque como quiera que la carne sea freno del espiritu, quado los bienes del se comuni-

dolor de la llaga de fuera; y can a ella, tira la rienda ella, creciendo lo vno, crece lo y enfrena la boca à este ligeotro. Lo qual acaece assi, que ro cavallo, y apagale su gran. brio, porque el cuerpo que se das, y fuertes en Dios, les es corrompe agrava al alma, y delevte en el espiritu fuerte, el vso de la vida en el, opriy fano el espiritu fuerte, y me el sentido espiritual, quado comprehende muchas cofas. Corpus quod corrumpi- Plalm tur aggrauat animam, o' ter- 30, 20. assi es cola maravillosa sentir rena inhabitatio deprimit sencrecer el dolor con el sabor; sum multa cogitantem. Por tanto el que se quiere arrimar mucho al fentido corporal, no ferà muy espiritual. San 9. Esto digo para los que pien- 15. fan, que à pura fuerça, y operacion del fentido baxo, pueden venir, y llegar à las fuerças, y à la alteza del espiritu. Aqui no se llega, sino quando el fentido corporal queda fuera. Porque otra cota es, quando del espiritu se deriva afecto de sentimiento en el sentido: porque en esto puede aver mucho espiritu, como en San Pablo, que del gran sentimiento que tenia de los dolores de Christo, le redundava en el cuerpo, como èl dà à entender à los de Galacia, diziendo: Ego enim Ad Gastigmata Domini IES V in cor- lat.6. pore meo porto. Yo en mi cuerpo traygo las heridas de mi Señor Iesu Christo. Y assi qual es la llaga, y el cauterio, tal ferà la mano que entienda en esta obra, y qual el to-

que el que la causa. Esto me, o divina mano! Matatte mueltra el alma en el verso figuiente, diziendo: O mano blanda! O toque delicado!

#### VERSO III.

O mano blanda! ò toque delicaenter do! of any mind the side

Mano! que siendo tu tan generofa, quanto poderofa, y rica, poderofamente me das las dadivas. O mano blanda! tanto mas blanda para esta alma affentandola blandamente, quanto fi la affentaras algo peladashundiera todo el mundo, pues de solo tu mirar, la tierra fe eftremece, tiemblan las gentes, los montes se desmenuzan. O pues otra vez blan-Abac.3. da mano! que assi como fuiste dura, y rigurofa para lob, lob 19. porque le tocaste tan asperamente, assentandola tu sobre mi alma muy de assiento, muy amigable, y graciofamente me eres tanto mas blanda, y iuave, que fuifte para el dura, quanto mas de affiento me tocas con amor dulce, que à el le tocaste con rigor. Por que tu matas, y dàs vida, y no ay quien te huya de tu mano. Mas tu, divina vida, nunca matas, fino para dar vida, assi como Deuter. nunca llagas, fino es para fa-

nar. Llagasteme para sanar-

Tom.2.

Pfalm.

. 103.

32.

en mi lo que me tenia muerta sin la vida de Dios, en que aora me veo vivir. Y esto que hiziste tu con la liberalidad de tu generosa gracia para conmigo en el toque con que me tocaste del resplandor de tu gloria, y figu- Hebr. 13 ra de ru sustancia, que es tu vnigenito Hijo, en el qual siendo el tu Sabiduria, tocas fuerremente desde vn fin, hasta otro fin por su limpieza. O pues toque delicado! Verbo Hijo de Dios, que por la delicadeza de tu fer divino penetras sutilmente en la sustancia de mi alma, y tocandola tu delicadamente, la absorves toda en divinos modos de suavidades nunca oidas en la tierra de Canaan, Baruc: ni vistas en Teman. O pues 3.22 mucho, y en grande manera delicado toque del Verbo para mi! quando, aviendo trastornado los montes, y quebrantado las piedras en el monte Oreb, con la fombra de tu poder, y fuerça, que iva delante, te diste à sentir al Profeta el filvo de ayre delgado, y delicado. O ayre del- 19.13: gado! di como tocas delgado y delicadamente, fiendo tan terrible, y poderofo? O dichofa, y muy dichofa el alma à quien tocares delga-

damente, siendo tan terrible,

que que

alma. Mas no lo digas, porque no fabe de ayre delgado, y no te lentirà, porque no puede recibir estas altezas. O Dios mio, y vida mia! aquellos te sentiran, y veran en tu toque, que se pusieren endelgado, conviniendo delgado con delgado, à quien tanto mas delgadamente tocas, quanto estando tu escondido en la adelgazada alma, enagenados ellos de toda criatura, y de todo rastro de ella, los escondes en lo escondido de ru rostro de la conturbacion de los hom-Psalm. bres: Abscondes eas in abscon-30. 21. dito faciei tue à conturbatione hominum. O pues otra vez, y. muchas vezes delicado toquel que con la fuerça de tu delicadeza deshazes al alma, y la apartas de todos los demas toques, y adjudicas folo para ti, y tan delicado efecto, y dexo dexas en ella, que todo toque de todas las demás cosas altas, y baxas le parezca groffero, y bastardo,

y la ofende aun en miratle,

y le es pena, y grave tormen-

to tratarle, y tocarle. Tanto

mas ancha, y capaz es la co.

fa, quanto mas delgada; y

tanto mas difusiva, y comu-

nicativa es, quanto es mas

delicada. O pues toque deli-

cado! que tanto mas te in:

y poderoso! Dilo al mundo, fundes, quanto tu eres mas delicado. Ya el vaso de mi alma por tu toque està sencillo, puro, y capaz de ti. O pues toque delicado! que no finciendose cosa material en ti, tocas tanto mas al alma, v.tanto mas adentro, trocane dola de humana en divina, quanto tu ser divino, con que tocas, està ageno de modo, y manera, y libre de toda corteza de forma, y figura. O pues finalmente toque delicado, y muy delicado! pues tocas en el alma con tu fimplicissimo, y sencillissimo ser, que como es infinito, infinitamente es delicado. Y por esto se dize: Que à vida eterna fabe.

#### VERSO IV.

Que à vida eterna sabe. Ve aunque no en perfecto grado, es en efecto cierto saber de vida eterna, como arriba queda dicho, que le gusta en este toque de Dios. Y no es increible que ello assi sea, creyendo como se ha de creer, que este toque es sus, tancialissimo, y toca la sustancia de Dios en la fultancia del alma, al qual en esta vida han llegado muchos Santos. De donde la delicadez del deleyte que en este roque se fica-

ni vo querria hablar en ello, por que no le entienda, que aquello no es mas de lo que fe dize, que no ay vocablos para declarar, y nombrar cofas ten Jubidas de Dios, como en estas almas passan; de las quales el propio lenguaje es entenderlo para fi, y fentirlo. y gozarlo, y callarlo el que lo tiene. Porque echa de ver el alma aqui, en cierta manera, fer estas como el Calculo, que dize San Iuan, que se daria al que venciesse, y en el Calculo vn nombre escrito, que ninguno le sabe, sino el que le Apoc. 2. recibe. Vincenti dabo Calculum candidum, & in calculo nomen novum (criptum, qued nemo. scit, nifi qui accipit. Y alsi solo se puede dezir, y con verdad: Que à vida eterna sabe. Que aunque en esta vida no se goza perfectamente como en la gloria, con todo esfo este toque, como es de Dios, à vida eterna fabe. Y aisi gusta aqui el alma por vna admirable manera, y participacion de todas las cosas de Dios, comunicandosele fortaleza, sabiduria y amor, hermolura, gracia, y bondad, que como

Dios sea rodas estas cosas,

gustalas todas el alma en vn

solo toque de Dios con cier-

ta eminencia: y de este bien

del alma à vezes redunda en

17.

fiente, es impossible dezirle,

el cuerpo algo de la vacion del espiritu, que parece penetra hasta los huestos, conforme à aquello que David dize: Omnia offa mea dicent: Do. Pfal. 14 mine, guts similis tibit Todos mis huessosdiran: Dios, quien 10. avrà semejante à ti? Y porque todo lo que en esto se puede dezir es menos, basta dezira Que à vida eterna sabe.

#### VERSO V

Y toda deuda paga: Qui nos conviene desclarar, què deudas son citas, de que el alma aqui fe siente pagada? Y es de saber, que las almas que à elte Reyno llegan, comunmente han passado por muchos trabajos, y tribulaciones; porque por muchas tribulaciones conviene entrar en el Reyno de los Cielos, las quales ya fon passadas en este estado.

Los que padecen los que han de llegar à la vnion de Dios, fon trabajos, y tentaciones de muchas maneras en el fentido, y trabajos, y tribulaciones, y tentaciones, tinieblas, y aprietos en el efpiritu, para que se haga la purgacion de entrambas eltas dos partes, fegun lo diximos en la subida del Monte Care melo, y en la Noche Escura; Y la razon de estos trabajos

ticia de Dios, no pueden afel sentido, y el espiritu bien purgado, y adelgazado. Y por purifican, y adelgazan el fentido, las tribulaciones, tentaciones, y tinieblas, y aprietos adelgazan, y disponen el espiritu; por ellos conviene paf-Dios (como los que alla lo han de ver por el purgacorio) vnos mas intenfamente, po, otros menos, fegun los grados de vnion à que Dios los quiere levantar, y lo que ellos tuvieren que purgar.Por estos trabajos en que Dios al alma, y fentido pone, và ella cobrando virtudes, y fuerça, y perfeccion con amargura, como dize el Apostol: Virtus 2.Cor.9. in infirmitate perficitur. Porque la virtud en la flaqueza le perficiona, y en el exercicio de passiones se labra. Que no puede servir el hierro à la traça del artifice, si no es por fuego, y martillo, en lo qual el hierro padece detrimento acerca de lo que antes era-Que de essa manera dize leremias, que le enseño Dios. Embio fuego en mis huesfos, y ensenome : De excelso misit ignem in ofsibus meis, & erudiuit me. Y tambien dize del

es, porque los delevres, y no- marcillo: Calligafti me Domine, Ierem. & eruaitus sum. Castigasteme 31.18. fentar bien en el alma, fino es Señor, y quede enfeñado, y docto. Por lo qual dize el Eclesiastico: Qui tentatus non Eccles. que los trabajos, y penitencias est, quid (ctr: El que no es ten- 34.9. tado, que sabe, y que cosa

puede conocer?

Aqui se ha de notar, por que son can pocos los que llegan à este alto estado? La rafar para transformarfe en zon es, porque en esta tan alta, y subida obra, que Dios comiença, ay muchos flacos, que luego huyen de la labor, otros menos: vnos mas tiem- no queriedo fugetarie al menor desconsuelo, ni mortificacion, ni obrar con maciza paciencia De agni es, que no halladolos fuerces en la merced que les hazia, començans do à labrarlos, no vaya ade. lante en purificarlos, y levantarlos del polvo de la tierra, para lo qual era menefter mayor forcaleza, y constancia. Y assi à estos que quieren passar adelante, no suttiendo lo que es menos, ni fujetandose à ello, se les puede dezir con Ieremias: Si cum pediti- Iere. 11. bus currens laborafti, quomodo 5. contendere poterts cum equist cum autem interra pacis securus fueris, quid facies in Superbia Iordants? Si corriendo tu con los que ivan à pie trabajaste, como podràs atener con los cavallos? y como ayas tenido quiecud en la tierra de

paz, que haràs en la sobervia ceriades que pusiesse Dios los fi dixera: Si con los trabajos que à pie llano, ordinaria, y dos los vivieres, tenias tu can corto passo que corrias, y lo tuviste por trabajo, como podràs igualar con el passo del cavallo? que es va falir de ordinarios trabajos, y comunes à otros de mayor fuerca. y ligereza. Y fi tu no has querido armar guerra contra la paz, y gusto de tu tierra, que es tu sensualidad, sino que tequieres estar quieto, y confolado en ella, què haràs en la sobervia del Iordan? esto es, como Hevarias las imperuosas aguas de tribulaciones, y trabajos del espiritu, que son de mas à dentro? O almas, que os quereis andar feguras, quanto os conviene padecer sufriendo, para venir à esso, padecer, y la mortificacion para venir à altos bienes, en ninguna manera bufcariades confuelo en cofa alguna: mas antes llevariades la Cruz en hiel, y vinagre pura, y lo avriades à gran dicha, vien. mas principal, que los dexa do que muriendo assi al mundo, y a volotras milmas, viviriades à Dios en deleytes de espiritu, y sufriendo con llegar, para endiosarlos, danpaciencia lo exterior, mere-

del lordan? lo qual es como ojos en volotras, para limpiaros, y purgaros mas à dentro con trabajos espirituales Porhumanamente acaecen à to- que muchos servicios han de aver hecho à Dios, y tenido mucha paciencia, y constancia, y muy aceptos ante el en la vida, à los que el ha de hazer semejante merced. Y assi el Angel d xo al Santo Tobias: Et quia ucceptus eras Deo Tob. 12: necesse fuit, vt tentatio proba- 13. ret te. Que por que avia sido acepto à Dios, le avia liecho aquella merced de embiarle la tribulacion, para que le probasse mas, y hazerle mayores mercedes. Y assi todo lo que le quedò de vida despues, dize la Escritura que lo tuvo de gozo. Y ni mas, ni menos vemos que en lob. que en aceptandole que le y confoladas! si supiessedes acepto delante de los Espiritus buenos, y malospor siervofuyo, lucgo le hizo mery de quanto provecho es el ced de embiarle aquellos duros trabajos, para engrandecerle despues, como lo hizo mucho mas que antes en lo espiritual, y temporal. Assi haze Dios con los que quiere aventajar, fegun la mejora tentar, afligir, atormentar, y apurar interior, y exteriormente, hasta donde se puede doles la vnion en su sabidua

Pfalm. 11:7.

4.

y purgandolos primero en esta misma sabiduria, segun lo nota David, diziendo: Eloquia Domini eloquia casta argentum igne examinatum, probaium terra, purgatum septun plam. Que la fabiduria del Senor es plata examinada con fuego, probada en la tierra de nueltra carne, y purgada fiete vezes; esto es, muy purgada. Y no ay aqui para que dete. mernos mas, diziendo, como es cada purgacion de estas para venir à esta Sabiduria divina, que acà es como plata, que aunque mas alta fea, no ferà como el oro preciofo, que para la gloria le guarda.

Pero convienele al alma

mucho estar có grande conftancia, y paciencia en estas tribulaciones, y trabajos de à fuera, y de à dentro, espirituales, y corporales, mayores, y menores, tomandolo todo como de mano de Dios para fu bien, y remedio, no huyen. do de ellos, pues son sanidad para el alma, como fe lo acó-Eccl.10 feja el Sabio, diziendo: Si spiricus potestatem habentis afcenderit (uper te , locum tuum ne dimiseris, quia curatio faciet cessare peccata maxima. Si el espiritu del que es poderoso descendiers sobre ti, no dexes cu lugar (esto es, el lu-

ria, que es el mas alto estado, gar, y puesto de tu coraçón; que es aquel trabajo) porque la curacion harà cessar grandes pecados; esto es, corrarteha el hilo de tus pecados, y imperfecciones, que es el mal habito para que no vayan adelance. Y alsi los aprietos interiores, y trabajos apagan, y purifican los habitos imperfectos, y malos del alma. Por lo qual ha de tenerlo en mucho, quando el Señor embiare trabajos interiores, ens tendiendo que son pocos los que merecen padecer para este fin de can alto estado de venir à ser consumades por

passiones.

Pues como el alma aqui se acuerda que se le pagan aqui muy bien todes sus passados trabajos, porque ya ficut tene- Plalm. bracius ita, & lumen eins: y 38. 12. que como fue participante de las tribulaciones, lo es aora de las consolaciones, y que à todos los trabajos interiores, y exteriores la han muy bien respondido con bienes divinos, sin aver trabajo que no tenga su correspondencia de gran galardon: coficfialo, co. mo ya bien fatisfecha en efte verlo, diziendo: Tioda deuda paga. Como hizo tambien David en el luyo, diziendo: Quantas oftendisti mihi tribu lasiones multas , & malas , & 70. 20, conversus vinificasti me, o' de

me , multiplicasti maynificentiam tuam, & conversus confolatus es me. Quantas tribulaciones me mostraste muchas, y malas, y de todas ellas me librafte, y de los abismos Matando, muerte en vida la has de la tierra otra vez me facaste multiplicaste tu magnificencia,y bolviendote à mi, me consolatte. Y & esta alma, gantes estava fuera à las puer tas del Palacio deDios(como Mardoqueo llorando en las plaças de Sufan el peligro de su vida, vestido de cilicio, no queriendo recibir la vestidura de la Revna Ester, ni aviedo recibido ninguna merced, ni galardon, por los fervicios que avia hecho alRey, y la fee que avia tenido en mirar por la honra, y vida del Rey) en vn dia le pagan sus trabajos, y fervicios, haziendola no folamente entrar en Palacio, y que este delante de el Rey vestidade vestiduras Reales, fino que tambien se le ponga diadema en la cabeça, y tenga à su alma, como à otra Ester, en la possession del Reyno, para que todo lo que quifiere haga en el Reyno de su Esposo. Porque los de este estado todo lo que

quieren alcançan, y toda la

deuda queda bien pagada,

muertos ya los enemigos de

fus aperitos, que les querian

abifis terre iterum reduxisti quicar la vida, y ya viviendo en Dios, que por esso dize luego: Matando, muerte en vida la has trocado.

VERSO VI.

trocado.

A muerte no es otra co-A fa fino privacion de la vida, porque en viniendo la vida, no queda rastro de muerte acerca de lo espiritual. Dos maneras ay de vida, vna es beatifica, que confiste en ver à Dios, y para esta ha de preceder muerte natural, y corporal, como dize San Pablo : Scimus enim quoniam si terrestris domus nostra z. Cor. buius babitationis diffoluatur, 3. quod adificationem ex Deo babemus, domum non mann fa-Etam eternam non manu factam. Sabemos, que si esta cafa de barro se desatare, tenemos morada de Dios en los Cielos. La otra es vida espiritual perfecta, que es possessión de Dios por vnion de amor, y esta se alcança por la mortificacion de todos los vicios, y apetitos. Y halta tanto que esto se haga, no se puede llegar à la perfeccion de esta vida espiritual de vnion. con Dios, segun tambien dize el Apostol por estas palabras: Si enim fecundum carnem AdRom ! vixeritis, moriemini : fi autem 8, 13.

HAb. 4.

abym

ueritis viuetis. Si vivieredes ro si con el espiritu mortisicaredes los hechos de la carne vivireis. De donde es de laber, que lo que aqui el alma llama muerte, es todo el hobre viejo, que es el vío de las Potencias, Memoria, Entendimiento, y Voluntad, ocupado, y empleado en cofas del figlo, y los apetitos en gusto de criaturas. Todo lo quales exercicio de vida vieja, la qual es muerce de la nueva, que es la espiritual. En la qual no podrà vivir el alma perfectamente, si no muriere tambien perfectamente al hombre viejo, como el Apoftol lo amonesta, diziendo, que se desnuden del hombre viejo, y se vistan del nuevo, que segun Dios es criado en Colof. justicia, y fantidad : Deponite 3.9. & vos secundum pristinam con-Ephes.4 uersationem veterem hominem, G'induite nouum, qui secundum Deum creatus est in iustitia, & sanctitate veritatis. En la qual vida nueva, quando ha llegado à perfeccion de vnion con Dios, como aqui vamos tratando, todos los afectos del alma, sus Po: tencias, y operaciones de suyo imperfectas, y baxas, se buelven como divinas. Y como quiera que cada viviente vi-

Spiritu fasta carnis mortifica- va por su operacion, como dizen los Filosofos, teniendo fegun la carne, morireis; pe- fus operaciones en Dios por la vnion que tienen co Dios, el alma vive vida de Diosi y se ha trocado su muerte en vida. Porque el Entendimien. to que antes de esta vnion cortamente entendia, ya es movido, y informado de otro principio, y lumbre mas fuperior de Dios. Y la voluntad que antes amava tibiae mente, aora ya fe ha trocado en vida de amor divino; por que ama altamente con afecto de amor divino, movida del Espiritu Santo, en que ya vive. Y la Memoria, que de suyo percibia solas las fore mas, y figuras de criaturas, es trocada en tener en la mence los años eternos Y el apetito que antes estava inclinado al manjar de las criaturas, aora tiene gusto, y sabor de manjar divino, movido ya de otro principio, donde està mas à lo vivo, que es el gusto de Dios. Y finalmente, todos los movimientos, y operaciones que antes tenia el alma del principio de lu vida natural, y imperfecta, ya en esta vnion son trocadas en movimientos de Dios. Porque el alma como ya era verdadera hija de Dios, es movida del espiritu de Dios, como dize San Rom. 8. Pablo: Quicumque enim Spi- 14.

ritu Dei aguntur, ij sunt filij chos tobre el vino, y diziende lu alma, aunque no es lub tancia de Dios, porque no puede convertirle en el; pero estando unida con èl, y ab. forca en el, es Dios por parcicipacion. Lo qual acaece eneste estado perfecto de vida e'piritual, aunque no tan perfectamente como en la otra. Y de esta manera dize bien: Matando, muerte en vida la has trocado. De donde puede dezir aqui el alma con mucha razon con San Pablo: Gal. v. Viuo autem iam non ego, viuit verò in me Christus. Vivo yo, ya no yo, mas vive en mi Christo. Y alsi se trueca lo muerto, y frio de esta alma. en vida de Dios, absorvida el alma en la vida, paraque en ella se cumpla el dicho del I. Cor. Apostol: Absorta est mors in 15. 54. victoria. Ablortaestà la muerte en victoria. Y lo de Offeas: Ero mors tua, à mors, dicit Do-13.14. minus. O muerte! yo fere tu muerte, dize Dios.

De esta manera absorta el alma en vida enagenada de todo lo que es secular, y temporal; y libre de lo natural desordenado, es introducida en las celdas del Rey, donde se goza, y alegra en su Amado, acordandole de fus per

Dei. Que los que son movi- do: Nigra sum, sed formosa fi - Cat. 133 dos por espiritu de Dios, fon lie Hie usalem. Morena soy, hijas de Dios. Y la fustancia mas hermofa, hijas de Ierufalen; porque mi negregura natural se trocò en hermosura

del Rey celestial.

O pues Cauterto de fuego, que abrasas infinitamente sobre todos los fuegos, y quane to mas me abratas, mas fuave me eres! O regalada Llaga! mas regalada para mi, que todas las saludes, y deleytes del mundo. O mano blanda infinicamente sobre todas las blanduras! canco para mi mas blanda, quanto mas la assientas, y aprietas. O teque delicado! cuya delicadez es mas fucil, y mas curiofa, que todas las futilezas, y hermojuras de las criaturas con infinito exceffo; y mas dulce, y mas fabrolo que la miel, y que el panal, pues que labes à vid i eterna; que tanto me la das à gustar, quanto mas intimamente me tocas; y mas preciolo infinitamente que el oro, y las piedras preciolas, pues pagas deudas, que con todo el retto no se pagarian, porque tu buelves la muerte en vida admirablemente. En este estado de vida can perfecta liempre el alma anda como de fielta, y trae en su paladar vn jubilo grande de Dios, y como va cantar fiempre nuevo, em-

buels.

Iob 29. 20.

Pfalm.

estado. A vezes anda con gozo, diziendo en su espiritu aquellas palabras de Iob: Gloria mea semper innouatur. Mi gloria siempre se inovarà, y como palma multiplicarà los dias. Esto es: Mi gloria no la dexarà Dios bolver à vieja, como antes lo era : y el multiplicarà mis dias (efto es, mis merecimientos hasta el Cielo) como la palma fus cogo. llos. Y todo lo que David dize en el Psalmo veinte y nueve, anda cantando à Dios entre si, particularmete aquellos dos versos postreros, que dizen:Convertisti plantum meu in gaudium mihi, conscidisti faccum meum, & circumdedisti me letitia. Vi cantes tibi gloria meast non compungar Domine Deus meus in eiernum conficebor tibi. Convertifte mi llanto en gozo para mi, rompiste mi saco, y cercasteme de alegria, para que te cante mi gloria, y ya no fea compungida, porque aqui ninguna pena le llega, Señor Dios mio, para siempre te alabare. Porque el alma fiente à Dios aqui tan folicito en regalarla, y con tan preciolas, y delicadas, y encarecidas palabras, engrandeciendola, y haziendola vna, y otras mercedes, que le parece que no

buelto en alegria, y amor, y

en conocimiento de su alto

tiene otra en el mundo à quien regalar, ni otra cofa en que se emplear, fino que todo es para ella fola. Y alsi lo confieffa en los Cantares: Dile- Cant.2; Etus meus mihi, & ego illi. Yo 16. roda para mi Amado, y mi Amado rodo para mi.

#### CANCION III.

O Lamparas de fuego! En cuyos resplandores Las profundas cabernas del fentido, Que estana escuro, y ciezo, Con estraños primores Calor, y luz dan junto à su ques

#### DECLARACION.

Randemente es menes-L ter aqui el favor de Dios para declarar la profundidad de esta Cancion, y mucha advertencia del que la fuere levendo: que si no tiene experiencia, le serà harto escuro lo que en ella se trata, como si por ventura la tuviesse, le seria claro, y gustolo.

En esta Cancion intimamente agradece el alma à su Esposo las grandes mercedes que de la vnion con el ha recibido, dandole por medio de ella muchas y muy fubidas Noticias de si milino;

con las quales alumbradas, y. enamoradas las Potencias, y fentidos de su alma, que antes de esta vnion estava escuro, v ciego, estàn esclarecidas con calor de amor para corresponder, ofreciendo esta misma luz, y amor al que las encendio, y enamoro, infundiendo en ella dones tan divinos. Porque el amante verdadero entonces està contento, quando todo lo que el es, y vale, y puede valer, y lo que tiene, y puede tener, lo emplea en el amado: y quanto ello mas es, mas gusto recibe en darlo.

#### VERSO I.

O Lamparas de fuego!

V poniendo primero, que las Lamparas tienen dos propiedades, que fon luzir, y arder, para entender efte verso es de saber, que Dios en su wnico, y simple ser, es todas las virtudes, y grandezas de fus atributos. Porque es omnipotente, es sabio, es bueno, es misericordioso, es justo, es fuerte, es amorolo, y otros atributos, y virtudes, que del no conocemos aca. Y fiendo èl todas estas cosas, estando vnido con el alma, quando el tiene por bien de descubrir-Iele en muy particular Notie cia, ccha ella de ver en el ef-Tom.2.

cas virtudes, y grandezas todas en vnico y simple ser perfecta, y profundamente conocidas, legun le compadece co laFe. Y como cada vna destos fea el mismo ser de Dios, que es Padre, Hijo, Espiritu Santo, siendo cada atributo de esto el mismo Dios, y siendo Dios infinita luz, y infinito fuego divino, como arriba queda dicho, de aqui es, que fegun cada vno de estos atributos luzga, y arda como verdadero Dios, Y assi segun estas Noticias que el alma alli percibe de Dios, conocidas en vnidad le es al alma el mismo Dios muchas Lamparas; pues de cada vna tiene Noticia, y le dan calor de amor cada vna en su manera, y todas ellas en vn ample fer, y todas ellas vna Lampara, la qual Lampara, es todas estas Lamparas, porque luze, y arde de todas maneras. Lo qual echando de ver el alma, esta fola le es muchas Lamparas; porque aunque ella es vna. todas las cosas puede, y todas las virtudes tiene, y todos efpiritus coge. Y assi podemos dezir, que luze, y arde de muchas maneras en vna manera: porque luze, y arde como omnipotente, y luze, y arde como sabio, y luze, y arde como bueno, &c. dando al alma inteligencia, y amor, y del-

Con

descubriendosele de la mane- rax, qui custodis misericordiam ra que es capaz fegun todas ellas. Porque el resplandor que le dà esta Lampara en quanto es omnipotente, le haze al alma luz, y calor de amor de Dios, en quanto es omnipotente: y segun esto ya Dios le es Lampara de omnipotencia, que le luze, y arde segun este atributo. Y el resplandor que le dà esta Lampara, en quanto es Sabiduria, le haze calor de amor de Dios en quanto es sabio. Y assi de los demás atributos; porque la luz que le dà de cada vno de estos atributos, y de todos los demás, haze el alma juntamente calor de amor de Dios en quantoes taliv assi Dios le es al alma en esta alta comunicacion, y muestras ( que à mi ver es de las mayores que le puede hazer en esta vida) innumerables Lamparas, que le dan. luz, y amor. Estas Lamparas le hizieron ver à Moylen en el Monte Sinay, donde pafsando Dios delante del aprefuradamente se postrò en la tierra, y dixo algunas grandezas de las que en el viò; y amandole fegun aquellas cofas que avia visto, las dixo distintamente por estas pala-Exod. bras: Dominator Domine Deus 34.6.5 misericors, & clemens, patiens, o multe miserationis, ac ve-

in millia, qui aufers iniquitatem, & scelera, atque peccata, nullusque apud te per se innocens est. Emperador, Señor Dios mio, misericordioso, clemente, paciente, de mucha miseracion, verdadero, que guardas misericordia en millares, que quitas los pecados, y maldades, y delitos: que eres can justo, que ninguno ay inocente delante de ti. En lo qual se vè, que Moysen los mas atributos, v virtudes que alli conociò, y amò, fueron los de la omnipotencia, señorio, y misericordia, justicia, y verdad de Dios, que fue altiffimo conocimiento, y (ubidifa simo delevte de amor.

De donde es de notar, que el deleyte, y arrobamiento de amor, que el alma recibe en el fuego de la luz destas Lamparas, es admirable, es inmenfo, es tan copioso como de muchas Lamparas, que cada vna quema de amor, ayudando el ardor de la vna al ardor de la otra, y la llama de la orra; assi como la luz de la yna à la otra, y todas hechas maluz, y fuego, y cada vna vn fuego, y el alma inmeníamente abforta en delicadas llamas, llagada futilmente en cada una de ellas, y en todas ellas mas llagada, y mas futilmente llagada en amor de vida, vida, echando ella muy bien bondad; fiendo Santo, fientes de ver que aquel amor es vida eterna, la qual es junta de todos los bienes, conociendo bien alliel alma la verdad del dicho del Esposo en los Cantares, que dixo : Lampades eius, Lampades ignis, atque flammarum. Que las Lamparas de amor eran Lamparas de fuego, y de llamas. Porque si vna sola Lampara de estas que paísò delante de Abrahan le causò grande horror, paffando Dios por vna noticia de justicia rigurosa que avia de hazer de los Cananeos: todas estas Lamparas de noticias de Dios, que amigable, y amorofamente lucen aqui, quanta mas luz, y deleyte de amor caufaran, que causò aquella fola de ciniebla, y horror en Abrahan? Y quanta, y quan aventajada, y de quan. tas maneras ferà alma tu luz, y deleyte, pues en todas, y de todas estas sientes que te dà fu gozo, y amor, amandote fegun sus virtudes, atributos, y condiciones? Porque el que ama, y haze bien à otro, fegun fu condicion, y fus propiedades, le honra, y haze bien; y assi tu Esposo en ti, fiendo omnipotente te dà, y ama con omnipotencia; y siendo sabio, sientes que te ama con sabiduria; siendo èl bueno, sientes que te ama con

Tem.2.

Cant. S.

Gen.15.

17.

que te ama con fantidad, y essi en los demás. Y como el fea liberal, fientes tambien que te ama con liberalidad sin algun interes, no mas de por hazerte bien, mostrando. te alegremente este su rostro lleno de gracias, y diziendote: Yo foy tuyo, y para ti, y gusto de ser tal qual yo soy para darme à ti, y ser tuyo. Quien dirà, pues, lo que tu fientes, ò dichofa alma, viendote assi amada, y con tal estimació engrandecida? Ven- Cant.7. ter tuus sicut aceruus tritici 2. vallatus lylijs; Tu vientre, que es tu voluntad, dirèmos que es como el monton de trigo, que està eubierto, y cercado de lirios; porq en esfos granos de pan de vida, que tu juntamente estàs gustando los lirios de virtudes que te cercan, te eftan deleytando. Porque estas hijas del Rey, que son estas virtudes, de la fragrancia de fus especies aromaticas, que son las noticias que te da, te estàn delegrando admirablemente, y en ellas estàs tu tan engolfada, y infundida, que eres tambien el poço de las aguas vivas que corren con impetu del monte Libano, que es Dios : Puteus aquarum Cant. 45 viuentium, que fluint impetu 15. de Libano. En lo qual cres ma-

ravillosamente letificada, se-

gun toda la armonia de tu al-

ma. Porque le cumpla tam-

Pfalm.

bien en ci el dicho del Pfalmo, que dize : Fluminis impe-45. 5. tus letificat Ciuitatem Det. El imperu del rio letifica la Ciudad de Dios. O admirable cosal que à este tiempo està el alma rebolando aguas divinas, y salen de ella como vna abundante fuente que mira à la vida eterna. Porque aunque es verdad que esta comunicacion es luz, y fuego de estas Lamparas de Dios; es este fuego aqui can suave, que con ser fuego inmenso, es eomo aguas de vida, que hartan, y quitan la fed con el imperu que el espiritu desea. Y alsi aunque son Lamparas de fuego, son aguas vivas de espiritu. Como tambien las que vinieron sobre los Apostoles, que aunque eran Lamparas de fuego, cambien eran aguas puras, y limpias. Que assi las llamò el Profeta Ezequiel, quado proferizo aquella venida del Espiritu Santo, Ezech. diziendo : Effundam super vos aquam mundam, & Spiritum meum ponam in medio vestri. Infundire, dize Dios, sobre volotros agua limpia, y pondre mi Espiritu en medio de vosotros. Y assi aunque es fuego, tambien es agua, porque es figurado por el fuego

del sacrificio que escondiò Iea remias, el qual en quinto eftuvo escondido, era agua; y quando de fuera servia de sacrificar, era fuego. Y assieste espiritu de Dios, en quanto cstà escondido en las venas del alma, està como agua suave, y deleycable harrando la sed del espiritu. Y en quanto se exercita en sacrificio de amar, es llamas vivas de fuego, que son las Lamparas del acto de la dileccion, que de ziamos, que dize la Esposa en los Cantares. Sus Lamparas son Lamparas de fuego, y de llamas. Las quales el alma aqui assi las llama, porque no folo las gusta como aguas de Sabiduria en si, sino tambien como fuego de amor en acto de amor, diziendo: O Lamparas de fuego! Y todo lo que se puede en este caso dezir, es menos de lo que ay. Si se advierre, que el alma està transa formada en Dios, se entenderà en alguna manera, como es verdad, que està hecha fuente de aguas vivas ardientes, y fervientes en fuego de amor, que es Dios.

#### VERSO II.

En cuyos resplandores. TA he dado à entender que estos resplandores fon las comunicaciones de eltas

estas divinas Lamparas, en las quales el alma vnida resplandece con sus Potencias, Memoria, Entendimiento, y Voluntad, ya esclarecidas, y vnidas en estas Noticias amorosas. Lo qual se ha de entender, que esta ilustracion de resplandores no es como haze la llama material, quando con sus llamaradas alumbra. y calienta las cosas que están fuera de ella, sino como haze con las gestan dentro de ella, como lo està aqui el alma, que por eslo dize : En cayos refplandores. Que es dezir: Den. tro, no cerca, fino dentro de sus resplandores en las llamas de las Lamparas transformada el alma en llama. Y alsi diremos, que es como el ayre que està dentro de la llama encendido, y transformado en suego, porque la llama no es otra cosa sino ayre inflamado, y los movimientos que haze aquella llama, nifon folo de ayre, ni son solo de fuego, fino junto de ayre, y fuego, y el fuego le haze arder al ayre que tiene en si inflamado. Y à este ralle entenderemos que el alma con fus Potencias està esclarecida detro de los resplandores de Dios; y los movimientos de estallama, q son vibramientos, y llamear, como avemos dicho, no los haze folo el al-Tomes

ma que està transformada en llama del Espiritu Santo, ni los haze folo èl, fino èl, v el alma juncos, moviendo al alma como haze el fuego al ayre inflamado. Y assi estos movimientos de Dios, y del alma juntos, fon como glorificaciones de Dios que haze al alma. Porque estos vibramientos, y movimientos fon los juegos, y fiefias alegres que en el segundo verso de la primera Cancion deziamos. que hazia el Espiritu Santo en el alma, en los quales parece que siempre le està queriendo acabar de dar la vida ererna. Y assi aquellos movie mientos, y llamaradas fon como provocaciones que està haziendo al alma para acabarla de trasladar à su perfecta gloria, entrandola ya de veras en fi. Bien assi como el fuego, que todos los movimientos, y meneos que haze en el ayre, que en si tiene inflamado, son à fin de llevarle à lo alto de su esfera ; y todos aquellos vibramieros es porfiar por llevarlo mas preflo; mas por que el ayre està en su esfera, no se haze. Y assi auna que estos movimientos de el Espiritu Santo son aqui encendidissimos, y eficacissimos en absorver al alma en mucha gloria, todavia no acaba hafta que llegue el tiempo en

de esta vida de carne, y pueda entrar en el centro de su espiritu de la vida perfecta en Christo. Estos visos que aqui se dan al alma de gloria en Dios, fon ya mas continuos que folian, y mas perfectos, y estables; pero en la orravida feran perfectissimos, sin alteracion de mas, y menos, y fin interpolacion de movimientos. Y entonces verà el alma claro, como aunque aca paren cia que se movia Dios en ella, en si no se mueve, como el fuego no le mueve en lu esfera. Pero estos resolandores fon inestimables mercedes, y favores que Dios haze al alma, los quales se llaman por otro nombre obumbraciones. Y estas aqui, à mi ver, fon de las mayores, y mas altas que acà pueden ser en via de transformacion.

Para inteligencia de lo qual es de advertir, que obumbramiento quiere dezir hazimiento de sombra, y hazer sombra, es tanto como amparar, y hazer favores; porque llegando à tocar la fombra, es feñal que la perfona cuya es, està cerca para favorecer, y amparar. Y por effo se le dixo à la Virgen, que la virtud del Altissimo la haria fombra; porque avia de llegar tan cerca de ella el Espi-

que salga de la esfera del avre ritu Santo, que avia de venir sobre ella. Y es de notar, que cada cosa tiene, y haze la fombra como tiene la propiedad, y el talle. Si la cosa es condensa, y opaca, hara sombra escura, y condensa; y si es mas rara, y clara, hara fombra mas clara, como es de ver en el madero, y en el cristal, que porque el vno es opaco, la haze escura; y por que el otro es claro, la haze clara. Tambien en las cosas espirituales, la muerte es privacion de todas las cosas, serà pues la sombra de la muerte tinieblas, que tambien privan en alguna manera de todas las cofas. Aísi la llama el Píalmista, diziendo: Sedentes in Ps. 106. tenebris, & in ombra mortis, 10. aora sean espirituales de muer te espiritual, aora corporales de muerre corporal. La fombra de la vida ferà luz, si divina, luz divina; fi humana, luz natural: y assi la sombra de la hermolura, serà como otra hermofura, al talle, y propiedad de aquella hermofura, cuya fombra es. Y la fombra de la fortaleza, ferà como ocra forcaleza à su calle, y condicion. Y la fombra de la fabiduria, serà otra sabiduria, ò por mejor dezir, serà la milma hermolura; y la milma fortaleza, y la misma sabiduria en fombra, en la qual le

cuva es la fombra. Segun efto, qual serà la sombra que haze el Espiritu Santo al alma de todas las grandezas de fus virtudes, y atributos estando tan cerca de ella? que no como quiera la toca en fombra, mas està vnida con ella en fombra, entendiendo, y guttando el talle, y las propiedades de Dios en sombra de Dios; es à saber, entendiendo, y gustando la propiedad de la potencia divina en fombra de omnipotencia; y entendiendo, y gustando la sabiduria divina en sombra de sabiduria divina: y finalmente gustando la gloria de Dios en fombra de gloria, que haze faber, y guftar la propiedad, y talle de la gloria de Dios, passando todo esto en claras y encendidas fombras: pues los atributos de Dios, y fus virtudes fon Lamparas, que como quiera que fean resplandecientes, y encendidas, à su talle, y propiedad han de hazer fombras resplandecientes, y encendidas, y multitud de ellas en vn folo fer. O què serà de ver aqui al alma, experimentando la virtud de aquella figura que viò Ezequiel en aquel animal de quatro formas, y figuras, y en aquella rueda de quatro ruedas! viendo su aspecto, que Tom-2.

conoce el talle, y propiedad, era como de carbones encendidos, y como aspecto de Lamparas; y viendo la rueda. que es la sabiduria, llena de ojos de dentro, y de fuera, que son admirables Noticias de fabiduria; y fintiendo aquel fonido que hazian en su paffo, que era fonido como de multitud de exercitos, que significan muchas cosas en vno ( que aqui el alma en vn folo sonido de vn passo de Dios por ella conoce) y finalmente gustando aquel sonido del batir de sus alas, que dize era como sonido de mu. chas aguas, como fonido del altissimo Dios, que significan el impetu de las aguas divinas, que al caer el Espiritu Santo embiste al alma en llama de amor. Gozando aqui la gloria de Dios en su amparo, y favor de su sombra; como alli tambien dize este Profeta, que aquella vision era semejança de la gloria del Senor : Hec vifio similitudinis Ezech. gloria Domini. O quan eleva- 2. I. da està aqui esta dichosa alma! O quan engrandecida! Quan admirada de lo que ve aun dentro de los limites de Fe! Quien lo podrà dezira infundida con tanta copiofidad en las aguas de estos divinos resplandores, donde el Padre Eterno dà con larga mano el regadio superior, y M4

Luc.I. 35.

inferior; pues estas aguas regando alma, y cuerpo, penetran.

612

O admirable cosa! que con fer estas Lamparas de los atributos divinos vn simple ser, en el se conciba, y entienda la distincion de ellas, tan encendida la vna, como la otra, fiendo la vna sustancialmente la orra? O abismo de delevres! ranto mas abundantes, quanto estàn tus riquezas mas recogidas en vnidad, y fimplicidad infinita. Donde de tal manera se conozca, y guste lo vno, que no se impida el conocimiento, y gusto de lo otro; antes cada cofa en ti es luz, que no estorva à la otra, y por tu limpieza, ò fabiduria divina! muchas cosas se conocen en ti en vna, porque tu eres el deposito de los teloros del Eterno Padre.

#### VERSO III.

Las profundas cabernas del Centido.

Stas cabernas fonlas Potencias del alma, Memoria, Entendimiento, y Voluntad. Las quales son tan profundas, quanto de grandes bienes son capaces, pues no se llenan menos que con to infinito, las quales por lo

que padecen quando están vacias, echamos en alguna manera de ver lo que gozan, y se deleytan quando de su Dios estàn llenas, pues que por vn contrario fe da luz del otro. Quanto à lo prime. ro es de notar, que estas cabernas de las Potencias, quado no estàn purgadas, y lime pias de toda aficion de criatura, no fienten el vacio grande de su profunda capacidad. Porque en esta vida qualquier cosilla que à ellas se pegue, basta para tenerlas tan embaraçadas, y embelesadas, que no fientan su dano, ni echen menos fus inmenfos bienes, ni conozcan su capacidad. Y es cosa admirable. que con ser capaces de infinitos bienes, baste el menor de ellos à embaraçarlas de manera, que no los puedan perfectamente recibir, hasta que de todo punto se vacien, como luego diremos. Pero quado estan vacias, y limpias, es intolerable la fed, y hambre, y anfia del fentido espiritual; porque como son profundos los estomagos de estas cabera nas, profundamente penan, porque el manjar que echan menos, tambien es profundo; que como digo, es Dios. Y este can grande fentimiento; comunmente acaece àzia los fines de la iluminacion, y pu-

ELLI-

rificacion del alma, antes que llegue à vnion perfecta, donde ya se satisfacen. Porque como el apetito espiritual està vacio, y purgado de toda criatura, y aficion de ella, perdien do el temple natural, y està templado à lo divino, y tiene va el vacio dispuesto, y todavia no se le comunica lo divino en vnion de Dios: llega el penar de este vacio, v fed, mas que à morir; mayorvisos, ò resquicios se le trasluce algun rayo divino, y no fe que penan con amor impamucho fin recibir, ò morir.

5 II. Vanto à la primera caberna que aqui ponemos, que es el Entendimiento, su vacio es sed de Dios, y esta es ran grande, que la compara David à la del ciervo, no hallando otra mayor à que compararla, Pfal:41 quando dixo: Quemadmodum desiderat cervus adfontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te Deus. Como desea el ciervo las fuetes de las aguas, assi mi alma desea à ti Dios. Y esta sed es de las aguas de la fabiduria divina, que es el objeto del Entendimiento. La legunda caberna es la Vo-

luntad, y el vacio de esta es hambre de Dios tan grande, que haze desfallecer al alma, fegun lo dize David: Concupif- Pfal. \$4 cit, & deficit anima mea in Is atria Domini. Codicia, y deffallece mi alma en los tabernaculos del Señor, y esta ham bre es de la perfeccion de amor que el alma pretende. La tercera caberna es la Memoria, y el vacio de esta es: deshazimiento, y derretimies mente quando por algunos to del alma por la possessiona de Dies. Como lo nota leremias diziendo : Memoria me- Tren. 3 le comunica. Y estos fon los mor ero, & tabescet in me ani- 20, 211 ma mea: hac recolens in corde ciente, que no pueden estar meo,ided sperabo. Con memoria me acordare (esto es, mucho me acordare) y derretirseha mi alma en mi, rebolviendo estas cosas en mi coraçon, vivire en esperança de Dios. Es, pues, profunda la capacidad de estas cabernas: porque lo que en ellas puede caber, que es Dios, es profundo, y infinico: y afsi ferà fu capacidad en cierca manera infinita, fu fed infinita, fu hame bre rambien infinita, y profunda; y su deshazimiento, y pena en fu manera infinita. Y assi quando padece, auna que no se padece tan intensamente como en la otra vidas pero parecele vna viva imagen de allà, por estar el alma en cierra disposicion para re-

del le es pena grandissima. Aunque este penar es de otro temple; porque es en los fenos del amor de la voluntad. y aqui el amor no alivia la pena, pues quanto mayor, tanto es mas impaciente por la possession de su Dios, à quien espera por momentos con intenfa codicia.

## S. III.

Ero valgame Dios! pues que es zierro, que quando el alma desea à Dios con entera verdad, tiene ya al que ama, como dize San Grego. rio, como pena por lo que ya ziene? Y fi an al defeo que dize San Pedro que rienen los Angeles de ver al Hijo de Dios, no ay alguna pena, ni anfia, porque ya le posseen, parece que si el alma quanto mas defea à Dios, mas le pofsee, y la possession de Dios da deleyte, y hartura; tanto mas de hartura, y deleyte avia el alma de sentir aqui en este deseo, quanto mayor es el deseo, pues tanto mas tiene de Dios? y assi de razon no avia de sentir dolor, ni pena.

En esta question se ha de morar la diferencia que ay de tener à Dios por gracia solamente; y en tenerle tambien por vnion, que lo vno es que-

cibir sulleno, que la privació rerse bien, y lo otro dize vna muy particular comunicacion. La qual diferencia la podemos entender al modo que ay entre el desposorio, y el matrimonio; que en el defpolorio folo ay vn concierto, y vna voluntad de ambas partes, algunas joyas, y adorno de la desposada, que el desa posado graciosamente la dà. Mas en el matrimonio ay tam bien vnion, y comunicacion de las personas. En el despoforio, aunque algunas vezes ay vistas del espolo à la espofa, y la dà dadivas, como dezimos, pero no ay vnion de las personas, que es el fin del desposorio. Assi quando el alma ha llegado à tanta pureza en si, y en sus Potencias, que este la voluntad muy purgada de otros gustos, y apecitos estraños, legun la parce inferior, y superior, y enteramente dado el si acerca de todo esto à Dios, siendo ya la voluntad de Dios, y del alma vna en vn consentimiento prompto, y libre, ha llegado à tener à Dios por gracia en desposorio, y conformidad de voluntad. En el qual estado de desposorio espiritual del alma con el Verbo, el Esposo la haze grandes mercedes, y la vifita amorofissimamente muchas vezes, en que ella recibe grandes favores, y deley-

levtes. Pero no tienen que ver con los del matrimonio espiritual. Que aunque es verdad, que esto passa en el alma que està purgadissima de toda aficion de criatura, pues no se haze el desposorio espiritual hasta esto; todavia para la vnion, y matrimonio ha menester el alma otras dispoficiones posicivas de Dios, de fus vificas, y mayores dones, con que la và mas purificando,y hermofeando,y adelgaçando, para estar decentemente dispuelta para tan alta vnion; y en esto palla tiempo, en vnas mas, y en otras menos. Fue esto figurado en aquellas doncellas escogidas para el Rey Affuero: que aunque las avian ya facado de fus tierras, y de la casa de sus pas dres; todavia antes que llegaffen al lecho del Rey las tenian vn ano, aunque en Palacio, encerradas: de manera, que el medio año se estavan disponiendo con ciertos vnguentos de mirra, y otras elpecies aromaticas; y el otro medio ano con otros vnguentos mas fubidos, y delpues de esto ivan al lecho del Rev.

En el tiempo, pues, de este desposorie, y espera del matrimonio espiritual en las vnciones del Espiritu Santo, guando ya fon mas altos los viguentos de disposiciones para la vnion de Dios, suelen fer las anfias de las cabernas del alma estremadas, y delicadas. Porque como aquellos vinguentos fon ya mas proximamente dispositivos para la vnion de Dios, porque son mas allegados à Dios; por esto saborean al alma, y la engolofinan mas delicadamen. te del. Y assi es el deseo mucho mas delicado, y profundo, porque el deseo de Dios es disposicion para vnirse con Dios.

S. IIII.

Que buen lugar era ef-I te para avifar à las almas, que Dios llega à estas delicadas vnciones, que miren lo que hazen, y en cuyas manos le ponen, por que no buelvan arràs; sino que es fuera del proposito de que vamos hablando! Mas es tanta la mancilla, y lastima que av en mi coraçon de ver bolver algunas almas atras, no folamente no se dexando vngir de manera que passe la vacion adelante, fino aun perdiendo los efectos de ella, que no tengo de dexar de avifarlas aqui lo que acerca de esto (para evitar tanto dano) deven hazer; aunque nos detengamos vn poco en bolyer al propolito, que yo bol-

dad todo haze à la inteligencia de la propiedad de estas cabernas, y por fer can neceffario, no folo por estas almas que van tan prosperas, sino tambien para todas las demàs que bufcan à su Amado.

le quiero dezir.

Quanto à lo primero es de faber, que si el alma busca à Dios, mucho mas la busca su Amado à ella, y si ella le embia à el lus amorosos deseos. que le son tan olerosos como la virgulita del humano que fale de las especies aromacicas de la mirra, y del inciensojèl à ella le embia el olor de fus vnguencos, con que la trae, y haze correr àzia èl. que son sus divinas inspiraciones, y toques, los quales fiempre que son suyos, van cenidos, y regulados con los motivos de la perfeccion de la ley de Dios, y de la Fe, por cuya perfeccion ha de ir el alma siempre llegandole mas à Dios. Y assi deve entender que el deseo de Dios en todas las mercedes que la haze con estas vnciones, y olores de sus vinguentos, es disponerla para otros mas fubidos, y delicados vnguetos, y mas al temple de Dios, hasta que renga en tan delicada, y pura disposicion, que merezca la vaion en Dios, y transforma-

verè presto à èl. Y à la ver- eion en todas sus Potencias Advirtiendo, pues, el alma que en este negocio es Dios el principal Agente, que la ha de guiar, y llevar de la mano à donde ella no supies ra ir, que es à las colas sobrenaturales, que no pueden fu Entendimiento, ni Voluntad, ni Memoria faber como fon. todo su principal cuidado ha de fer mirar, que no ponga obstaculo à la guia, que es el Espiritu Santo, legun el camis no por donde la Heva Dios ordenado en la ley de Dios, y Ee, como dezimos. Este impedimento le puede venir, fi se dexa guiar de otro ciego; y los ciegos que la podrian facar del camino son tres; conviene à saber, el Maestro Maestro espiritual, el demonio, y la Espiri. misma alma. Quanto à lo pri- tual. mero, convienele, pues, gran- NOTE. demente al alma que quiere aprovechar , y no bolver atras, mirar en cuyas manos le pone, porque qual fuere el Maestro, tal serà el discipulo; y qual el padre, cal el hijo. Y para este camino, à lo menos para lo mas subido de el, y aun para lo mediano, apenas hallara vna guia cabal, legun todas las partes que ha menester, porque ha menester fer fabio, difereto, y experimentado. Que para guiar el espiritu, aung el fundamento

es el faber, y la discrecion, si no ay experiencia de lo mas subido, no atinaran à encaminar al alma en ello, quando Dios se lo dà, y podrianla hazer harro daño. Porque no entendiendo ellos los caminos del espiritu, muchas vezes hazen perder à las almas la vacion de estos delicados vinguentos con que el Espiritu Santo los và disponiendo para fi, governandolos por otros modos rateros que ellos han leido, que no firven fino para principiantes. Que no fabiendo ellos mas que para principiantes (y aun esto plegue à Dios) no quieren dexar las almas paffar ( aunque Dios las quiera llevar à mas) de aquellos principios, y modos discursivos, y imaginarios, con que ellos pueden hazer muy poca hazienda.

6. V.

TT Para que mejor entendamos, es de faber, que el estado de principiantes es medicar, y hazer actos difcurfivos. En este estado necessario le es al alma, que se le de materia para que discurra de luyo, y haga eltos actos interiores, y se aproveche del fuego, y fervor espiritual senfible; porque assi le conviene para habituar los sentidos, y apetitos à colas buenas, y cea bandolos con este sabor, se defarraygan del figlo. Mas quando esto en alguna manera va està hecho, luego los comiença Dios à poner en este estado de Contemplacion, lo qual suele ser muy en breve, may ormente en gente Religiofa, porque mas en breve, negadas las cofas del figlo, acomodan à Dios el sens tido, y el apetito; y luego no ay sino passar de meditacion à contemplacion; lo qual es va quando cessan los actos discursivos, y meditacion de la propia alma, y los jugos, y fervores primeros fentitivos, no pudiendo ya discurrir como antes, ni hallar nada de arrimo por el fentido, que dando en sequedad, por quato le mudan el caudal al espia ritu que no cae en lentido. Y como quiera que naturalméte todas las operaciones que de suyo puede hazer el alma, no sean sino por el sentido, de aquies, que Dios en este estado es el agente con particularidad, que infunde, y enfeña; y el alma la que recibe, dandole bienes muy espirituales en la Contemplacion, que fon noticia, y amor divino junto;elto es, noticia amo? rofa, sin que el alma vie de fus actos, y discursos, porque no puede ya entrar en ellos como antes.

6. VI.

E donde en este tiempo I totalmente se ha de lievar al alma por modo contrario del primero. Que si antes la davan materia para meditar, y meditava; aota antes le la quiten, y que no medite; porque como digo, no podra, aunque quiera, y distraerfeha. Y si antes bulcava jugo, y fervor, y le hallava, ya no le quiera, ni le busque; que no folo no le hallara por fu diligencia, mas antes facarà fequedad. Porque se divierte del bien pacifico, y quieto, que secretaméte le estan dando en el espiritu, por la obra que ella quiere hazer por el fentido; y assi perdiendo lo vno, no haze lo otro; pues ya los bienes no se los dan por el fentido como antes. Y por esto en este estado en ninguna manera la han de imponer en actos facados à fuerça de discurso, ni procure con assimiento, fabor, ni fervor; porque feria poner obstaculo al principal agente que es Dios, el qual oculta y quietamente anda poniendo en el alma fabiduria, y noticia amorofa, sin mucha diferencia, expresfion, ò multiplicacion de actos. Aunque algunas vezes

los haze especificar en el alma con alguna duracion; y entonces el alma tambien fe ha de andar folo con advertencia amorosa à Dios, sin especificar otros actos mas de aquellos à que se siente inclinada por el, aviendose como pasivamente, sin hazer de suyo diligencia, con la advertencia amorola, simple, y fencilla, como quien abre los ojos con advertécia de amor. Que pues Dios entonces trata con el alma en modo de dar con noticia sencilla, y amorosa, tambien el alma trate con el en modo de recibir con noticia, y adverten--cia fencilla, y amorofa, para que assi se junten noticia con noticia, y amor con amor. Porque conviene aqui, que el que recibe se aya al modo de lo que recibe, y no de otro, para poderlo recibir, y retener como se lo dan. De donde està claro, que si el alma en que medite, ni se exercite entonces no dexasse su modo ordinario de discurrir, no recibiria aquel bien fino escala y imperfectamente; y asi no lo recibiria con aquella perfeccion con que se lo dan; pues fiendo tan superior, y infulo, no cabe en modo tan escaso, v imperfecto. Y alsi totalmente, si el alma quiere entonces obrar de suyo, aviedose de otra manera, mas que

con la advertécia paliva amorofa, muy pafiva, y tranquilamente, sin discurrir como antes, pondria impedimento à los bienes que la està Dios comunicando en la noticia amorola. Lo qual es en el principio en exercicio de purgacion, como avemos dicho, y despues en mas suavidad de amor. La qual (como digo, y es assi la verdad) si le anda recibiendo en el almapasivamente, y al modo de Dios, y no al modo del alma, siguese, que para recibirla, ha de estar el alma muy desembaraçada, ociofa, pacifica, y ferena al modo de Dios; como el ayre, que quanto mas limpio està, y sencillo, y quieto, mas le ilustra, y alienca el Sol. Y assi no ha de estar assida à nada, ni à cosa de meditacion, ni fabor, aora fenfitivo, aora espiritual. Porque requiere el espiritu tan libre, y aniquilado, que qualquiera cofa que el alma entonces. quisiesse hazer de pensamiéto particular, ò disgusto, ò gulto à que le quiere arrimar, la impedirà, y inquietarà, y harà ruido en el profundo filencio, que conviene que aya en el alma, fegun el fentido, y el espiritu, para que oyga tan profunda y delicada audicion de Dios, que habla al coraçon en esta soledad, co-

mo lo dixo por Offeas; y en Offe, 24 fuma paz, y tranquilidad ef- 14. cuchando, y oyendo al alma, come David, le que habla el Psal.84-Señor Dios, porque habla ef- 9. ta paz en ella. Lo qual quando assi acaeciere, que le fienta el alina ponerse en silencio. y escucha, aun la advercencia amorofa, que dixe, ha de fer lencillissima, sin cuidado, ni reflexion alguna, de manera que casi la olvide , para estar toda en el oir; porque assi el alma se quede libre para lo que entonces la quieren.

## S. VII.

Sta manera de ociosi-L. dad, y olvido siempre viene con algun absorvimieto interior. Por tanto en ninguna façon, ni tiempo, ya que el alma ha començado à entrar en este sencillo y ocioso estado de Contemplacion, ha de querer traer delante de si medicaciones, ni arrimarfe à jugos, ni sabores espirituales (como queda dicho largamente en el capitulo dezimo del libro primero de la Noche Escura, y antes en el capitulo vltimo del fegundo libro, y en el capitulo primero del libro tercero de la Subida del Monte Carmelo) sino eftar defarrimada, y en pie fobre todo esto, el espiritu des-

assido, como dixo el Profeta Abacuc, que avia el de hazer, Abac, 2. diziendo : Super custodiam meam stabo, & figam gradum Super munitionem, or contemplabor, vt videam, quid dicatur mihi. Estare en pie sobre la guarda de mis fentidos (esto es, dexandolos abaxo) y afirmare el passo sobre la municion de mis Potencias (esto es, no dexandolas dar paffo de pensamiento de suyo) y contemplare lo que se me dixere (elto es, recibire lo que se me comunicare pasivaméte.) Porque ya avemos dicho, que la Contemplacion es recibir, y no es possible que esta altissima sabiduria, y linage de Contemplacion se pueda recibir sino es en espiritu callado, y defarrimado de jugos, y noticias particulares. Porque assi lo dize Isaias: A quien enfeñara la ciencia, y à quien harà entender el oido? à los destetados de leche (esto es, de los jugos, y gultos) y à los defarraygados de los pechos, esto es, de los arrimos de noticias particulares. Quita la mota, y la niebla, y los pelos, y limpia el ojo, y luzirteha el Sol claro, y veràs. Pon el alma en libertad de serena paz, y facala del yugo, y fervidumbre de su operacion, que es el cautiverio de Egipso que todo es poco mas que

juntar pajas para cocer tierra; y llevala à la tierra de Promission, que lleva leche, y miel. O Maestro Espiritual! mira, que à esta libertad, y ociolidad santa de hijos llama Dios al desierto, en que ande vestida de fielta, y con joyas de oro, y plata, aviendo ya despojado à Egipto, y tomadole sus riquezas; y no solo esso, lino aun ahogado à sus enemigos en el mar de la Contemplacion, donde el Gia tano del fentido no halla pie, ni arrimo, y dexa libre al Hijo de Dios, que es el espiritu salido de los limites, y quicios angostos de su operacion, que es de su baxo entender, su rosco sentir, su pobre gustar; por que Dios le dè el suave Manà, cuyo fabor, aunque tiene todos estos sabores, y gustos, en que tu quieres traer traba. jando al alma, con todo esso por ser can delicado, que se deshaze en la boca, no se sentirà, si otro gusto en otra cosa quisiere sentir, porque no le recibirà. Procura defarraygar al alma de todas las codicias de jugos, gultos, y meditaciones, y no la inquietes con cuidado, y folicitud alguna de arriba, y menos de abaxo, poniendola en toda enagenacion, y soledad possible. Porque quanto mas esto alcançare, y mas presto llegare Cancion Tercera.

con tanta mas abundancia fe. le va infundiendo el Espiritu de la divina Sabiduria amorofo, tranquilo, folitario, pacifico, suave, robador del espiritu, fintiendose à vezes robado, y llagado ferena y blandamente, sin saber de quien, ni de donde, ni como; porque se comunicò sin operacion propia en el fentido dicho. Y yn poquito de esto que Dios obra en el alma en este santo ocio, y foledad, es inestimable bien, mas que el alma puede pensar, ni el que la trata, y no se echa de ver, lo qual lucirà en su tiempo. A lo menos lo que de presente el alma podrà alcançar à sentir, es vn enagenamiento, y estrañez, Vnas vezes mas que otras, acerca de todas las cofas, con vn respirosuave del amor, y vida del espiritu, y con inclinacion à soledad, y tedio en Porque como se gusta en el espiritu, desabrido es todo lo que es de carne. Pero los bienes interiores, que esta callada Contemplacion dexa impressos en el alma, sin ella fencirlo, son inestimables;porque en fin fon vnciones fecretissimas, y delicadissimas del Espiritu Santo, en que seerecamente llena al alma de riquezas, dones, y gracias;

1,0m.2.

à esta ociosa tranquilidad, porque siendo Dios, haze como Dios, y obra como Dios.

## spesim 6. VIII.

T. Stos bienes, pues, y effas grandes riquezas; eftas fubidas y delicadas vnciones, y noticias del Espiritu Santo, que por su delgadez, y sutil pureza, ni el alma, ni el que las trata las entiende, fino folo el que las pone, para agradarle mas del alma, con grandife fima facilidad, no mas que con tantica obra que el alma quiera hazer de aplicar el sentido, ò apetito de querer assir alguna noticia, ò jugo, se turban, y impiden. Lo qual es grave daño, y gran dolor, y lastima. O grave caso, y mucho para admirar! que no pareciendo el daño, ni cafi nada lo que se interpuso; es entone ces mayor, y de mayor dolor, y mancilla que otro, que palas criaturas, y con el figlo. reciera mucho mayor en almas comunes, que no estan en aquel puesto de can subido esmalte, y matiz. Como si en vn roftro de estremada pintura tocasse otra mano muy tosca con agenos y baxos colores, feria el daño mayor, y mas notable, que si borrasse otras muchas mas comunes, y de mas lastima, y dolor. Y con fer este dano can grande, mas que se puede encarecer,

es tan comun, que apenas le hallarà vn Maestro espiritual que no le haga en las almas, que desta manera comiença Dios à recoger en Contemplacion. Porque quantas vezes està Dios vngiendo al alma con alguna vacion muy delgada de noticia amoroía, ferena, pacifica, folitaria, y muy agena del sentido, y de lo que se puede pensar; y la tiene sin poder gustar, ni meditar cosa de arriba, ni de abaxo, porque la trae Dios ocupada en aquella vncion folicar a, inclinada à foledad, y ocio; y vendrà vno que no fabe, fino martillar, y macear como herrero; y por que èl no enfeña mas que aquello, dirà: Andà, dexaos de esso, que es perder tiempo, y ocio. fidad, fino tomà, v medità, v haze actos, que es menester que hagais de vuestra parte actos, y diligencias, que estotros fon alumbramientos, y cosas de bausanes. Y assi no enrendiendo estos los grados de oracion, ni vias del espiritu, no echan de ver que aque. llos actos que ellos dizen que haga el alma, y aquel caminar con discurso està ya hecho, pues ya aquella alma ha llegado à la negacion sensitiva; y que quando ya se ha llegado al termino, y està anday do el camino, ya no ay cami-

nar, porque seria bolver à alea xarfe del cermino. Y afsi no entédiendo que aquella alma està ya en la via del espiritu, en la qual no ay ya discurso, y el fentido cessa, y es Dios con particularidad el agente, y el que habla secretamente al alma solitaria, sobreponen otros viguentos en el alma de groferas noticias, y jugos en que la imponen, y quitan la foledad, y recogimiento. y por el configuiente la subida obra, que en ella Dios pintava. Y assi el alma, ni haze lo vno, ni aprovecha tampoco en lo otro.

#### 6. IX.

Dviertan estos tales, v Consideren, que el Espiritu Santo es el principal agente, y movedor de las almas, que nunca pierde el cuidado de ellas, y de lo que las importa, para que aprovechen, y lleguen à Dios con mas brevedad, y mejor modo, y estilo: y que ellos no son los agentes, fino instrumentos folamente para endereçar las almas por la regla de la Fè, y Ley de Dios, segun el espiritu que Dios và dando à cada vno. Y assi su cuidado fea no acomodar al alma à fu modo, y condicion propia de ellos, fino mirando, fi faben,

por donde Dios las lleva; y fi no lo faben, dexenlas, y no las perturben : y conforme à esto, procuren endereçar el alma en mayor foledad, y libertad, y tranquilidad, dandoles anchura para que no aten el espiritu à nada, quando Dios las lleva por aqui. Y no se penen, ni soliciten, penfando que no se haze nada; que como el alma este desassida de toda noticia propia, y de todo apetito, y aficiones de la parte sensitiva, y con negacion pura de pobreça de espiritu en el vacio de toda tiniebla, y jugo, despegada de todo pecho, y leche, que es lo que el alma ha de tener cuidado de ir haziendo de su parte, y ellos en ello ayudandola à negarle, segun todo elto, es impossible, segun el modo de proceder de la bondad, y misericordia divina, que no haga Dios lo que es de la suya, y mas impossible que dexar de dar el rayo del Sol en lugar sereno, y dese combrado. Porque assi como el Sol està madrugando, y dà en tu casa para entrar, si le abres la puerta: assi Dios, que guardando à Ifrael no duerme, entrarà en el alma vacia, y la llenarà de bienes. Dios està como el Sol sobre las al-120.4. mas para entrar: contenten. le con disponerlas segun las Tem.2

espiritu; y no quieran passar adelante en el edificar, que effe oficio solo es del Señor. de donde desciende rodo das do excelente. Porque fi el Senor no edificare la casa, en vano trabaja quien la edifica. 17. Edificarà en cada alma, como èl quisiere, edificio sobre. Psalm: natural, dispon tu elle natu- 126, 12 ral, aniquilando fus operaciones, esfo es tu oficio; y el de Dios, como dize el Sabio. endereçarle à los bienes fobrenaturales por modos, y maneras, que ni tu, ni el alma no sabes. Y assi no digas: O que no và adelante! O que no haze nada! Porque si el alma entonces no gusta de otras inteligencias mas que antes, adelante và caminane do à lo sobrenatural, ò que no entiende nada distintamentes Antes si entendiesse por entonces distintamente, no iria adelante: porque Dios es incomprehensible, y excede al Entendimiento. Y assi quanto mas và, mas se ha de ir alexando de si melmo, cami-

nando en Fè, creyendo, y no

viendo: y assi à Dios mas se

llega no entendiendo, que

encendiendo en el sentido di-

cho. Y por tanto no tengas

de esso pena, que si el Enten-

leves de la perfeccion Evan-

gelica, que confifte en la def-

nudez, y vacio del sentido, y

Pfalm.

dimiento no buelve atràs, queriendo emplearfe en noticias distintas, y otros entenderes de por acà, adelante và, y el ir adelante es ir mas en Fe. Y el Entendimiento como no fabe, ni puede comprehender como es Dios, camina à el no entendiendo. Y assi antes, para bien ser, le conviene esso que tu le condenas, que no se embarace con inteligencias distintas, sino que camine en perfecta Fè.

6. X.

Diràs, que la voluntad, si el Entendimiento no enuende distintamente, à lo menos estarà ociola, y no amarà, porque no se puede amar, fino lo que se entiende? Verdad es esto, mayormente en las operaciones, y actos naturales del alma, que la Voluntad no ama, fino lo que distintamente conoce el Entendimiento. Pero en el rato de contemplacion de que vamos hablando, en que Dios infunde en el alma, no es mes nelter que aya noticia distinta, ni que el alma haga muchos discursos: porque entonces le està Dios comunicando noticia amorofa, que es juntamente como luz caliente fin distincion: y entonces al modo que es la inteli-

gencia, es cambien el amor en la Voluntad. Que como la noticia es general, y escura, no acabando el Entendimiento de entender distintamente lo que entiende, tambien la Voluntad ame en general, fin distincion alguna. Que como quiera que Dios fea luz, y amor en esta comunicacion delicada, igualmente informa estas dos Potencias, aunque algunas vezes hiere mas en la vna, que en la otra. Y assi algunas vezes se siente mas inteligencia, que amor; otras mas intenfo amor, que inteligencia. Y por esso no ay que temer de la ociofidad de la Voluntad en este puesto, que si cesta de hazer actos regidos por particulares not cias, quanto eran de su parte, embriagala empero en amor infuío por medio de la noticia de Contema placion, como acabamos de dezir. Y fon tanto mejores los que figuiendo esta Contemplacion infusa se hazen, y tanto mas meritorios, y fabrofos, quanto es mejor el movedor que infunde este amor, el qual le pega al alma, porque la voluntad està cerca de Dios, y detassida de otros gustos. Por esso tengase cuidado, que la Voluntad estè vacia, y defaisida de sus afie ciones; que si no buelve atras,

que:

queriendo gustar algun jugo, ò gusto, aunque particularmete no le sienta en Dios, adelance và subiendo sobre todas las cosas à Dios, pues de ninguna gusta. Y aunque no guste à Dios muy particular, ni distintamente, ni le ame con can distinto acto, gustale en aquella infusion general elcura y fecretamente, mas que si se rigiera por noticias distintas, pues entences vè ella claro, que ninguna le dà tanto gusto como aquella quieta, y folitaria: y amale fobre todas las colas amables, pues que todos los otros jugos, y gustos de todas ellas, tiene desechados, y le son desabridos. Y assi no ay que temer pena, que fila Voluntad no puede reparar en jugos, y gustos de actos particulares, adelante va; pues el no bolver atràs abraçando algo sensible; es ir adelante en lo inaccessible, que es Dios. Y assi la voluntad para ir à Dios, mas ha de ser desarrimandose de toda cosa de. leytofa, y fabrofa, que arrimandole. Con esto cumple bien el precepto de amor, que es amar sobre todas las cofas. Lo qual para fer con toda

perfeccion, ha de fer con esta defnudez, y vacio especial de todas.

> \*\*\* 10m.2

S. XI.

Ampoco ay que temer I en que la memoria vaya vacia de sus formas, y figuras; que pues Dios no tiene forma, ni figura, fegura và vacia de forma, y figura, y mas acercandose à Dios.Porque quanto mas se arrimare à la imaginacion, mas se alexa de Dios, y en mas peligro và; pues que Dios siendo (como es) incogitable, no cae en la imaginacion. No entendiendo, pues, estos à las almas que van ya en esta Contemplacion quieta, y folitaria, por no aver ellos passado, ni aun quizà llegado de vn modo ordinario de discursos, y actos, pensando que están ociofos (porque el hombre animal, esto es, que no passa del sentido animal de la parte fenfitiva, no percibe las cofas que son de Dios, como dize San Pablo: Animalis homo non 1. Corl percipit ea, que sunt Spiritus 2. 14. Dei) les turban la paz de la Contemplacion foffegada, y quieta, que les dava Dios, y les hazen meditar, y discurrir, y hazer actos, no fin grande defgana, y repugnancia, y fequedad, y distraccion de las milmas almas, que le querrian estar en lu quieto y pacifico recogimiento; y perfuaden-

LUIS

las à que procuren jugos, y fervores, como quiera que les avian de aconsejar lo contrario. Lo qual no pudiendo ellos hazer, ni entrar en ello, como antes, porque ya paísò esse tiempo, y no es esse su camino, defassossegadose doblado, pensando que van perdidas, y aun ellos fe lo ayudan à creer, y secanlas el espiritu, y quita las vnciones preciosas,queen la soledad, y tranquilidadDios las ponia(q como dixe, es grande daño) y ponen las del duelo, y del lodo, pues en lo vno pierden, y en lo otro fin provecho penan. No faben bien estos què cofa es espiritu Hazen àDios grade injuria, y defacato, metiendo ju tosca mano donde Dios obra. Porque le ha coftado mucho à Dios llegar chas almas hafta aqui, y precia mucho averlas llegado à esta foledad, y vacio de sus Potencias, y operaciones, para poderlas hablar al coraçã, que es lo que el siempre desea; tomando ya el la mano, fiendo ya el que en el alma reyna con abundacia de paz, y fossiego, haziendo desfallecer los actos discursivos de las potencias, con que trabajando toda la noche, no hazia nada, apacentandolas ya en espiritu, y no en operacion de sentido: porque el

sentido, ni su obra del no es capaz del espiritu. Y quanto el precia esta tranquilidad, à adormecimiento, ò aniquilacion de sentido, echase bien de ver en aquella conjuracion tan notable y eficaz, que hizo en los Cantares, diziendo: Adiurovos filia Hierufalem per capras, ceruofque cam- Cat. 3.7 porum ne suscitetis, neque euivir larefaciacis dilectam, donec ipa sa velit. Conjuroos, hijas de Ierusalem, por las cabras, y ciervos campefinos, que no recordeis, ni hagais velar à la amada hasta que ella quiera. En lo qual dà à entender, quanto ama el adormecimie. to, y olvido folitario, pues in terpone estos animales solicarios, y retirados. Pero estos espirituales no quieren que el alma repose, ni quiece, sino que siempre trabaje, v obre de manera que no de lugar à que Dios obre, y que lo que el và obrando, se deshaga, y borre con la operacion del alma, no echando las rapolillas, que destruyen esta florida viña. Y por esso se quexa por Isaias, diziendo : Vos enim Isai. 3. de pasti estis vineam. Vosotros 14. aveis destruido mi viña Pero estos por ventura yerran con buen zelo, porque no llega à mas su saber. Pero no por esso quedan escusados en los consejos, que temerariamen.

te dan, sin entéder primero el siempre Dios la ayuda, ha de camino, y espiritu que lleva el alma: y si no lo entienden, entremeter su tosca mano en dola para quien mejor la entienda. Que no es cola de pequeño pefo, y culpa hazer à vna alma perder inestimables bienes por confejo fuera de camino, y dexarla bien por el fuelo. Y assi el que temerariamente yerra, estando obligado à acertar (como cada vno lo està en su oficio) no paffarà fin castigo, segun el dano que hizo. Porque los negocios de Dios con mucho tiento, y muy à ojos abiertos le han de tratar, mayormente en cofa tan delicada, y subida, donde se aventura casi infinita ganancia en acertar, y casi infinito en errar.

#### S. XII.

DEro ya que quieras dezir, que todavia tiene alguna escusa, aunque vo no la veo, à lo menos no me podràs dezir que la tiene el que tratando vna alma, jamàs la dexa falir de su poder, por los respetos, y intentos vanos que el sabe, que no quedaran fin castigo. Pues es cierto, que aviendo de ir aquella alma adelante aprovechando en el camino espiritual, à que Tomo 2.

mudar estilo, y modo de oracion, yha de tener necessidad de otra doctrina ya masalta cosa que no saben, no dexan- que la suya, y otro espiritu. Porque no todos saben para todos los fucessos y casos, que ay en el camino espiritual, ni tienen espiritu tan caval, que conozcan como en qualquier estado de la vida espiritual ha de ser el alma llevada, y regida, à lo me: nos no ha de pensar que lo tiene èl todo, ni que Dios querrà dexar de llevar aquella alma mas adelante. Aísi como no qualquiera , que fabe desbastar el madero, fabe entallar la imagen; ni qualquiera que sabe entallarla fabe perfilarla, y pulirla; ni el que fabe pulir fabra pintarla, ni qualquiera que sepa pintarla sabra poner la vltima mano, y perfeccions porque cada vno de estos no puede hazer mas en la imagen de lo que sabe, y si quifieste pastar adelante, seria echarla à perder. Pues veamos, si tu siendo solamente desbastador, quieres poner el alma en el desprecio del mundo, y mortificacion de fus apetitos, ò quando mucho entallador, que serà imponerla en fantas meditaciones,y no fabes mas;como lle: garas à effa alma, hafta la vi-N4 cima

tima perfeccion de delicada pintura, que ya, ni consiste en desbastar, ni entallar, ni aun en perfilar, sino en la obra que Dios ha de ir en ella haziendo? Y assi cierto està, que si en tu doctrina, que siempre es de vna manera, la hazes siempre estar atada, que ò ha de bolver atràs, ò à lo menos no irà adelante. Porque en que pararà, te ruego, la imagen, si siempre has de executar en ella no mas que el martillar, y desbastar, que en el alma es el exercicio de las Potencias, quando se ha de acabar esta imagen? Quando, ò como se ha de dexar, para que la pinte Dios? Es possible, que tu tienes todos estos oficios? Què te tienes por tan consumado, que nunca esta alma avrà menester mas que à ti? Y dado caso que tengas para alguna alma, porque quizà no ternà talento para passar mas adelante, es como impossible que no dexas salir de cus manos: porque à cada vna lleva Dios por diferentes caminos, que apenas se hallarà vn espiricu, que en la mitad del modo que lleva, convenga con el modo del otro. Porque quien avrà como San Pablo, que tenga para hazerse todo à todos, para ganarlos à todos? Y tu de tal manera tira-

nizas las almas, y de fuerce las quitas la libertad, y adjudicas para ti la anchura, y libertad de la doctrina Evangelica; que no folo procuras que no te dexen; mas lo que peor es, que si acaso alguna vez sabes que alguna fue à pedir algun confejo à otro, ò à tratar alguna cola que no convendria tratar contigo, ò la llevaria Dios, para que la enseñasse lo que tu no la enseñas, te ayas con ella (que no lo digo fin verguenca) como las contiendas de zelos que ay entre los casados; los quales no son zelos que tienes de la honra de Dios, sino zelos de tu sobervia, y prefumpcion. Porque como puedes tu saber, que aquella alma no tuvo necessidad de ir à otro? Indignale Dios de estos grandemente, y prometelos castis go por el Profera Ezequiel, dizien do: Ve Pastoribus Ifrael, Ezech! las commedebasis, & lants ope- 3.4. 35 que tu tengas para todas las riebamini: gregem autem meum non pascebatis, requiram oreoem meum de manu vestra. No apacentavades mi ganado, fino cubriadesos con la lana, y comiades su leche; yo pedirè mi ganado de vuestra mano. Deven, pues, estos tales dar libertad à estas almas, y estàn obligados à dexarlas ir à otros, y mostrarlas buen roftro, que no saben ellos por

donde

donde aquella alma la quiera Dios aprovechar, mayormere quando ya no gusta de su doctrina, que es fenal que la Ileva Dios adelante por otro camino, y que ha menester otro Maestro, y ellos mismos fe lo han de aconfejar; y lo demàs nace de necia fobervia, y prefumpcion; distarrate, m arri-

S. XIII.

Pero dexemos aora esta manera, y digamos otra pestifera, que estos, à otros peores que ellos vían Acaecerà, que ande Dios vngiendo algunas almas con fantos deseas, y motivos de dexar el mundo, y mudar la vida, y estado, y servir à Dios, despreciando el figlo (lo qual tiene Dios en mucho averlos Ilegado halta alli, porque las colas del figlo no fon del coraçon de Dios) y ellos con vnas razones humanas; ò refperos harto contrarios à la doctrina de Christo, y su mortificacion, y desprecio de todas las cosas, este bando en su interes, ò guito, à par temer donde no avia que temer, fe lo dilatan, ò se lo dificu tan, ò lo que peor es, andan por quitarlelo del coraçon; que teniendo ellos mal espiritu, y poco devoto, y muy veltido de mundo, y poco ablandado

en Caristo, como ellos no entran, no dexan entrar à otros, como dize nueltro Salvador : Vè vobis legisperitis, Luc. ITI. quia tulistis clauem scientie, 52, ipft non introiftts, & eos qui introibant prohibuistis. Ay de volotros, que tomastes la lla. ve de la ciencia, y no entrais, ni dexais entrar à otros. Porque estos à la verdad estàn: puestos como tropieço, y tranca à la puerta del Cielo, no advirriendo, que los tiene Dios alli para que compelan à entrar à los que Dios llas ma, como se lo tiene mandado en su Evangelio: y ellos por el contrario estàn com- 23: peliendo à que no entren por la puerta angosta que guia à la vida. De esta manera es el vn ciego, que puede estorvar la guia del Espiritu Santo en el alma. Lo qual acaece de muchas maneras, como hemos dicho, vnos fabiendo, v. otros no fabiendo : mas los vnos, y los otros no quedarán fin caltigo, pues teniendolo por oficio, eltan obligados à faber, y mirar lo que hazen;

s. XIV.

L' L otro ciego que dixiq mos, que podia estorvar al alma en elte genero de rea cogimiento, es el demonio, que quiere, que como el es

CICA

El qual en estas vicimas soledades, en que se infunden las delicados vnciones del Espiritu Santo (de que èl tiene gran pefar, y embidia, por que se le và el alma de buelo, y no la puede coger, y vè que se enriquece mucho) procura ponerle en esta desnudez. y enagenamiento algunas cataratas de noticias, y tinieblas de jugos sensibles à vezes buenos, por cebar mas al alma, y hazerla bolver al trato del fentido, y que mire en aquello, y lo abrace à fin de ir à Dios, arrimada à aquellas noticias buenas, y jugos fenfibles. Y en esto la distrae, y daca facilmente de aquella foledad, y recogimiento en que el Espiritu Santo està obrando aquellas grandezas fecretamente. Y entonces el alma. como es inclinada à sentir, y guftar (mayormente fi lo anda pretendiendo) facilissimamente se pega à aquellas noticias, y jugos, y se quita de la foledad en que Dios obrava. Porque como ella, à fu parecer, no hazia nada, parecele estotro mejor; pues aqui es algo, y alli no. Es gran laftima, que no entendiendose. por comer ella vn bocadillo, se quita que la coma. Dios à ella toda, absorviendola en vinciones de su paladar espiri-

ciego, tambien el alma lo sea. tuales, y solitarias Y de esta manera haze el demonio, por poco mas que nada, grandiffimos males, y daños, haziendo al alma perder grandes riquezas, y facandola con vn poquito de cebo, como al pez del golfo de las aguas fencillas del espiritu, donde estava engolfada, y anegada en Dios, fin hallar pie, ni arrimo. Y en esto la saca à la orilla, dandola estribo, varrimo, y que halle pie, y vaya por su pie por tierra, y con trabajo, y no nade por las aguas de Siloe, que van confilencio, bañada en las vnciones de Dios. Y haze el demonio tanto de esto, que es para admirar; y con fer mayor va poco de daño que en esta parre haze à muchas almas, apenas ay alma que vaya por efte camino, que no le haga grandes danos, y caer en grades perdidas Porque este maligno fe pone aqui con grande aviso en el passo que ay del sentido al espiritu, engañando, y cebando al alma con el milmo fentido, atravefando cosas sensibles para que se detenga con ellas, y no se le escape. Y el alma con grandissima facilidad luego te detiene, como no sabe mas que aquello, y no pienía que ay en aquello perdida; antes lo tiene à buena dicha, y lo to-

que la viene Dios à ver; y assi dexa de entrar en lo interior del Elposo, quedandose à la puerta à ver lo que passa: Iob 41. Omne (uhlime videt. Todo lo alto ojea el demonio, dize 25. lob (es à laber, de las almas) para impugnarlo: y fi acafoalguna le le entra en el recogimiento, el con horrores, temores, ò dolores corporales, ò con ruidos, ò fonidos exteriores, trabaja por perderla, haziendola divertir alfonido, para facarla fuera, y divertirla del interior espiritu, hasta que no pudiendo mas, la dexa. Y con tanta facilidad eftorva rantas riquezas, y estraga estas preciosas almas, que con preciarlo el mas, que derribar muchas de ricas. otras, no lo tiene en mucho, por la facilidad con que lo haze, y lo poco que le cuesta:

## S. XV.

Este proposito podemos entender lo que del dixo. Dios al mismo lob: I ob 40. Ecce absorbebit fluvium, & non 18. mirabitur, & habet fiduciam, quodinfluat lordanis in os eius: In oculis eius quasi homo captet eum, & in subidus perforabit nareseius. Sorberà vn rio, y no se maravillarà: tiene confiança, que el Tordan caera en

ma de buena gana, pentando fu boca (que se enciende por lo mas alco de la perfeccion) en sus mismos ojos le caçarà, como con vn ançuelo, y con aleznas le horadarà las narizes. Efto es, con las puntas, de las noticias con que le està hiriendo, la divertirà el espiritu: porque el ayre que por las narizes sale recogido escando horadadas, se divierce por muchas partes. Y mas adelante dize: Sub ipfo erunt radij Solis, & Sternet fibi aurum quast lucum. Debaxo del'estaran los rayos del Sol, y derramaran el oro debaxo de sie porque admirables rayos de divinas noticias haze perder à las almas ilustradas, y preciofo oro de matizes divinos quita, y derrama de las almas

> O pues almas! quado Dios os và haziendo tan soberanas mercedes, que os lleva por estado de foledad, y recogimiento, apartandoos de vuestro trabajoso sentido, no os bolvais à èl. Dexad vuestras operaciones, que fi antes os ayudavan para negar al mundo, và volotros milmos, quando erades principiantes: aora que os haze Dios merced de fer el obrero, os feran obstaculo grande, y embaraço. Que como tengais cuidado de no poner vueltras operaciones en cofa ningu-

na, desassendolas de todo, y y por caminar con el Entena lo que de vuestra parce aveis de hazer en este estado, juntamente con la advertencia amorofa, y fencilla, fin hazer fuere en delafirla de todo, y beis, y altereis la paz, y tran? baraçais.

S. XVI.

ma alma, la qual no enrendiendose, ella misma se perturba, y se haze el daño. Porque como no fabe, fino obrat por el sentido, quando Dios la quiere poner en ella no lo echa de ver, no es aquel vacio, y foledad, donde no puede viar de las Po- Dios obra en el alma, no lo rencias, ni hazer actos, como està dicho, como le parece que ella no haze nada, procura mas à lo sensible, y expresso hazerlo: y assi se distrae, y se llena de sequedad, y disgusto, la que antes estava gozando de la ociofidad de la paz, y filencio espiritual, en que Dios le estava de secreto poniendo gusto. Y acaecerà, que este Dios porfiando por tenerla en aquella quietud callada, y ella porfiando por Mocear con la imaginacion,

no embaraçandolas, que es dimiento; como alos muchachos, que llevandolos fus madres en braços, sin que ellos den passo, van gritando, y pateando por irle por lu ninguna fuerça al alma, fino pie : y assi, ni andan ellos, ni dexan andar à las madres. O levantarla,para que no la tur- como quando el pintor esta pintando vna imagen, que fi quilidad, que con esso Dios ella està meneandose, no le os la cevarà de refeccion ce- dexa hazer nada. Ha de adlestial, pues que no se la em- vertir el alma, que aunque entonces ella no se siente caminar, mucho mas camina, que por sus pies, porque la L tercer ciego es la mis- lleva Dios en sus braços, y alsi ella no siente el passo. Y aunque ella parece que no haze nada, mucho mas fe has ze, que si ella lo hiziera, porque Dios es el obrero. Y si maravilla : porque lo que alcança el fentido. Dexese en las manos de Dios, y fiese del, que como esto sea, segura irà, que no ay peligro, fino quando ella quiere de suyo, ò por su traca obrar con las Potencias.

S. XVII.

Olvamos pues al propo-I) sito de estas cabernas profundas de las Potencias en que dezimos, que el padecer del alma fuele fer grande, quando la anda Dios vingien-

la configo con estos sutiles, y delicados vngueros Los quales à vezes son tan sutiles, y subidos, que penetrando lo intimo del fondo del alma, la disponen, y saborean de manera, que el padecer, y deffallecer en deseo con inmenlo vacio de estas cabernas. es inmenso. Adonde acabamos de notar ; que si los vnguentos que disponian estas cabernas para la vncion del matrimonio espiritual, son can subidos, como avemos dicho, qual ferà la possession que aora tiene? Cierto es, que conforme à la sed, y hambte, y passion de las cabernas, serà la satisfaccion, y hartura, y delevte de ellas. Y conforme à la delicadez de las difpoliciones, serà el primor de la fruicion, y possession del sentir del alma, que es el vigor, y virtud que tiene la fuftancia del alma, para fentir, y gozar los objetos de las Potencias. A estas Potencias Ilama aqui el alma cabernas harto propiamente. Porque como siente, que caben en ellas las profundas inteligencias, y resplandores de estas Lamparas, echa de ver claramente, que tienen tanta profundidad, quanto es profunda la inteligencia, y el amor: y que tienen tata capacidad,

do,y disponiendo, para vnir- y senos, quantas causas distintas recibe de inteligencias, de favores, y gozos: todas las quales cofas fe assientan, y reciben en esta caberna del sentido del alma, que es la virtud capaz, que tiene para posserlo, sentirlo, y gustarlo, como digo. Aísi como el fenrido comun de la fantafia, es recetaculo de todos los objetos de los fentidos exteriores, alsi este sentido comun del alma està ilustrado, y rico con tan alta y esclarecida possession.

#### VERSO III.

Que estana escuro, y ciego: Or dos colas puede el ojo dexar de ver, ò por que està à escuras, ò por que està ciego. Dioses la luz, y el verdadero objeto del alma; y quado esta no le alumbra, està à escuras, aunque la vista tenga muy subida. Quas do ellà en pecado, ò emplea el apetito en otra cola, està ciega; y aunque entonces no falca la luz de Dios, como està ciega, no la vè por la efcuridad del alma, que es la ignorancia practica que tiene. La qual ances que Dios la alumbraffe por esta transformacion, estava escura, x ignorante de tantos bienes de Dios, como dize el Sa-

tualmente, vna cosa es estar à escuras, otra estar en tinieblas. Porque estar en tinieblas, es estar ciego en pecado; pero el estar à elcuras, puedelo estar sin pecado. Y esto es de dos maneras, conviene à faber, acerca de lo natural, no teniendo luz de algunas colas naturales. Y acerca de lo sobrenatural, no teniendo luz de muchas colas fobrenaturales. Y acerca de estas dos cofas dize aqui el alma, que estava escuro su Entendimieto fin Dios. Porque hasta que el Señor dixo: Fiat lux, estadel abitmo de la caberna del fentido. El qual quanto mas es abifal, y de mas profundas cabernas, quando Dios, que tanto mas abifales, y profunesle impossible alçar los ojos à la divina luz, ni caer en su pensamiento; porque nunca la ha visto, ni sabe como es, por esso no la podrà aperecer; antes apetecerà las tinieblas, y irà de vna tiniebla en otra, guiado por aquella tiniebla, porque no puede guiar ana tiniebla, fino à otra tinies

634

bio, que lo estava el antes que bla. Pues como dize David: Dios le alumbraffe, por estas Dies diei eructat verbum, & palabras : Ignorantias meas nox nocti indicat scientiam. El illuminauit. Mis ignorancias dia rebosa en el dia, y la noalumbro. Y hablando espiri- che enseña su noche à la noche. Y assi vn abismo de tinieblas llama à otro, y vn abismo de luz à otro de luz, llamando cada semejante à su semejante; y assi à la luz de gracia que Dios avia dado à esta alma antes, con que la avia abierto los ojos de su abismo à la divina luz, y hechola en esto agradable, llama otro abismo de gracia, que es elta transformacion divina del alma en Dios, con que el ojo del sentido queda muy esclarecido, y agrada-

Tambien estava ciego en van las tinieblas sobre la faz tanto que gustava de otra cofa. Porque la ceguedad del fentido superior, y racional, causala el apetito, que como catarata, y nube se acraviessa, es lumbre, no las alumbra; y se pone sobre el ojo del coraçon, para que no vea las das tinieblas ay en el: Y assi cosas que están delante. Y assi en tanto que se seguia el gusto del sentido, estava ciego para ver las grandezas de riquezas, y hermofuras divinas, que estavan detras. Porque assi como poniendo vna cofa fobre el ojo, por pequena que sea, basta para capar la vista, que no vea otras cosas que eRan delante, por gran-

des que fean : afsi vn apetito que tenga el alma, basta por entonces para impedirla codas esias grandezas divinas, que están lexos de los gustos. y apericos que el alma quiere. Ou en pudiera dezir aqui, quan impossible es al alma que tiene apetitos, juzgar de las cofas de Dios como ellas fon! Porque para acertar à juzgar las cosas de Dios, tocalmente se ha de echar el apetito, y el gusto à fuera, y no las ha de juzgar con el; sas de Dios por no de Dios, Y Porque estando aquella cararata, y nube fobre el ojo del juizio, no ve fino nube, vnas vezes de vn color, y otras de pritual, si el apetito sale de si otro, como ellas se ponen; y mismo, y tiene su raiz, y fuerpiensan que la nube es Dios, ça en el natural. Dirasme: porque no ven mas que la nube, que està sobre el sentido, y Dios no cae en sentido. Y assi el apetito, y gustos impiden el conocimiento de las cosas altas, como lo da à entender el Sabio, diziendo: Sap. 41 Fascinatio enim nugacitatis obs quieres tener, en el modo, no curat bona, & inconstantia es mas que natural. Y assi concupiscentia transvertit sensum sine malitia. La junta de la vanidad escurece los bienes, y exercitas el apetito tuyo y la inconstancia del aperiro natural, ya pones catarata, y trastorna el sentido, aunque eres animal, y no podras enno aya malicia. Por lo qual tender, ni juzgar lo espiri-

les, que esten purgados de los apetitos, y gustos, sino que todavia estàn algo animales en ellos, crean, que las cofas viles, y baxas del espirito, que fon las que mas fe llegan à sentir, en que ellos codavia viven, las tendran por gran cofa; y las que fueren alcas del espiricu, que son las que mas se aparran del sentido, las tendran en poco, y no lasestimaran. Hombre animal es aquel, que todavia vive con apetitos de su naturaleporque vendrà à tener las co- za, que aunque alguna vez toquen en colas de espiritu, si las no de Dios por de Dios. se quiere assir à ellas con su natural apetito, ya lon apetitos naturales. Que poco haze al caso, que el objeto sea es-Pues quando se aperece à Dios, no es fobrenatural? Digo, que no siempre, sino es quando lo es el motivo, v Dios da la fuerça del tal apetito; y esto es muy diferentes Mas quando tu de tuyo le quando de tuyo te quieres pegar à los gultos espirituales. los que no son tan espiritua- tual, que es sobre todo senti-

do, y apetito natural. Y fi aun de amor que reciben. Porque rienes mas duda, no se que te diga, fino que lo buelvas à leer, y quizà no la tendras; que dicha està la sustancia de la verdad, y no se sufre aqui alargarme mas. Este sentido, pues, que antes estava escuro fin esta divina luz, y ciego con sus apetitos, va està de manera, que sus profundas cabernas, por medio de esta divina vnion, Con estraños pri. mores calor, y luz dan junto à su querido.

### VERSO V. VI.

Con estraños primores, Calor , y luz dan junto à su querido.

Dorque estando ya estas cabernas de las Potencias can mirifica y maravillosamente metidas en los admirables respladores de aquellas Lamparas, que en ellas eftan ardiendo, estando clarificadas, y encendidas en Dios, demàs de la entrega que de si hazen à el, estàn embiando ellas à Dios en Dios essos mismos resplandores que tienen recibidos con amorola gloria, inclinadas ellas à Dios en Dios, hechas ellas rambien Lamparas encendidas en los resplandores de las Lamparas divinas, bolviendo à su Amado la milma luz, y calor

aqui de la misma manera que lo reciben, lo estàn dando al que le da con los milmos primores que èl se lo dà, como el vidro haze quando lo embiste el Sol. Aunque estotro es en mas subida manera, por intervenir en ello el exercicio de la Voluncad Con estranos primores. Es à laber, estraños, y agenos de todo comun peníar, y de todo encarecimiento. Porque conforme al primor con que el Entendimiento recibio la divina Sabiduria, es el primor con que lo da el alma. Y conforme al primor con que la Voluntad està vnida con la voluntad divina, es el primor con que ella dà à Dios en Dios la mifma bondad, porque recibe para darlo. Y ni mas, ni menos, segun el primor con que en la grandeza de Dios conoce, estando vnida en ella, luze, y dà calor de amor. Y fegun los primores de los demas atributos divinos que comunica alli al alma de fortaleza, hermolura, justicia, &c. fon los primores con que el tentido espiritual, gozando, està dando à su querido en su querido esta misma luz que esta recibiendo del. Porque estando ella aqui hecha vna misma cosa con el, es ella Dios por participacion; y aune

aunque no tan perfectamente como en la otra vida, es, comodiximos, como en fombra Dios. Y à este calle, siendo ella por medio de esta transformacion fombra de Dios, haze ella en Dios por Dios, lo que èl haze en ella por si mismo. Porque la Voluntad de los dos es vna. Y assi como Dios se la està dando con libre y graciofa voluntad, assi ella tambien teniendo la Voluntad tanto mas libre, y generola, quanto mas vnida con Dios en Dios, està como dando à Dios el mismo Dios por amorosa complacencia que del divino fer, y perfecciones tiene. Y es vna miltica, y afectiva dadiva del alma à Dios; porque alli verdaderamente al alma le parece que Dios es suyo, y que ella le possee como Hijo adoptivo de Dios con propiedad de derecho, por la gracia que Dios de si mismo le hizo. Dale, pues, à su querido, que es el mismo Dios que se le diò à ella. Y en esto paga todo lo que deve : porque de voluntad le dà otro tanto co deleyte, y gozo inestimable, dando al Espiritu Santo como suya con entrega voluntaria, para que se ame como èl merece. Y en esto està el inestimable delevte del alma en ver, que ella dà à Dios cofa Tom.2.

que le quadre à Dios segun su infinito ser. Que aunque es verdad que el alma no puede dar de nuevo al mismo Dios à si mismo; pues èl en si eg siempre el mismo : pero el ala ma perfecta y cuerdamente lo haze,dando todo lo que le avia dado parapagar el amory que es dar tato como le dan! y Dios se paga con aquella dadiva del alma, que con menos no se pagara, y lo toma con agradecimiento como cofa suya del alma, que en el sentido dicho se le dà, y en esse mismo la ama, y de nue vo libremente se entrega al alma, y en esto ama el alma: y assi està actualmente entre Dios, y el alma vn amor reciproco en la conformidad de la vnion, y entrega matrimonial, en que los bienes de entrambos, que son la divina effencia, los posseen entrambos juntos en la entrega voluntaria del vno al otro, diziendo el vno al otro lo que el Hijo de Dios dixo al Padre por San luan, es à saber: Om- Ioan. 17 nia mea tua sunt, & tua mea 10. Sunt, & clarificatus funt in ets. Esto es: Todas mis cosas son tuyas, y tus cofas fon mias, y clarificado estoy en ellas. Lo qual en la otra vida es sin intermission en la fruicion; v en este estado de vnion, quando se pone en acto, y exercicio

de

de fruicion tiene otros tres

primores principales maravi-

Ilosos. El primero, que el alma

goza alli à Dios vnida con el

mismo Dios. Porque como

el alma vne aqui el Entendi-

miento con la sabiduria, y

tercero es,por lo que Dios es

en si; porque aunque el alma

no recibiesse algun deleyte,

Tom.z.

alma, y Dios : puede hazer el alma aquella dadiva, aunque es de mas entidad que su capacidad, y su ser. Porque claro està, que el que tiene muchos Reynos, y gentes por fuy as, aunque fon mucha mas entidad que el , las puede el dar muy bien à quien quisiere. Esta es la gran satisfacion, y contento del alma, ver que dà à Dios mas que ella en si vale, dando con tanta liberalidad à Dios à si mismo como cola suya, con aquella luz divina, y calor de amor que se lo dà: lo qual en la otravida es por medio de la lumbre de gloria, y del amor, y en esta por medio de la Fè ilustradiffima, y encendidissimo amor. Y de esta manera Las profundas cabernas del sentido, con estraños primores, calor, y luz dan junto à su querido. Iunto, porque junta es la comunicacion del Padre, y del Hijo, y del Espiritu Santo en el alma, que son luz, y fuego de amor. Pero los primores con que el alma le haze esta entrega, avemos aqui de notar brevemete. Acerca de lo qual es de advertir, que en el acto que el alma goze cierta imagen de fruicion, que se causa

de amor la comunicacion del leytada ella en si, y obligada, haze à Dios la entrega de Dios, y de si misma en Dios con maravillosos modos. Por que acerca del amor se ha el alma acerca de Dios Con estraños primores: y acerca deste rastro de fruicion, ni mas, ni menos; y tambien acerca de la alabança, tambien por el semejante acerca del agradecimiento. Y quanto à lo primero, que es el amor, tiene tres primores principales de amor. El primero es, que aqui ama el alma à Dios por el mis mo Dios. Lo qual es admirable primor, porque ama inflamada por el Espiritu Santo, y teniendo en si misma al Espiritu Santo, como el Padre ama al Hijo, segun se dize por San Iuan : Vt ditectio, qua dile- Ioan. 17 xiste me, in ipsissit, & ego in 16. ipfis. La dileccion con que me amaste(dize el Hijo al Padre) estè en ellos, y yo en ellos. El segundo primor es amar à Dios en Dios, porque en esta vehemente vnion se absorve el alma en amor de Dios, y Dios con grande vehemécia fe entrega al alma. El tercero primor de amor principal es amarle alli, por quien el es. de esta vnion, como quiera Porque no le ama solo, por que para si misma es largo, bueno, y liberal, &c. fino mude la vnion del Entendimien- cho mas fuertemente, porque to, y del afecto en Dios; de, en si es todo esto essencial.

bondad,&c. que can ilustradamente conoce (aunque no claramence, como serà en la otra vida) grandemete se deleyta en todas estas cosas entendidas distintamente, como arciba diximos. El segundo primor principal desta dileccion, es deleytarle ordenadamente solo en Dios, sin otra alguna mezcla de criatura. El tercero deleyte es gozarle solo por quien el es, sin otra mezcla de gusto propio, ni de otra ninguna cosa criada. Acerca de la alabança, que el alma haze à Dios con esta vnion, ay otros tres primores. El primero, hazerlo de oficio. porque vè el alma que para su alabança la criò Dios, co-Ifai.34. mo dize por Ifaias: Populum istum formaui mibi, laudem meam narrauit. Este Pueblo forme para mi, cantarà mis es hazerla por los bienes que recibe, y deleyte que tiene en el alabar este gran Señor. El

mente. Y acerca desta imagen le alabaria por quien el es. Acerca del agradecimiento tiene otros tres primotes prin cipales. El primero, apradecer los bienes naturales, y efpirituales que ha recibido, y todos los beneficios. El fegundo, es la delectacion grade que tiene en alabar à Dios por via de agradecimiento. porque con grade vehemencia se absorve en esta alabanca. El tercero es, alabança de agradecimiento folo por lo que Dios es, lo qual es mucho mas fuerte, y deleytable.

# CANCION IV:

Quan manso, y amoroso Recuerdas en mi seno, Donde Secretamente Solo moras Yentu aspirar sabroso, De bien, y gloria lleno, Quan delicadamento me enamoras

# DECLARACION.

Onviertese el alma aqui à fu Esposo con mucho amor, estimandole, y agradeciendole dos efectos admirables, que el à vezes en ella alabanças. El segundo primor haze por medio desta vnion, notando tambien el modo con que los haze, y el efecto que en ella redunda de elto: El primer efecto es Recuerdo de Diosen el alma; y el modo con que este se haze, es

mena

fegundo es Aspiracion de Dios en el alma, y el modo de este es de bien, y gloria que se le comunica en la Aspiracion. Y lo que de aqui en el alma redunda, es enamorarla delicada y tiernamente, y assi es como fi dixera: El Recuerdo que hazes, à Verbo Esposo, en el centro, y fondo de mi alma, en que secreta y calladamente folo como Señor de ella moras, no folo como en tu casa, ni solo como en tu mismo lecho, fino tambien como en mi propio seno intima y estrechamente vnido, quan manía y amorofamente le hazes! esto es, grandemête manfo, y amorofo) y en la fabrola aspiracion que en este Recuerdo tuyo hazes sabrosa para mi, que està llena de bien y gloria; con quanta delicadeza me enamoras, y aficionas de ti! En lo qual toma el alma semejança del que quãdo recuerda de su sueño respira, porq à la verdad ella assi lo liente.

VERSO I. Y II.

Quan manso, y amoroso Recuerdas en mi seno.

N Vchas maneras deRe-V cuerdos haze Dios al alma, cantas, que fi las huvieffemos de contar, nunca acabariamos. Pero este Recuer-

de mansedumbre, y amor. El do que aqui quiere dar el ale ma à entender que haze el Hijo de Dios, es à mi ver, de los mas levantados, y que mas bien la haze al alma. Por que este Recuerdo es vn mos vimiento que haze el Verbo en lo profundo del alma, de tanta grandeza, feñorio, y gloria, y de tan intima fuavidad, que le parece que todos los balfamos, y especies odoriferas, y flores del mundo fe trabucan, y menean, rebolviendose para dar su suavidad; y que todos los Reynos, y Señorios del mundo, y todas las Potestades, y Virtue des del Cielo se mueven; y no solo esso, sino que tambien todas las virtudes, substancias, y perfecciones, y gracias de todas las cosas criadas reluzen, y hazen el milmo movimiento todo à vna, v en vno. Porque como dize San Iuan : Spiritus & vita funt. Ioan. 6. Todas las cosas en el son vi- 64. da. In ipfo viuimus, mouemur, Act. 17. & sumus. Y en el viven, v 28: fon, y fe mueven, como tambien dize el Apostol. De aqui es, que queriendose descubrir este gran Emperador al alma, y moviendose por esta manera de ilustracion, sin moverse en ella el que (como dize Isaias: Factus est Principatus super humerum eius) trac su Principado sobre su ombro,

leste, terrestre, v infernal, v las cofas que ay en ellas, fuftentandolas todas, como dize Heb. 1: San Pablo: Verbo virtatis (u.e. en el Verbo de su virtud, todas à vna parezcan moverse: Al modo que si se moviesse la tierra, se moverian todas las co'as naturales que ay en ella; assi es quando se mueve este Principe en el sentido dicho, que trae sobre si su Corte, y no la Corte à èl. Aunque esta comparacion es harto impropia; porque acà no solo parece moverse, sino que tam bien descubren las bellezas de fu fer, virtud, y hermofura, y gracias, y la raiz de fu duracion, y vida en el. Porque alli conoce el alma, como todas las criaturas inferiores, y superiores tienen su vida, duracion, y fuerça en el, y entiende lo que dize en el libro Prou. 8. de la Sabiduria : Per me Reges regnant, per me Principes im-IS. perant, & potentes decernunt iustitiam. Por mi reynan los Reyes, por mi goviernan los Principes, y los poderosos exercican justicia, y la entienden. Y aunque es verdad, que echa alli de ver el alma, que estas cosas son distintas de Dios, en quanto tienen fer criado, y las conoce alli en el confu fuerça, raiz, y vigor;

que son las tres maquinas ce- Dios en su ser con infinita eminencia de todas ellas, que las conoce mejor en este fu principio, que en ellas milmas. Y efte es el delevte grande de efte Recuerdo, que es conocer los efectos por fu caula. Y èl como sea este movimiento en el alma, siendo Dios inmoble, es cosa maravillofa. Porque fin moverse Dios, es ella inovada, y movida por èl, y se le descubre con admirable novedad aquella divina vida, y el fer, y armonia de toda criatura, tomana do la causa el nombre del efecto que haze. Segun el qual efecto le puede dezir, que Dios se mueve, como el Sabio dize, que la Sabiduria Sap.73 es mas movible que todas las 24, cofas movibles, no por que ella se mueva, sino por que es el principio, y raiz de todo movimiento, y permaneciendo en si estable, como dize luego, todas las cofas inova; Y assi lo que alli quiere dezir es, que la Sabiduria es masactiva que todas las cosas activas. Y assi devemos aqui dezir, que el alma en este movimieto es la movida, y la recordada, y por effo la pone bie propiamente nombre de Recuere do. Pero Dios siempre se està assi, como el alma lo echò de ver, moviendo, rigiendo, y dando fer, virtud, gracias, y

es tanto lo que conoce fer

Tomz,

642 dones à todas las criaturas, reniendolas todas en si victual, y presencial, y eminentis fimamente, viendo el alma lo que Dios es en si, y lo que es en las criaturas. Aísi como quien abriendole vn Palacio, vè en vn acto la eminencia de la persona que està dentro, y vè juntamente lo que està haziendo. Y assi lo que vo entiendo, como se haga en este Recuerdo, y vista del alma es, que la quita Dios algunos de los muchos velos, y cortinas que ella tiene antepuestos, para poder ver lo que el es; y entonces traslu. ce, y divitale (aunque algo escuramente, porque no se quitan todos los velos, pues queda el de la Fè ) aquel roftro divino lleno de gracias; el qual como todas las cofas. està moviendo con su virtud, parece juntamente con el lo que està haziendo. Y este es el Recuerdo del alma. Aunque rambien à la verdad, como quiera que todo el bien del hombre venga de Dios, y el hombre de suyo ninguna cofa pueda que sea buena; con verdad se dize, que nueltro Recuerdo es Recuerdo de Dios, y nuestro levantamiento es levantamiento de Dios. Y assi quando dixo David : Levantate Señor, por que duermes? es como

fi dixera : Exurge, quare ob Pfal.43 dormis Domine ? Levantanos, 22. y recuerdanos, porque estamos caidos, y dormidos. De donde, porque el alma estava dormida en sueño, de que ella jamas pudiera por si misma recordar, y solo Dios es el que le pudo abrir los ojos, y hazer este Recuerdo, muy propiaméte le llama Recuerdo de Dios, diziendo: Recuerdas en mi (eno.

#### VERSO II.

Recuerdas en mi seno.

Ecuerdanos cu, y alumbranos Señor mio, para que conozcamos, y amemos los bienes, que siempre nos tienes propueltos, y conocerèmos, que re moviste à hazernos mercedes, y que te acordafte de nosotros. Totalmente es invisible lo que el alma conoce, y siente en este Recuerdo de la excelencia de Dios en lo intimo del alma, que es el fueño fuyo que aqui dize. Suena en el alma vna Potécia inmensa en voz de multitud de excelencias de millares de millares de virtudes, en las quales parando el alma, y deteniendose, queda ella cerrible, y folidamente ordenada como huefa tes de exercitos, y fuavizada, y agraciada en aquel que encierra todas las fuavidades, y gracias de las criaturas.

Pero serà la duda: Como puede sufrirel alma can fuerte comunicacion en la carne, que en efecto no ay fugeto, y fuerça en ella para futrir tanto fin desfallecer ? Pues Esteris que de solamente ver la Reina Ester al Rey Asuero en su trono con vestiduras Reales, y resplandeciendo el oro, y piedras preciofas, temiò tanto de verle can terrible en su aspecto, que desfalleció, como ella lo confiesta alli, diziendo: Vidi te Domine quasi Angelum Dei, & conturbatum est cor meum pratimore gloria tua. Que por el remor que le hizo su gran gloria, porque le pareciò como vn Angel, y su rostro lleno de gracias, desfalleció, porque la gloria oprime al que la mira. quando no le glorifica. Pues quanto mas ama el alma de desfallecer aqui, pues no es Angel al que conoce, fino al mismo Dios, y Señor de los Angeles, con su rostrolleno de gracias de todas las criaturas, y de terrible poder, y gloria, y voz de multitud de excelencias? De la qual dize Iob. 26. Iob: Cum vix paruam est illam sermonis eius audierimus, quis poterit tonitruum magnitudinis illius intueri? Si apenas podemos oir vn pequeño filvo

Tomo 2.

ue ella, comò se podrà sufrir la grandeza de su trueno ? Y 106.283 en otra parte dize : Nolo mul- 6. ta fortitudine contendat mecu, ne maunitudinis /uæ mole me

premat. No quiero que entienda, y trate conmigo con mucha fortaleza, porque por ventura no me oprima con el peso de su grandeza. Pero la causa porque el alma no desfallece, y teme en aqueste Rev cuerdo tan poderolo, y gloriofo, espor dos colas. La primera, por que estando ya el alma en estado de perfeccion, como aqui està, en el qual està la parte inferior muy purgada, y conforme con el espiritu, no siente el detriméto y pena, que en las comunicaciones espirituales suele tener el espiritu no purgado, y dispuesto para recibirlas. La segunda, y mas principal caula es la que se

dize en el primer verso, que es mostrarse Dios manso, y amorofo. Porque assi como el muestra al alma esta grandeza, y gloria para regalarla,

y engrandecerla, assi la favorece, y conforta, amparando

al natural, mostrando al espiritu se grandeza con blandura, y amor. Lo qual puede

muy bien hazer el que con fu diestra amparò à Moylen, para que vielle su gloria. Y

assi tanta mansedumbre, y

amor

14.

16.

amor siente el alma en el, quanto poder, y feñorio, y grandeza; porque en Dios es todo vna misma cosa. Con lo qual es el deleyte fuerte, y el amparo fuerte en manfedumbre, y amor, para lufrir fuerce deleyte. De donde el alma queda poderofa, y fuerte, antes q desfallecida. Que fi la Reina Estèr se desmayo, fue, por que al principio el Rey se le mostrò no favorable, fino como alli dize, con los ojos ardientes, y encendidos, le mostrò el furor de su pecho. Pero luego que la favoreciò, y estendiò su cetro tocandola con el, y abraçandola, bolviò sobre si, aviendola dicho, que el era su hermano, que no temiesse. Y assi aviendose aqui el Rey del cielo desde luego con el alma como su Esposo, y hermano, no teme el alma. Porqueen mostrandole en manfedumbre, y no en furor, la fortaleza de su poder, y el amor de su bondad, la comunica la fortaleza, y amor de su pecho, saliendo à ella de su trono como esposo de su talamo, donde estava escondido, y inclinado à ella, tocãdola con el cetro de su Magestad, y abraçandola como hermano, y alli las vestiduras Reales, y fragrancias de ellas, que son las virtudes admira-

bles de Dios; alli el resplana dor de oro, que es la caridad, y luzir las piedras preciofas de las noticias sobrenaturales; y alli el rostro del Verbo lleno de gracias, q embisten, y visten à la Reina del alma, demanera, que transformada ella en estas vircudes del Rev del cielo, se vè hecha Reina, y que le puede con verdad dezir de ella lo que dize P/al.44 David ? Affitit Regina à dex- 10. tris tuis in vistitu de aurato circundata varietate. La Reina estuvo à tu diestra con vestiduras de oro, cercada de variedad. Y porque todo efto passa en lo profundo del alma, dize ella luego: Donde secretamente solamoras.

### VERSO III.

Donde secret amente solo moras

Ize, que en su seno mora secretamente ; por que como avemos dicho, en el fondo de la sustancia del alma, y Potencias, se haze efte dulce abraço. Es pues de laber, que Dios en todas las almas mora, fecreto, y cubierto en la sustancia de ellas; porque si esto no fuesse, no podrian ellas durar. Pero ay mucha diferécia en este morar ; porque en vnas mora agradado, y en otras mora dels

como en su casa, mandando, y rigiendolo todo; y en otras mora como estraño en casa agena, donde no le dexan mandar, ni hazer nada. Donde menos aperitos, y gustos propios moran, es donde èl mas folo, mas agradado, ymas como en caía propia mera, rigiendola, y governandola; y mora tanto mas fecreto, quanto mas solo. Y assi en efta alma, en que ya ningun apetito mora, ni ocras imagenes, ni formas de otras cofas criadas, fecretissimamente mora con tanto mas intimo interior, y estrecho abraço, quanço ella ellà mas pura, y foia de otra cofa que Dios, y assi està secreto, porque à este puesto, y abraço no puede llegar el demonio, ni entendimiento alguno, alcançar bien à saber como es. Pero à la misma alma en esta perfeccion no le està secreto, que. siempre le siente en si; sino es fegun estos Recuerdos, que quando los haze, le parece al alma que recuerda el que eltava dormido antes en su leno, que aunque le fentia, y gultava, era como el Amado dormido en el seno. O quan dichofa es esta alma, que siem pre siente estar Dios reposando, y descansando en su seno! Q quanto le conviene apar-

delagradado: en vuas mora tarfe de cofas huir de negos cios, vivir con inmenfa trans quilidad! porque vna motica no inquiete, ni remueva el seno del Amado. Alli està de ordinario como dormido en este abraco con el aima, al qual ella muy bien fiente, y de ordinario muy bien goza: porque si estuvieste en ella. como recordado, que feria comunicandole las noticias, y los amores, ya feria estar en gloria. Porafi vna vez que recuerde, tan folamente abriendo el ojo, pone tal al alma, que seria si de ordinario estuviesse en ella bien despierto? En otras almas que no han llegado à esta vnion, aunque no està desagradado, por quato aun no estan bien dispueltas para ella, mora fecreto; por que no le sienten de ordina. rio, fino es quando èl las haze algunos recuerdos fabrofos, aunque no son del genero de este, ni cienen que ver con èl. Pero al demonio, y al Entendimiento no le està tan secreto como estotro; porq todavia podria entender algo por los movimientos del fentido. por quanto hastala vnion no està bien aniquilado, que todavia tiene algunas acciones. por no ser el totalmente elpiritual. Mas en este recuerdo que aqui el Esposo haze en esta alma perfecta, todo es

rodo en el fentido dicho. Y entonces en aquel excitar, y recordar, al modo de quando vno recuerda, y respira, siente el alma la respiracion de Dios, y por esfo dize: Y en tu asptrar sabroso.

VERSO IV. V. VI.

Y en tu aspirar sabroso, De bien, y gloria lleno, Quan delicadamente me ena-

E N aquel aspirar de Dios, aun quiero, porque veo cla,

perfecto; porque el lo haze ro, que no le tengo de faber dezir, y pareceria menos fi lo dixesse. Porque es vn aspiracion que Dios haze al alma, en que en aquel Recuerdo del alto conocimiento de la Deidad la aspira el Espiritu Santo con la misma proport cion, que es la noticia que la absorve profundissimamente, enamorandola delicaditsimamente, fegun aquello que viò. Porque siendo la aspiracion llena de bien, y gloria, la llenò de bondad, y gloria el Espiritu Santo, en que la enamora de si sobre toda gloria, y fentido, y por lo dexo.



APVNTAMIENTOS. Y ADVERTENCIAS, EN TRES

discursos, para mas facil inteligencia de las Frasis misticas, y doctrina de las Obras Elpirituales de nuestro Beato Padre Fray luan de la Cruz.

POR EL PADRE FRAT DIEGO de Iesus, Carmelita Descalço, Prior del Convento de Toledo.

# INTRODVCCION.



O quiso Dios Nuestro Sedado con este

fagradoMonte Carmelo en darle el colmo, y plenitud de heroicas obras, que la significacion de su nombre, que es Ciencia de Circuncifion , quedaffe fin el lleno de la doctrina espiritual: circuncifion, y mortificacion perfecta, para que con faber, y obrar huvieste en el plenitud entera. Que San Pablo riquezas, y plenitud de Entendimiento pufo, quando dixo: In omnes divicius plenitue

dinis intellectus. Y de la voiluntad, obras, y ciencia junnor, que tan tandolo todo: Pleni estis diliberal ha an- lectione repleti omni scientia. Como participacion al fin de aquel Senor, que està lleno de gracia, y de verdad, y de cuya plenitud reciben todos Y alsi aviendo dado à este Monte fagrado con esta nueva Reformacion, tan lleno espiritu de santa Circuncision, y mortificacion perfecta, tan copiofos y colmados frutos de fantidad, y virtud; quifo por fu bondad, y misericordia, que fuelle en proporcion la doctrina, dando à los que començaron à levantar este gran

Apuntamientos, y advertencias:

edificio de piedras vivas, y à los que reengendraron en lefu Christo estos Hijos Primirivos Carmelitas pequenuelos, y varones junto, pan de vida, y entendimiento: Vt cibarent pana vita, & intelle-Etus, para fustentarlos, y criarlos, hasta ponerlos en estado de devida Perfeccion. Los dos à quien con particularidad reconoce como à Padres, y fundamentales Piedras esta nueva Reforma, son nues tra Madre Santa Terefa de Icius, Fundadora, y in Coadjutor fidelissimo nuestro Beato Padre Fr. luan de la Cruz, Primer Descalço de ella, de quien la Santa en sus Libros dà maravilloso testimonio. Solia dezir, que el Padre Fray Luan de la Cruz era vna de las Almas mas puras, y santas, que tenia Dios en su Iglesia: y que le auta infundido su Magestad muy grandes riquezas de pureza, y sabiduria del Cielo, y que no se podia hablar de Dios con el, porque luego se eleuana, y trasponta. Han dado tambien maravilloso testimonio del fus Obras, y fanta Vida, (de que ya està dicho algo, aunque en refunta, al principio de este Libro) y le van dando cada dia los milagros, y maravilas que por el haze Nuelgro Señor : y à lo que alcanso, es notabilisimo el que se

puede facar de eftos maravillosos Tratados, y Escritos fuyos, como luego ponderaremos. Estos dos Padres, pues, que se pueden llamar muy bien Hijos, y Padres del Carmelo, tuvieron la Ciencia de Circuncifion, que su nombre predica, en su punto. Bien se vè esto en la doctrina de nuestra Madre Santa (que como divina, y celestial la aprue ban codos) la qual doctrina celestial, y divina, lo es notablemente en materia de quitar demassas, cercenar afectos, y defeos, y de encaminar à las Almas à que en fuma descalcez de Alma, y cuerpo, y en perfecta pobreça de efpiritu vayan à Dios, como fe fabe, y fe ve en fus Libros, tan leidos, y tan estimados de todos, y mas de los Doctos, Espirituales, y perfectos. La doctrina de nueltro Beato Padre en esta materia de circuncidar, cercenar, mortificar, desapropiar, deshazer, aniquilar à vna Alma (y con todos estos nombres aun no lo declaramos bien ) es tan particular, tan penetradora, y (fi dezir fe puede assi) tan fin piedad en cortar, y apartar todo lo que no es purissimo Espiritu, que espanta à quien la lee; y à buelcas de la precifion, y anotomia mistica que yà haziendo en vna Alma, la

và juntamente enseñando co yn modo tan fuave, v fin arte, tan eficaz, y artificiolo, que lo mas escuro, y dificultoso parace que se allana en leven: dolo, y al punto dà gana de obrarlo. Vala enamorando. para que llegue, apetezca, y practique cola tan (uperior; y se resuelva, y determine de quitar de si todo aquello, aunque sea bueno, que no dize mayor perfeccion. Vala tambien con fanta admiracion atemorizando, para que ya no folo tema pecados graves, y leves, fino imperfecciones, y tibiezas, y qualquier cofa que no ayude, y lleve à la perfecta semejanca con Dios, de la manera que en efta vida es possible. Descubrele claro en esta doctrina celestial quan bien dixo San Pablo, que la palabra de Dios, es cuchillo de agudos y penetradores filos, pues aqui no folamete pudo dividir lo senfible, y corporeo de lo Racional, y inteligible; fino que llego à lo mas intimo, à la medula, y fustancia del Alma, y Espiritu, y alli hallo que dividir, yapartar con notable agudeza, y erudicion, particularmente de Escritura : haziendo vnos Tratidos, no ya de sustancial y espiritual doctrina, sino de quinta essencia de Espiritu, como lo verà el

que de espacio los leyere, y rumiare: mostrando bien en ellos la plenitud que tenia de aquel divino Espiricu, que en el cap. 7. de là Sabiduria se llama : Subtilis, difertus, acutus, que significa segun la Griegalicion: Acutum aliquid adinftar mucronis, & crispidis? Y juntando con el primer nombre de los de aquel verfo, que es Spiritus intelligentla, este de agudeza, y filos para cortar, y circuncidar, le echa de ver que es con particularidad Autor de esta doctrina. y Ciencia de Circuncision mistica y espiritual. Y assi que el que con figura de paloma assistio, y enseño à nuestra Madre Santa, en figura de resplandor, y luz penetras dora afilada, y alruda, tomò possession de la Voluntad, y Entendimiento de nueltro gran Padre, no Colo para enfenarle à el, fino para hazerle Doctor, y Maestro de los que en grado levantado de Oras cion, y Espiritu tratan de ser: vir à nuestro Señor.

De aqui le siguen dos coa sas dignas de advertencia, y otra advertire yo despues: La primera, que como es la doctrina ran subida, algunos para aprovecharse de ella, y acomodarla mas à su espiritu humanandola yn poquito, ò explicandola à su modo, y sea

gun lo que alcançavan alli, ya la recopilavan, y hazian como abstractos de ella; ya quitavan, è mudavan, è declaravan algunas cofas, porque como las hallavan en el Texto, no las entendian, como à mi me sucediò con vna persona bien grave. Y assi andavan los traslados diferetes, y apenas se hallava vno que concertasse con otro, v muy pocos con fu Original. Hanse mirado con atencion diferentes escritos, y papeles de estas Obras; y bulcando con cuidado los Originales , y assi sale conforme à ellos este Texto impresso, que es el verdadero, y legitimo.

La fegunda cofa que advierto es, que nuestro Beato Padre en estos Tratados no començò por la doctrina, que se deve dar à los principiantes, ni à los que todavia caminan, y deven caminar por via de meditacion, y difcurlo, y van por esto corporal y sensible rastreando lo inteligible, y espiritual en grado imperfecto, y comun: aunque para estos tambien se pueden sacar de sus Escritos admirables documentos, y pinta maravillosamente muchas de las imperfecciones que tienen. Pero de aqui no se ha de sacar, como algunos mal infieren, ò apuntan,

que esta doctrina condena, no aprueva el camino de mediracion, y discurso, y de ad. quirir la mortificacion, y Virtudes en sus principios por medios que toquen, y se aprovechen de lo sensible, y racional, y de lo que en sobrenatural orden aun puede tener nombre de adquisito, por intervenir mucho de nuestro discurso, trabajo, habilidad, y diligencia, aunque ayudada, y sobre naturalizada por Dios.

Y que esto sea assi pruebase lo primero, por que el exprelamente lo aprueba, y dize averse de ir por esse camino, hasta que aya señales de que nueftro Señor quiere paffar al Alma à sencilla y mas fobrenatural Vista, o Contema placion, de las quales fenales habla maravillosamente en el Capitulo trece, y catorce del Libro segundo de la Su. bida del MonteCarmelo.Lo segundo, por que si el estado perfecto de que el tomo por assumpto tratar, es à esso superior, y lo excluye, como lo que es mas perfecto à lo que es menos, claro està que quie de esse estado trata, no lo ha de aprobar para el:y no aprobarlo para los que están ya muy adelante, y han llegado à la Via vnitiva, ò tratan de ella, no es absolutamente no

apro-

aprobarlo. Aísi como el que dixesse que al hijo crecido le den pan con corteza, y que no mame; no por ello condena, ni quita el mamar al recien nacido. Semejança de que vsò San Pablo en el capitulo quinto à los Hebreos. Elto se verà mejor, quando en el Discurso segundo tratemos la alteza del Estado, y perfeccion à que puede llegar vna Alma en elta vida, v qual sea el que se llama de Caridad perfecta, fegun la comun division, de que hizo mencion Santo Tomás en la secunda secundæ, Questió veinte y quatro, Articulo nono, y à la que encamina este tan conforme à la divina Es-

Beato Padre.

vierto es, que algunos han tos, y muy coforme à lo que reparado, por que nuestro Beato Padre en esta su doctrina tan subida, como alega tanta Escritura, no trae tambien lugares de Santos, pareciendoles, que no deve fer esta doctrina can conforme à ellos, pues no se citan. Pero el engaño es manifiesto, como verêmos, y la razon de no traer Santos, es , porque este Beato Padre, no pretendiò alargarie, antes abreviar, y dar la fustancial leche de la doctrina, no tanto para que hiziesse ruido con auroridades, y erudicion, quanto

para que le practicalle, y supiessen las Almas por donde avian de caminar, para lo qual se aprovechò de la Escritura fagrada, donde hallò quanto quifo (al fin como en el guardajoyas, y casa de Te. foro de la Sabiduria de Dios) y con los lugares de ella diò à entender maravillosamene te lo que sencia, y bastantissima autoridad à sus escritos. para que formassen grave y sustancial cocepto de la doctrina, los que la quisiessen practicar, y en lo demàs cercenò, y abreviò por las razones dichas. Y porque affentando, que su doctrina era critura, no se podia dudar La tercera cosa que yo ad- fer muy recibida de los San-

ellos dixeron, como en los Discursos de estos Apuntamientos fe vera.



DISCURSO PRIMERO.

De como cada Arte, Facultad, ò Ciencia tiene sus Nombres, Terminos , y Frafis. Y como en la profession de Teologia Escolastica , Moral , Positiua, y mucho mas en la Mistica ay lo mismo. Y que como en la verdad se conuenga, se ba de dexar à los Professores de las Facultades libertad, para que puedan vsar de su Frasis, y serminos.

Odo lo que en este titulo se ha dicho, es ello por fi tan claro, que tenia poca, ò ninguna necessidad de pruebay confirmacion. Pues el Arte, Ciencia, ò Facultad con el mismo nombre de facultad declara la que tiene paraponer nombres, buscar modos, y frasis con que declarar, y dar à entender las werdades que profesía, tanto, que es propiedad algunas vezes v far de impropiedades, y barbarismos, y gran gala del Retorico (y mucho mas del que trata cosas de mucha importancia, y cuya inteligencia es muy neceffaria ) no reparar à vezes en la propiedad literal de los terminos, ni en la elegancia, ò falta de ella, quando fuere necessario para la fustancia de la inteli-

gencia. Como lo dixeron divinamente San Agustin, y San Gregorio el primero en el Tratado fegundo fobre S. Iuan, reparando en aquella palabra del Evangelio: Qui non ex sanguinibus, la qual en la lengua Latina no tiene mucha propiedad, dize assi: Dicamus ergo, non timeamus ferulas Grammaticorum, dum tamen ad verisatem folidam, & certiorem sensum per ueniamus. Reprehendit qui intelligit, ingratus quia Intellexit. No fe repare con demafiado cuydado en reglas de Retorica; è de elegancia: porque los nobres,y las palabras se ordenaron à declarar la verdad, y à que se diesse noticia de ella. Y alsi si con terminos, aunque parezcan impropios, y barbaros, se configue esto mejor, buenos fon : y quien entendiendo la verdad por ellos, reprehendiò al que le la diò à entender, desagradecido es. Lo mismo dixo San Gregorio in Epist. ad Leandrum. De aqui es, que lo que el Logico llama E/pecie, dize el lurisconsulto genero: y lo que aquel llama indiniduo, ela te llama Especie.

No puede ser principio mas assentado en Filosofia natural, que dezir, que el todo es mas que su parte, y con todo en materia politica de

Leyes, y de govierno, di- se ipsum, qui est bona superbia xo divinamente Platon, Dialogo 3. de Legibus, que la Republica, y potencia de los Griegos avia perdido mucho de su lustre, y quedado casi consumida : Quia illud vectisime dictum ab Hesiode: ignor arunt , dimidium non nunquamplus effe quam totum: dimidinenim moderate se habet. En materia de govierno, mas es la mitad, que el todo, porque este nombre mirad, suena moderacion, y temple: y exercitar siempre el Superior. la totalidad de su poder, no es conveniente.

El Filosofo moral en oyé. do demasia, dirà que en extremo y excesso, que sale del medio que se requiere para Virtud, y alsi reprehensible, y viciolo. Pero en frasis de Escritura à cada passo se verà el nombre de masia, aplicado a cosas perfectas, y divinas. En San Pablo à Dios: Propter nimiam charitatem, qua dilexit nos Deus. En David à los justos: Beatus vir, qui timet Bominum: in mandais eins vo let nimis.

Lo mismo digo de estas palabras, iobervia, y furor, que fuenan excesso reprehens fible, y cofa defordenada: y con todo de Dios, Dize el Profeta: Iurauit Dominus in Superbiam lacob (idest) propier Tomo 2

Iacob. Y Cayetano leyo del Hebreo: Dominas regnauit, fupervia indutus est. Y el furos muchas vezes en fus Pfalmos le aplica David à Dios: y St Dionisio à las espirituales Sustancias, diziendo: Furibudum significat coru intellectua, lem fortitudinem, cuius mouifa sima (id est perfectissima) postquam non est alia melior (dixo vn Comentador) furor eft imago. La razon de esto muy à la larga la diremos despuess

Tambien la Teologia elcolasticano admite macula; fino adonde ay culpa : y en TeologiaMistica se llama ma cula qualquier toque, ò particular representacion de objeto fensible, y qualquier cofa que impide la mayor ilustracion de Dios : y en los Angeles inferiores le pone purgacion, quando fon ilustrados, y alumbrados de los Superiores, de que mas largamente diremos despues.

La aniquilacion dirà el Filosofo, yel Teologo escolastico, que es vn total dexar de ser, de manera, que no quede del ente, ni existencia, ni forma, ni vnion, ni materia, que es el primer fujeto, que aora en las generaciones, y corrup ciones sempre dura. Pero el mistico dirà, que aniquilarse el Alma en vn fanto descui-

le passe cuydar de si, ni de criatura, para poder transformarfe totalissimamence en Dios.

S. I.

Sta licencia de Vsar de terminos particulares, y fuera de lo comun, la tienecon mas fuerçala Teologia Mistica. Porque trata de cofas altifsimas, facratifsimas, y fecretifsimas, y que tocan en experiencia, mas que en especulacion, en gusto, y en fabor divino, mas que en faber , yesto en el alto estado de Vnion sobrenatural, y amorofa con Dios. Para lo. qual fon cortos los terminos, y frasis de que vía la especulacion, que en estas materias tan sin materia queda de la experiencia extraordinariamente vencida.

Lo qual declarò divinamente San Bernado en el Sermon 85. fobre los Cantares, donde despues de aver tratado de particulares grados de perfeccion, que llevan. al Alma à la Vnion, y fruicion de Dios que puede aver en esta vida, dize assi: Pergat quis forsi en quærere à me,quid fit verbo frui ? Respondeo , quarat potius expertum, à quo id

ri daretur, patas me poffe eloqui, quod inefabile est? Audi expertum: Sine mente excedi. mus Deo, fine fobrij fumus vobis. Hoc eft: Altud mihi cum Deo folo arbitro, aliud vobifcum. Mihi illud licuit experiri, sed minime eloqui. O quisquis curiosus es scire quid sis hoc verbofrui! para illi non aurem, sed mentem, no docet boc lingua, sed docet Gratia: absconditur à Capientibus, & prudentibus, & reuelatur paruulis. Magna fratres, magna, & sublimis virtus humilitas, que promeretur, quod non docetur: digna adipifci; quod non valet addisci: digna à verbo, & de verbo concipere, quod suisipla verbis explicare non potest. Cur boc? Non quia Sit meritum, sed quia sit placitum coram, Patre Verbi Sponfi, anima lesu Christi Domini no + Stri. Las quales palabras declararemos despues.

San Buenaventura en el Itinerario mentis in Deum, cap. 7. despues de aver traido muy à la larga el lugar de San Dionifio de Mistica Teo. logia, donde dize como fe ha de dexar lo visible, y invifible, concluyendo: Etenim te ipso, & omnibus immensurabili, & absoluto pura mentis excessi ad superessentialem divinarum tenebrarum radium omnia diserens, & ab omnibus 400

absolutus ascendens, entra di- nardo, y donde como aora ziendo: Si autem queras,quomodo hac fiant ? interroga Gratiam, non doctrina, desiderium, non intellectum : gemitum orationis, non studium lectionis: Sponfum, non Mazistrum: Deu, non hominem : caliginem , con claritatem: nonlucem, fed ignem totaliter inflamantem, 6 in Deum excessiuis vnctionibus, & ardentissimis; affectionibus transfereniem. Quem ignem vere folusille percipit, qui dicit: Suspendium elegit anima mea, 6 mortem offamea. Qua mortem qui dilioit, videre potest Deum, quia induhitanter verum est: non videbit me homo, & vinet. Meriamur ergo, & ingrediamur in caliginem imponamus silentium solicitudinibus, o concupiscentijs, & phantasmalibus.

En materia pues ( como dizen estos Santos) tan alta, y tan espiritual, donde la experiencia vence à la doctrina; donde el que sabe, no lo fabe dezir, donde es maestra, no la lengua, fino la Gracia; donde la humildad alcança lo que de buelo fe va, y aprede lo que no se puede ense. nar; donde la Palabra fustancial del Padre haze tales maravillas, que con palabras no se pueden declarar, como en la primera Autoridad dixo

dixo San Buenavetura, no ay què regirse por Entendimiento, ni por reglas de Maeftros; donde el gemido de la Oracion, y el trato de Dios como Esposo, la experiencia y suavidad celestial, es la elcuela, y enfeñança; donde la claridad daña, y la escuridad alumbra, donde no ay que aguardar lo que fe ve, ni con discurso se alcança, sino la sacon, y punto que dà el fuego de Amor ; donde la muerte, y fanta defesperacion, es fanta disposicion para esta vida divina:como pondremos talla: limite, orden, y modo en los terminos con que tan superior cosa se ha de declarar, queriendo, que cosa ran sin termino, y tan enefable paffe por las reglas ordinarias; fin transcender las comunes frasis, y terminos, guardadas para escuelas, para discipulos, y Maestros, artes, y modos que se puede enseñar, y saber.

Licencia tiene el Mistico (como se sepa, que en la sustacia de lo que dize no contradice à la verdad) para alétarla, y ponderarla, dando à entender su incomprehensibilia dad, y alteza con terminos imperfectos, perfectos fobreperfectos, contrarios v no contrarios, semejantes, y demaravillosamente San Ber- semejantes: como de todos

Tomo 2.

Pa

tenemos exemplos en los Pa- da ya la imperfeccion de la dres Misticos, particularmente en San Dionisio Areopagita. El qual en el capitulo fegundo de Cœlesti Hierarchia trae vna locucion miltica, que casi abraca todo lo dicho, hablando de la exce-Iencia del gozo, y quietud de que gozan aquellas Sustancias intelectuales (que hiziera si tratara de la increada, y divina.) Para declararla, pues, faltandole terminos, ò transcendiendo de proposito los comunes, despues de aver puesto en ellas furor, irracionabilidad, y infensibilidad, entendiendolo todo à lo fobreentendido, como el habla, llegando à tratar de la quietud de que gozan, dixo que tenjan immanem quietem, quiemas dessemejante, y contrario que puede aver à quietud

de este lossiego. Porque à sunt, quod supermundialium quien oye quietud no mas,pa- excellentias oftendunt, fed ideò rece que se le ofrece vna co- etiam, quod nostrum animum la ociola, tibia, y fria, remissa, maots, quam similes siguratiode popos grados, y perfec- nes à materialibus, 6 corpocion. Pero quien à la quietud ralibus reducunt, neque in se le junta cruel, y furiosa, quica- quiescere sinunt,

la crueldad, y furia.

furia, con la quieind, diò à enrender la fuerça, perfeccion, intention, y (digamoslo alsi) la infufrible, ò incomprehenfible excelencia de esta quietud, y el excesso que tiene sobre lo imperfecto, que en nosotros pasta.

# 6. II.

Or esto le pareció à San Dionisio en este capitulo fegundo, que de estas cosas altas, y divinas mas nos declaravan los terminos del todo dessemejantes, y contrarios, que los femejantes, y que fuenan algo de proporcion; Dize, pues, alsi: Si igitur negas tiones in divinis vera, affirmationes vero in compactie: obfeutud cruel, y furiofa, siendo lo ritati arcanorum magis apra est per dissimiles formationes manifestacio. Quin verd , & quod nostrum animum reducant Hizolo empero con divi- magis dissimiles similitudines no acuerdo, pues por lo que non existimo, quemquam bene dixo de quietud, quito to im. sapientem contradicere. Donde perfecto de furia, y con dezir dixo muy bien Hugo de Sancruel y furiosa quietud, declaro to Victor: Non sofum ideo disla perfeccion, y excelencia similes figurationes probabiles Es A OHIO A.

Es dezir: Como las criaturas, por perfectas que fean, distan infinitamente de Dios, y el las excede fin proporcion : mas perfecto conocimiento de Dios es, el que negandolas, nos dize lo que Dios no es; que el que afirmandolas, nos quiere dar à entender por perfeccion tan corta lo que Dios es. Pues porque paraeste conocimien. to negativo, mas ayuda lo dessemejance, que lo semejan- seduci, auri formes quasdan te, pues la dissimilitud niega, y la semejança afirma; mas à proposito es (dize San Dionisio) para el conocimiento de Dios, que en esta vida es escuro, aprovecharnos de defsemejanças: Per dissimiles formationes manifestario.

Y en consequencia de esto. guiando como de la mano al Alma por este camino al fin, donde la encamina, por que no pare, y se detenga, añade este gran Padre de la Teologia Mistica, añade, y dize, que estos dessemejantes, y contrarios terminos, la ayudan para que no pare, y fe detenga en las cofas materiales, y sensibles: pues quanto las vè mas dessemejantes, mas desproporcionadas, y viles, tanto mejor le dan la mano para que las de de mano, y buele al conocimiento del

Tom. 2.

Esto es, à corporalibus nostrum animum reducunt, neque in fe quiescere sinunt. Aviendo algun peligro, si fueran semejantes, y parecidas, de que nos detuvieran en fi, fin dexarnos libremente paffar à lo espiritual, y inteligible, donde derechamente el conocimieto, y afecto ha de tirar.

Y assi añadiò divinamente Dionisio: Consequens est, per pretiosiores sacras formationes existimantes esfecalestes Esfenteas, or quos dam viros fulguress decora indutos vestimenta, candidum, & igneum innocue refpergenter. Si para declarar la excelencia de vn Angel, vlamos de terminos algo femejantes, como fon oro, refplandores, blancos, vestidos, fuego, hermolura, y juventud; mas facilmente nos enganaremos, pareciendonos, que esto deven de ser los Angeles.

Pues para quitar esse inconveniente, y por que no se queden tan baxos en sus cone ceptos, y aprehensiones aquellos à quien no les parece que ay cofa mejor que los bienes visibles: Quod quidem ne peteventur, qui nibil visibilibus bos nis altius intelligunt: Entro la Teologia sagrada, v muv particularmente la mistica à todo intelectual, y divino, remediar este daño, vsando

dessemejantes terminos, que picasten al Alma, para que fin detenerse en ellos, caminasse espiritual y inteligiblemente al Bien superior alli dessemeiante, y desproporcionablemente reprefentado: Sanctorum Theologorum (dize este Santo Teologo) restitutina sapientia ad indecoras similitudines mir abiliter descendit, non concedens materiale nostrum in turpibus imaginibus quiescere: purgans verd, sur-

Sumque ferent.

No parece que se pudo dezir cofa mas bien dicha, La fabiduria de los Teologos defeando deshazer agravios, y que se les restituya à las Sustancias espiricuales, y mas à Dios, lo que se les deve: porque los que estàn muy pagados de estas cosas visibles, y preciolas, no le contenten con poner en las Sustancias espirituales esso no mas; y por que entiendan, que todo lo que ay no puede convenir con verdad à lo que es invisible, y infinitamente excede à lo mas perfecto que se puede ver, y entender fuera del. Y assi, que todas estas comparaciones, ò proporciones, mas son para dezirnos lo que no es, y llevarnos en fencillo vacio de criaturas, al lleno del que sobreexcede à todo, sin

de imperfectos, impropios, y dexarnos repolar, ni hazer pie en esse material: mejor firven, y mas aprovechan para esto vnas deslemejantes semejancas, como de Aguila, Buey, à Leon, que estas de puro materiales, y baxas, nos llevaran à percibir ligereza, paciencia, fortaleza, y dignidad Real, no material, como la de estos animales, que esto va se vè quan lexos està de Dios, y de lus Angeles, fino espiritual, y divina, à que noforros no podiamos llegar. Sirven tambien para que viédo tanta dessemejança en lo mismo que traemos para semejança, y comparacion, fubamos arriba, y enfeñandonos à despreciar esto material, y fenfible, hagamos prefa en lo excediente, espiritual, y inteligible.

Por esto declaran mucho mas los terminos imperfectos, y (digamoslo assi) viciofos por excesso, como dezir furor, y sobervia. Porque bien se ve, que la corteza, y lo malo que ay se representa, quando à nosotros se aplican, està muy lexos de Dios: y assi, que tomar essos terminos, que dizen excesso, y cosa fuera de todo orden, concierto, y razon, es confessar, que el bien à que los aplicamos, es de puro bien, y de puro fobreperfecto, tal, que excede rode

todo orden, todo remedio, y concierto natural, y quanto con nuestra razon alcançamos: y que todo lo que en las criaturas fignifica perfeccion, y excelencia, es muy corto. Y assi que de ellas, ya que hemos de tomar alguna frasis, ò nombre, es bien sea de aquello en que ellas tienen demafia, y excesso, fin mirar orden, ni modo. Lo qual aplicado al fumo Bien, perdiò lo que quedole con lo que de excelfo, y grandeza fignificava.

Segun esto en los Misticos que tratan de declarar mas grandeza de su Amor , y las quiera à lo sobrenatural, sino à lo sobrenaturalissimo; y no con qualesquiera Almas, fino con las que en esta vida son muy perfectas, y llegan al mas alto estado de vnion, que assi en comun ella es possirezcan contrarios, y dessemejantes, no se han de censurar, ni reprehender, antes alabar, si consta de la verdad, que en ellos, y por ellos fe significa.

6. III. O que hemos dicho de terminos imperfectos, contrarios, y dessemejantes, Tom.2.

dezimos tambien de terminos sobreperfectos. Porque como esto de que se trata es inefable, víar de todos terminos, y acudir à todas frasis. declara divinamente, que no ay ninguna que llene, y manifielte, como fe deve, la inea fable infinidad, y nuestra in-

capacidad.

Por effo San Geronimo tratando sobre el capitulo 40. de Isaias, de la diferencia de podia fignificar de mal, y articulos, y generos con que al Espiritu Santo Ilaman las tres principales Lenguas del mundo, Latina, Griega, y Hea brea, dize, que esta le llama altamente quien es Dios, la congenero femenino: Hebrai -appellari genere fæmenino affefinezas divinas que en favor runt, (nec de bac re apud illos de las Almas haze, no como villa dubitatio est) Spiritum Sanctum lingua fua; y trae las palabras del Píalmo 102. Sicut oculi ancilla in manibus Dominica (wa. In quo loco antmam interpretantur ancillam, & Dominam Spiritu Sanctum. El Griego vía del genero ble; sus terminos, aunque pa- neutro, y el Latino del masculino. Pero no se maraville nadie (dize el Santo) de esta grande diferencia. Deus enim in tribus principalibus linguis, quibus titulus Dominica Crucis scriptus est, passim tribus generibus appellatur: vt sciamus nullius effe generis.

Y San Gregorio dixo divinamente en el libro 23. de

los Morales, cap. 11. declarando aquellas palabras: Semel loquitur Deus. Liquet omnibus, quia Deo, nec prateritum tempus congruit, nec futurum. Tanto ergo in eo quodlibet tempus ponitur libere, quanto nullum vere. Esta misma variacion, y el víar ya de este genero, ya del otro, enfeña que es Dios superior à todo genero, y que por tener lo perfecto de fuerça, y valor, le llama el Latino Spiritus, en masculino: y por tener lo perfecto de piedad de mansedumbre, y para ampararnos, y regalar. nos de maternidad, le llama con nombre femenino el Hebreo:y por fer no como quiera el perfecto, fino lo perfecto milmo, ò la milma perfec. cion, le llamò el Griego con genero neutro. Assi tambien vt explicent rem altiorem, qua declara maravillosamente la divina perfeccion, y iu inefabilidad etta variacion, de que la Mistica Teologia vía, hablando vnas vezes (digamoflo assi) concertadamente, esso es, con los terminos que ella alcança ordenados, y perfectos: y otras no contenta con esfos, arrojadose en vn fanto excesso, y como desconcierto, y locura, que es el Excedimus de San Pablo, ô insaniuimus, que dixo la Siriaca, víando de terminos ya imperfectissimos, como de

sobervia, embriaguez, y fua ror: ya sobreperfectos, como. lo hizo San Dionisio de Mistica Teologia, luego en las primeras palabras, diziendo: Trinicas super substantialis, & superdea, & Superbona, que cierto no parece que pudo aver mavor encarecimiento, ni reconocimiento mayor, de que no alcançan nuestros terminos, por mas Teologos que fean, à hablar de Dios, y tratar con èl, que dezir hablando con la Santissima Trinidad, Trinidad sobrediosa.

Por esta inefabilidad, pues, vían los Teologos Misticos de los terminos dichos, y traen locuciones, y nombres en lus escritos, non proprie, sed transumptiue, como dixeron algunos; id eft, eos fic (umendo, verbis exprimi queat.

Segun esto, pues, se ha de hazer juizio de las frasis, y terminos de que vían los Varones misticos, y si se hallare en ellos tambien algun tetmino, que parece que declara mas de lo que ellos pretenden, hase de tomar con el temple, de que la materia es capaz. Advirtiendo, que se vsò de esse modo de hablar, por que qualquier orro inferior quedava cortifsimo, y para dar à entender la excelencia, y grandeza de aquello

milmo que se declara. La qual fufre algun encarecimiento, v desvsado termino, qual la frasis de San Bernardo, ad Frarres de Vita Solitaria, que la semejança con Dios à que llega el Alma en la perfecta vnion, la llama: In santum proprie propria, vt non iam similitudo, sed unitas spiritus nominetur. Siendo verdad, que como entre las Divinas Personas no puede aver vnion, fino vnidad entre ellas, y en el Alma no puede aver vnidad, fino vnion; pero tal, que pudo dezir Christo nuestro Señor: Oro Pater, vi fint vnum, ficut ego, & tu vnum sumus.

Y porque darà mucha luz, assi al argumento de este discurlo, como à toda la materia mistica, y en particular à la fubida doctrina de estos milteriotos tratados, expressar algunas locuciones, ò frasis, que falen del comun, lo haremos aqui todo con lugares de Santos, y con la mayor brevedad que sea possible.

#### FRASIS

CEa la primera, llamarfe en Frasis mistica, Macula, que tiene necessidad de purgacion qualquier cofa imperfecta, y lensible, que aparte à la voluntad del trato espiritual, y inteligible con Dios,

aunque esto sea en primer movimiento, y sin libertad.

Hablò de esto maravillosamére Gilberto Abad Serm. 1. in Cant. ponderando quan buena Noche era esta de la Contemplacion, y quan malo el dia, que llamava la Escritura del hombre. Heu me (die ze) quomodo me circunfulvet, dies ifta ? Quomodo affectum meum arripuit ad fe ? Vbique erumpunt, & emergunt incogitalum cuncta, que fotrilum, vet turbent, vel deturpent. Liret enim animus castigatiore repellat illa proposito : solo tamen irruentium cogitationum fordidatur attactu. Non important, cum violenter importantur, culpam aliquam: tamen iniunctum irrogant affectatæ munditiæ.

Ay de mi! què dia este can claro, y can malo! Descubreme esto sensible, y con esso me arrebata el afecto. De don le quiera, sin querer, faltan colas, y fe ofrecen imagi. nes, que al penfamiento, y al espirito le turban, y manchan. Porque aunque èl con fanto y firme proposito las defeche, folo el toque, y fola fu representacion ofendiò à la pureza, y por al enfució, y manchò Y aunque es verdad, que quan lo estas cosas fensibles, y baxas son traidas con violencia, y no admitidas con gusto, no traen culpa, en

662

verdad que injurian, y agravian à la pureza, y fantidad que en este trato con Dios el alma procura, y desea.

Mas encarecido lo dixo San Buenaventura Opusc.r. de septem itineribus æternitatis, donde tocando el lugar de los Cantares: Laui pedes meos, quomodo inquinabo eos? trae vna exposicion del Bercelense, que dize: Quomodo inquinabo eos iterum ombri, & imaginibus temporalium? cum etiam intellectuales operationes, & forme in superintelle-Etuali exercitio reputentur macules offendicula. No bolvere (dize la Esposa, segun esta expolicion) à enfuciar mis pies, efto es, à tratar, ò caminar por via de imagenes, ò femejanças fensibles, y de cosas temporales: pues en este fobreintelectual exercicio aun el obrar intelectual (ello es, con discurso, rigiendose por del. razon no mas, y por humana habilidad) y tambien las formas, ò especies que les responden, se tengan por manchas, y efforvos en can excelente y levantado camino. Y elto no por que fea culpa, fino porque para lo sobreintelectual, y apurado de Fè, es muy imperfecto, y à vezes estorva el intelectual, y ordinario difcurio.

Sauro Tomàs dixo lo mif-

mo, de veritate, quælt. 13. art. 4 por estas palabras : Per fe impediunt le invicem intellectiue, & sensitiue operationes: tum per hoc, quod in virinfque operationibus oportet intentionem effe: tum etiam, quia intellectus quodammodo fensibilibus operationibus admifcetur, cum à phantasmatibus accipiat: 6 ita ex sensibilibus operacionibus quodammodo intellectus puritas inquinatur. Estorvanse (dize el Santo) las operaciones intelectivas, y sensitivas: lo vno,porque para qualquie. ra de ellas se requiere incencion, v atencion, que repartida por muchos se disminuye. Lo orro, porque en las operaciones fenfitivas lo intelectivo se mezcla con lo sensible, recibiendo algo de las fantas. mas el Entendimiento, y alsi en cierca manera fe enfucia, y mancha con esfo la pureza

De aqui se entenderà bien la doctrina de nuestro Beato Padre, en el lib.1: de la Subida del Monte Carmelo, cap 9. cuyo titulo es, de como los apetitos ensucian al alma: y lo que alli dize, que son inmundos los pensamientos, y concepciones que el Entendimiento haze de las cosas baxas de la tierra, y de todas las criaturas, las quales como son tan contrarias à las cosas

iem-

fempiternas, enfucian el templo del alma; y remata el capitulo, diziendo: Lo que digo, y haze al caso para mi proposito, es, que qualquiera apetito, aunque sea de la mas minima imperfeccion, mancha, escurece, y impide la vnion det alma con Dios.

#### FRASIS II.

es bien expressar aqui, es la que vsan muy comunmente los Misticos, de que en lo subido de la Contemplación, y en la comunicación, y vnion muy infusa, y sobrenatural están como admiradas en suspension, y sin obrar las Potencias: de la qual locución vsan, no solo los Misticos, sino los Escolasticos, y aun los Filosofos, como dire, mos en la Frasis quarta.

En esta solo se quiere dezir, que no obran las Potencias como de suyo, pues es totalmente infuso lo que reciben, y lo que entonces ay de parte del Entendimiento, es vna simple, detenida, y suspensa admiración, y vn dexarse ilustrar, penetrar, y consumar de la divina luz: y de parte de la voluntad santamente consumir, y aniquilar, para que ni sienta, ni ame, ni dese, ni se goze en otra cosa,

que en Dios folo: y effo con tan gran serenidad, y gusto, que no parece que obra, por eftar aquel afecto amorofo, v fencillo tan entrañado, y como sustanciado en el Almaque parece que toca en la Essencia, y no en las Potena. cias. Parte por la grandeza, y radicacion intima, y profunda del afecto: parte por la fencillez, y suavidad del que por su perfeccion magis assia milatus quieti, quam motut como dixeron Aristoteles, v Santo Tomàs) no es tanto à modo de movimiento, y accion; como à modo de quietud, y hispension, y que parece que toca mas en habito, que en acto, por estar el Alma en vna habitual disposicion de amorofa inclinacion à Dios; que junto todo inclinacion habitual, intenfa, fen. cilla, y suave à Dios, hizo que no pareciesse accion la que lo es, fino cofa como fuftancial, y transformacion de Ser.

La razon de esto es lo priamero, porque como la acacion es movimiento, y estas acciones espirituales son instantaneas: como el Alma aqui no siente moverse, antes siente en aquel afecto divino no se que manera de inmutabilidad, y consistencia que dura, no le parece aquello

accion.

Lo segundo es, porque lo comun, y ordinario de sus acciones es discurrir, y sacar vna verdad de otra, o ahondar en ella con trabajo, y dificultad, ò caminar por ellas acciones, y con ellas à la consecucion de otra cosa, à que la intencion, necessidad, ò deseo la ordena, sintiendo el Alma como moverse, y caminar al bien, ò fin que lleva previsto, y premeditado.

Todo lo qual falca aqui, porque ni ay difcurlo, ni lo que haze el Alma, ò vè, y alcança, es por su trabajo, traça, ò disposicion, sino todo infulo, y suavemente comunicado, dando Dios en aquello quietud, fossiego, y paz, y teniendo en esso lo que parece que puede el Alma desear para que le detenga, y pare : y ello con gran penetracion, intension, y profundidad, sin darle lugar à reflexion, por estar toda el Alma bien ocupada en el acto principal, y directo.

Todo aquello la haze enzender que no obra, ò pareserla que no haze nada, fino que recibe: fiendo verdad que recibe el hazer, pues no puede entender el Entendimiento, ni amar la voluntad, fino es con algun acto vital, que efectivamente mane de estas Potencias; aunque como es

infuso, y sobrenatural, es con gran particularidad todo de Dios, y viene con las propies dades dichas, que salen de las leyes ordinarias de su obrar.

Por esso para declarar esta diferencia de este obrar à lo extraordinario, y infulo, refpecto del ordinario, y comun, bien se dize, que no obran las Potencias, y viene bien, que lo que à lo animaftico, y escolastico se dize obrar, se diga à lo Mistico no obrar, sino recibir en el sentido de San Pablo: Qui Spiritu Bei aguntur, como cambien los actos que tocan à la Gracia excitante, aunque en rigor Filosofico los obra el Alma, concurriendo efect.vamente las Potencias: en Frafis Teologa de la Materia de Gracia, se dize obrarle en noforros fin nosotros: Quam Deus in nobis, fine nobis operatur.

Y como aqui se declara, fine nobis libere operanti us, digase en lo Mistico: Sin noforros; que en elta tan fobrenatural, y infula comunicacion fomos tan llevados de Dios, que las Potencias nada obran de iuyo, m trabajan, ni discurren, ni exercitan, como en otras sobrenaturales operaciones, su habilidad. Sin no. fotros, que no obramos, per modum motus, sed per modum quie-

quietis, & quasi non operationis, vacationis, & filetij. Obramos, pero à modo de quietud, y como de quien està parado, y no se mueve. Hablas mos, pero à modo de filencio, Miramos, no como quié mira, fino como quien fe admira, y conocemos mas por reconocimiento, que

por conocimiento.

Todo esto, aunque es comun entre Misticos, lo dixo altissimamente nuestra santa Madre Teresa de lesus en el Capitulo 18, de su Vida, donde hablando de estaOracion, y suspension de Potencias, que afsi la llama alli, dize: Estana yo pensando quando quise escriuir esto, que bazia el Alma en aquelviempo. Dixome el Señor estas palabras. Defhazesetoda, Hija, para ponerse mas en mi. Ya no es ella la que prehender lo que entiende, es no entender encendiendo. Y la San- mucho que entiende. taanade: Aqui faltan todas las Potencias, y se suspenden de manera, que en ninguna manera (como he dicho) se entiende que obran. Y con aver dicho esto, dize luego : La volunt ad deue estar bien ocupada en amar mas no entiende como ama El Entedimiento si entiende, no se entiede como entiende, à lo menos no puede comprehender nada de lo que entiende. Ami no me parece

que entiende , porque como digo: no se entiende. Y en el Capitus lo doze dize assi: En la Mistica Teologia, que comence à dezir, pierde de obrar el Entendimiento, porquela suspende Dios; y luego añade, quando el Senor le suspende, y haze parar, dale de que se espante, y en que se ocupe, y que sin dis currir entienda mas en vn credo, que no otros podemos entender con nuestras diligencias en muchos años.

De manera, que à este obrar fin nuestras diligécias, à este estar el entendimiento parado, espantado, y en admiració, llamò la Sata, no obrar, y estar suspenso, y Dios le dixo, que era no entender. aunque entendiendo : mas claro lo dixo en el Capitulo 10.por estas palabras: El entedimiento no discurre, mas no se vine. sino yo, como no puede como pierde, pero (como digo) no obra, sino està como espantado de lo

Es pues Frasis mistica dezir, que no obran las Potena cias, quando están en esta fearena callada, y simple quietud de infusa Contemplació? Nuestro Beato Padre dize que es, no como quen trabaja, v buíca, fino como quien le sustenta de lo hallado.

Bien viene aqui el ticulo del Píalmo 55. que dize : Victori pro columba muta, segun

el Hebreo. Al vencedor en favor de la muda paloma. Porque nunca Dios es mas vencedor, ni mas favorable, cilla se dà por vencida , y enmudece, dexando que hable

666

Dios en ella. Tocole ello tambien en el Pfalmo 36. en aquellas palabras : Subaitus elto Domino, & ora eum, donde dixo el Hebreo: Tace Domino, calla, y ruega. No parece esto posfible, pues el rogar es hablar. Es la Frasis que dezimos, que aunque el callar fuena no hazer,y aguardar à recibir ( que por esso anadiò el Hebreo: Et specta eum ) y à que obre Dios en el alma: pero como aquel callar ha de fer de perfona advertida, y que aguarda, no es ocio, sino operació: y no es inadvertencia, o no advertencia; sino advertencia à callar, y à no impedir la obra que Dios quiere hazer alli, la qual pide, que no mezcle el Alma nada de suyo, que lo divertirà, y perderà todo: fino que se quede en santo ocio para hazer su negocio.

Sapientiam scribe in otio, dixo el Espiritu Santo. Y sacò por consequencia San Bernardo : Ergo sapientia otia negotia sunt. Y aquel gran Difcipulo suyo Gilberto Abad, Sermone 1. in Cant. In otio,

Gexpeditir affectus, o non pas rum impeditur illi. V/u venit, vi cum fuerimus otio redditi, tunc fentiamus acriorem morque quando la paloma sen- sum Amoris diuini, Animum

cura implicat, qui es explicat: Esto es lo mas levantado, y dificultofo de la doctrina de nuestro Beato Padre: perovease quan fundado, y facil. Esto es lo que muchas vezes fabia, y fabrolamente repite, que dexemos al Almalibre,y fin cuydado: añadiendo, que como esta operacion, y merced que recibe el Alma, es tan de Dios, daña el cuydado, y pretension por entonces, aun en esto milmo espiritual. Pues quien dixo pretension, dixo afecto con efecto de tener al Almaen lo auc pretendiò, teniendo en effo algo de propiedad, y mirando ella obra como hija de fus diligencias, y en que el tiene mucha parte.

Lo qual todo es contra lo que aqui paffa , y le deve hazer: pues el perfecto vacio, y la total abstraccion de si , y de su obrar, es la perfecta refignacion, y reconocimiento de que Dios es el que obra alli muy à los fueros de divinidad, y muy fobre los terminos de nuestra possibilidad como dixeron Ricardo de Santo Victor, y San Buenawentura: Dum in calestibus

tota suspenditur, natiue possibilitatis terminos supergreditur, y el no pretender nada activamente, donde con fu habilidad, vactividad, ancespuede eftorvar, que ayudar; esta sea la mas perfecta dispoficion que aqui puede, y deve aver: y quanto mas quitaremos de pretension, y cuydado, tanto dexarêmos mas defencilla, amorofa, v obediencial totalidad para recibir de-Dios, y no estorvarle su obra.

De manera, que no quitamos aqui el cuydado, ò pretension, en quanto dize esicacia, y atencion, fino en quanto dize propiedad, y aferramiento, detencion, y aplicacion, mas à hazer, que à recibir, pretendiendo en esta no y llevar de Dios. pretention dexar al Alma fanta y divinamente despierta, para vn recibir amorolo, agra decido, y obediente, desembaraçandose, y haziendo con venida entonceses avenida, quando el divino Elifeo no cessara de infundir el olco de la divina Vicion, fino faltare. vacio: y para que este sea mayor, se pretende esta no pretension, este santo ocio, y este maravillofo obrar, no obrando.

Frasis mistica, y en estos elcritos muy repetida, que el Alma en este levantado estado de Contemplacion, no ha de obrar, ò concurrir activa. mente, fino passivamente: v la distincion de Noche eleura activa, v Noche escura passiva. Porque en estas locuciones que fuenan passion. y no obrar, no se quiere dezir que obsolutamente no obre. ni libremente no confienenta, sino que està entonces el Alma en este levantado estas do de Vnion, y Contemplacion infula, que toca en filencio, vacacion, y quierud, y cuya perfeccion consiste en que sin pretension ni cuydado, sin mezcla de su habilidad, discurso, ni trabajo, en fanto ocio se dexe governar,

### FRASIS III

TraFrasis que dize mu-Deho con esta, es tambié esto mas lugar à Dios, cuya muy recibida de los Missicos, que dize ser tan intima, y estrecha la Vnion del Alma con Dios, que ya el Espiritu humano se aniquila, y dexa de fer, y se passa en el Divino, transformadose totalmete en èl, por lo qual ya las operaciones del Alma son Divinas.

Esta locucion bien se vè. De aqui se entenderà otra que es à lo sobreperfecto, y por hiperboles, pareciendo que es poco todo lo que se

Discurso Primero.

669

puede dezir de estorras acci- nardo dize divinamente le dentales vniones. Pero bien fe entiende que no quieren dezir estos Autores, que falte el fer criado, y fustancial del Alma, ni que entitativamente se transforme, ò transustancie en el Divino, que esto no puede caber, no digo yo en Entendimientos can ilustrados, pero ni aun en los muy

bocales, y rudos.

Y que esta sea Frasis de Doctores Misticos, vese lo primero en San Bernardo tract.de diligendo Deo, donde hablando de esta perfecta Vnion, dize: Eo certe defecatior, & purior, quo in ea de proprio nihil iam admixtum relinquitur. Eo suanior, & dulctor, quo totum Dininum est, quod Tentitur Sie affici, Deificari eft. Y despues de aver puesto notables comparaciones, anade: Sic omnem in Sanctis humanam affectionem quodam inefabili modo necesse erit à semetipsa liquescere, atque in Dei penitus transfundi voluntatem. Alioquin quomodo omnia in omnibus erit Deus, si in homine de homine aliquid supererit?

Haze tambien à este propolito lo que arriba diximos de elte mismo Santo, que entre el Alma, y Dios avia vnidad de Espiritu, pareciendole poco dezir Vnion.

Con esta Frasis de San Ber-

que nueftra Santa Madre Teresa de Iesus dixo del Matrimonio espiritual, Morada feptima, capitulo fegundo: Es la Vnion (dize la Santa) de eftos dos Espiritus criado, y increado de manera, que ya parece el alma Dios. Es como se cavesse agua del Cielo en on rio, ò fuente, donde quedò todo becho aqua, que no pouran dividir, qual es el agua del rios ò la que cavò del Cielo. O si un arroyo pequeño entra en la mar, no avrà vemedio de apartarse. O como si en vna pieça estuviessen dos ventanas por donde entrasse gran luz, annque entre dividida, se baze ona. De que direntos mucho en el Discurso segun-

Aquel gran Gilberto tambien Serm. 2. Juper Cant. der clarando aquellas palabras: In lectulo meo per noctes questut quem diligit anima mea, distingue tres lechos, ò camas donde espiritualmente descanfa el Alma: Primus est proprius Sponsæ, el primero es propio de la Esposa. El segundo de Dios, y de ella. El tercero propio, y tolo del Elpoto: y con todo en elle tambien descansa el Alma. Porque in hoctertio assumitur, & absorverur in quadam Gratia vnitatem. Es de notar el vnitetem, y tambien el dezir, que va el tercer lecho no es de Vnion, à comunicacion de propiedades del Alma, y Dios como el fegundo; fino que totalmente es lecho del Efpolo, donde el Alma ya no es ella, fino el. Lo qual bien fe ve que es encarecimiento, v Frasis, que la Teologia mistica, por ser tan levantada la materia, la sufrio De esto le dirà mucho en el Discurso na guiente.

### FRASIS IV.

Vien huviere leido las locuciones, y Frasis misticas passadas, no se espantarà de la que aora diremos de que vía muchas vezes nuestro Beato Padre, el qual en el Tratado de la NocheEfcura, y en otras muchas partes dize, que ay entre Dios, y el Alma vnas Divinas comunicaciones, intimas, y fecretas, las quales pallan en la fustancia del Alma, y fon como fuftanciales Toques de divina Vnion.

Y dexado lo que diximos en la Frasis passada, cuya docpuedele verificar esta Frasis mistica. Lo primero, porque en la mission invisible ( que llaman los Teologos) quando Dios lantifica al Alma, Tom,2

fuera de las Virtudes, y Dones criados que pone en las Potencias; y fuera de la Gracia habitual, que en la essencia del Alma se sujeta; tama bien se comunica la misma Persona del Espiritu Santo, conforme à la comun doctrina de los Teologos, que es de Santo Tomas en la Primera parte, en la Question quarenca y tres, particularmente en el Articulo tercero, cuyo cuerpo remara diziendo assi: Sed tamen in ipfo dono Gratie gratum facientis Spiritus San-Etus habetur, & in habitat ho. minem. Vnde ip semet Spiritus Sanctus datur, 6 mittitur.

Donde es de ponderar la fuerça con que lo dize, no contentandose con dezir, Spic piritus Sanctus mittitur, fino ipsemet. Porque la verdadera amistad no solo pide Vnion por afecto, fino por intima y real prefencia, lo mas que lea possible. Y assi dixo el mismo Santo Doctor en el tercero de las Sentencias en la Distincion 27. Question 1: Art. I, ad 4. in amore est unio amantis ad amatum. Ex hoc enim, quod amor transformat, trina se puede aplicar aqui, facit amantem intrare in interiora amati, & econtra, vt nibil amati amanti remaneat non vnitum; y en la 1.2. quæft. 28. Duplex (dize) est vnie amantis ad amatum: una qui-

dem secundum rem: puta, cum amatum essentialiter ad est amanti: alia verò secundum affectum. Lo qual todo quiere dezir, que la perfecta amistad de si pide intima, real, y prefencial vnion de los amigos en el fer, y en la sustancia, si

es possible.

La Caridad pues (que es perfecta amistad, grandemente espiritual, y divina) no fe contenta folo con vnion de afectos; fino pide, y trae intima y real presencia del amigo en el Alma, Que si en alguna amistad se han de verificar las buenas propiedades de ella, en esta es, siendo possible entre Dios, que es purissimo Espiritu, y el Alma amiga, esta intima, penetradora, y real presencia. Por razon de la qual se puede dezir, que ay sustanciales contactos, y Toque en las estencias, pues esta intima vnion fe entiende entre ellas. Particularmente que la Gracia habitual inmediatamente fe sujeta en la essencia del Alma, y Dios: Tangit Animam gratiam in ea caufando, dixo Santo Tomàs de Verit, question veinte y ocho, Articulo tercero; y trae el lugar del Pfalmo Tange montes, con la exposicion de la Glossa, que declara Gratia tua.

declaracion con lo que añade el Doctor Angelico en el lugar citado de la Primera parte, Art. 6. y es, que esta invisible Mission cambien se halla quando la Gracia se anmenta, particularmente quando pone Dios al Alma en algun nuevo y mas levantado estado de Gracia: Etiam secundum profectum Virtutis, aut augmentum Gratia fit Missio invisibilis: pracipue autem attenditur, quando aliquis proficit in aliquem novum actum, vel novum statum Gratia, creciendo por esta manera amigable este Toque, Vnion, y assistencia intima al passo que erece la Gracia. Y como en este estado de perfecta y alta Contemplacion de Vnion, y semejança particularissima, el Alma proficit in novum actum, & in novum Catum Gratia, porque es levantadifsimo aqui el estado que ella tiene; crece en el sentido dicho esta Vnion de amorosa assistencia, y tocanse inmediatissimamente las dos Es. sencias humana, y Divina, recibiendo el Alma, y caulando Gracia Dios.

6. II.

T 7 Si dixere alguno, que eftos contactos fustancia. Crece la verdad de esta les mas parece que socan en Gran

Gracia actual, en particular ilustracion del Entendimiento, ò inflamacion de la Voluntad, lo qual no passa en la Essencia del Alma, fino en las Potencias: responderemos facilmente, que ay esfo, y esfoa tro; y que los Toques sustanciales no excluyen los actos de las Potencias, aunque son futilissimos, suavissimos, sencillissimos, tan serena y lecretamente infundidos, que (como diximos en la Frasis tercera) parece que obran las Potencias, y aun en Frasis mistica se dizen no obrar como alli se dixo. Y como este fanto ocio, y este obrar tan infuso nace de la amistad que el amigo, que està vnido en la essencia del Alma tiene, y por entonces aunque se obra, no es (como dixo Santo Tomas) per modum motus, fed per modum quietis; parece que todo aquello sobrenatural, y infuso que alli se recibe, toca mas en el ser, que en el obrar, aunque verdaderamente fe obre.

Añado lo que maravillofamente dixo Santo Tomàs in Tertium Sententiarum, Diftincion trece, Question 1. Articulo 1. que Grasia principaliter duo facit in Anima. Pris natum. mò enim perficit ipsam formaliter in effe (pirituali secundum quod Deo afsimilatur: vnde, 6. Tom.2,

vita Anima dicitar. Secundo perficit eam ad opus : quia non potest effe operatto perfecta, nife progrediatur à potentia perfeeta per habitum. Bien pues se puede, y deve entender, que en estos sustanciales contactos no se excluye operacion, antes le perficiona todo, Esfencia, y Potencias, como queda dicho, y declaramos aun mas.

Y confirmale esto con que los terminos que derechamente tocan en fustancia, y fer, se suelen aplicar al obrar quando la operacion es muy intenfa, y es la principal ocu-

pacion del estado.

Notòlo esto Santo Tomás maravillosamente en el quarto de las Sentencias, Distincion quarenta y nueve, Quels tion primera, Articulo fegun; do, Questiuncula tercera. Donde dize, que aunque el nombre de vida es derechamente del ser (segun aquello. de Aristoteles : Viuere viuena tibus est este): trænslatum autem est nomen vita ad signandum operationem, & secundum hunc modum, vnufquifque illam operationem suam, vitam reputat, cui maxime intendit, quase ad boc fit totum effe fuum ordi-

Ouè mucho, pues, que fiendo esta Contemplacion amorofa, fencilla, y transfor-

madora can principal operacion de estas Almas, en cuyo exercicio se emplean, y al qual ordenan fu fer, Potencias, y vida, juntandose con esso aver en la essencia del alma aquella intima, y prefencial assistencia del Divino Ser, que comunica Gracia, y influve en las Potencias; se diga que ay sustanciales toques, y contactos de la divina vnion entre las dos Estencias, humana, y Divina?

672

# S. III.

DEclarase esta mismaFra-sis lo segundo, con que entendemos, y concebimos al Alma, quando obra por los fentidos exteriores, como que està muy à fuera. Tanto, que dixo San Bafilio: Extrina fecus dissipata, & exterius persensoria diffusa , y quando por los fentidos interiores mas adentro : y quando por las Potencias intelectuales à lo natural, vn poco mas adentro : y quando à lo obediencial, algo mas: y si esto obediencial es muy à lo fobrenatural, y infuso, sin dependencia despertadora desentidos, que piquen, y que comiencen (y aun segun muy probable opinion, fin que acompañe) fin discursos, ni actividad de la habilidad humana; esto ya

parece paffar muy adentro, y muy en lo hondo y fecreto del Alma. Donde parece, que como lo que alli passa no es segun el orden natural de las Potencias, ni aun segun el ordinario sobrenatural, y esto en gran filencio, quietud, y serenidad, mas por modo de vacacion, que de movimiento, y accion (que aun Ariftoteles à la Contemplacion llamò ipsam vacationem) no es mucho esto se diga Toque en lo mas intimo y secreto del hombre, y en este lentido, en la sustancia, y essencia del Alma: particularmente assistiendo verdadera y realmente en ella Dios como amigo, que causa en las Potencias estas llamas, y ilustraciones; y creciendo con ellas la milma assistencia amorosa, y invisible Mission. Porque aunque siempre està alli Dios; es mas amorofa su assistencia, quanto crece mas la Gracia, y mas en grado tan superior, y en las Almas tan espirituales, y perfectas.

Declarafe aun mas con que el Alma reconociendo quan infinito, y fobreexcedente objeto es Dios, y que dista infinitamente de todo lo que ella con su operacion, por mas sobrenatural que sea, puede alcançar; de puro conocimiento, y estima de esta se acoge al reconocimiento, y à vna como suspension de Potencias, y de actos aun espirituales, dexando atras todo conocimiento, y el propio tambien, en quanto reconoce à Dios superior à todo; de manera, que aun à pensar no se arreve de puro concebir

altamente de Dios.

Que es io que San Estevan dixo en los Actos de los Apoftoles refiriendo aquella vision que tuvo Moysen de Dios en la zarça: Tremefactus Moyfes non audebat confiderare; y lo que dixo San Dioniho en su Mistica Teologia, cap.1, llamando à esta Conremplació: Superlucidam oculte docentis filentij caliginem, super implentem inoculatos intellectus. Donde assi la pala- ociosidad. bra Caligo, como la palabra Silentium, y el Inoculatos intellectus, todo luena noche, y tinieblas, no ver, no obrar, delamparo de Potencias, y aun como reducirse el Alma à su essencia, para darse por vencida, y assi recogida, y como esfencializada misticamente en fi, entregarle toda

divina grandeza, y infinidad, inmenfidad, fino por titulo de amistad. Y estos son los Toques sustanciales que poi ne nuestro gran Padre.

# 6. IV:

T Por que fo vea quan conforme es esta doce trina, y explicacion con el texto, y sentimiento del Autor, oygamosle en el cap.13; de la Subida del Monte, lib. 2. donde dize lo primero, que no se le ha de negar al Alma en ningun estado alguna operación, y que ha de tener siempre por lo menos vna advertencia, ò noticia amorosa en general de Dios. Porque sin ella le faltaria al Alma todo exercicio, y esto no seria Contemplacion, sino

Y en el Tratado, que intitulò Llama de Amor viva, dize hablando del mas also estado de Vnion à que assi en comun puede llegar vn Alma: Su negocio es ya (olo recibir de Dios, el qual soio puede en el fondo del Alma, sin ayuda de los sentidos, hazer, y mouer al Alma, y obrar en ella. Tasi en Vnion amorola, y afectiva (añade) les monimientes de la en Dios, que intima, real, y tal Alma son Divinos, y aunque presencialmente assiste legun son de Dios, de ella son tambien, fu divina Estencia en la esten- porque los haze Dios en ella con cia, y fustancia de esta Alma ella, que da su voluntad, y conamiga, no solo por titulo de Sentimiento. No parece que lo

pudo

pudo dezir, ni mas claro, ni 6 non per figuras Dominum co, ni mas missico, ni mas alto, acudiendo juntamente à la libertad, y juntamente à la alteza de la infusion, y al levantado modo de ser el Alma movida, y llevada de

Dios.

Esto supuesto, declara en el Cap.14. muy conforme à lo que hemos dicho, este Toque sustancial de la essencia de Dios en el Alma, diziendo assi: Como la Sabiduria de Dios, con quien se ha de vnir el Entendimiento, ningun modo, nt manera tiene, ni cae debaxo de aloun limite, à inteligencia distinta, y particular; y como para juntarse en perfecta Viton de estremos, quates el Alma, y la Diutna Sabiduria, sea necessario que vengan à convenir en cterto modo de semejança entre si. De aqui es, que tambien el Alma ha de est ar pura, y sencilla, y de la manera que pudiere no limitada, ni modificada con algun limite de forma, especie, d imagen. Que pues Dios no cabe debaxo de ella, tampoco el Alma para unirse con Dios ha de caber debaxo de forma, ni inteligencia distinta.

Lo qual declara maravis llosamente con el lugar de los Numeros del capitulo doze, donde dixo Dios de Moyien: Os ad os laquar ei, palam,

mas propio, ni mas escolasti- videt. En lo qual (palabras son de elte gran Padre) (e dà à enlender, que en este also estado de Vnion, y Amor de que vamos. hablando, no se comunica Dios al Alma mediante algun disfraz de vision imaginaria, semejanca, o figura, sino que boca à boca, esto es, Esfencia pura, v desnuda de Dios, que es la boca de Dios en Amor, con effencia pura, y desnuda del Alma, que es la boca del Alma, en Amor de Dios le tratan Dios, y ella.

Estas son sus palabras, de las quales se sigue claramente, que estos suttanciales Toques, no solo no piden que falten actos de Entendimiento, y de Voluntad, fino que politivamente piden, que los aya, pues dize, y expressa aquella palabra, con Amor. Pidelos empero espiritualissimos, fencillissimos, abstrahidissimos de coda forma, figura, semejança, noticia particular, ò proporcion de criatura. Que assi como quando la ay, toda la Alma parece que se cubre, y (digamoslo assi) se empaña, y materializa: assi quando falta, se desnuda, y espiritualiza con particularidad, y se recoge à su fondo, y centro, en el qual se dize tocarse sustancialmente Dios, y ella. Vease aquella distincion de centros que pos

ne nuestro Padre en la primera Cancion de la Llama de Amor viva, que alli declara esto mismo maravillosamente.

### DISCURSO H.

Duan leuantada sea la Vnion à que puede llegar vna Alma en esta vida. Donde se declara mucho la Doctrina de estos libros.

Ara muchas cofas, que tocan à la inteligencia, y ponderacion de la Doctrina de estos libros, serà de importancia grande pintar aqui de la manera que nuestra rudeza alcançare (ayudada empero de Escritura, y Santos) la perfeccion à que puede llegar vna Alma en esta vida, hablando de ella en especie. Que de los grados de Caridad, y Amor que puede tener en fingular, no hablamos : porque esfos tienen tal latitud, que su possibilidad excede à qualquier grado determinado, por levatado que fea. Digo, pues, que el declarar la Perfeccion à que puede llegar vna Alma, o por dezirlo mejor, declarar el estado de vna Alma perfecta, y con perfecta Vnion vnida con Dios, tiene muchos provechos para nueltro intento. Tom.2.

El primero; que conocida la excelencia del termino, no espantarà la alteza de los medios proximos desta Vnion, de que particularmente habla nuestro Beato Padre.

El fegundo, que fiendo ela te estado el que llaman los Teologos (y en la proporcion que pudo caber en conocimieto de Filosofos, ellos tambien) Purgati animi, de Almas purgadas, y limpias: conocida la pureza de esto, limpifsimo, y apurado en fu fin, no espantarà lo terrible de las purgaciones por donde se llega alli, de que habla en su Escura Noche este gran gran Mistico. Assi como del conocimiento de la pureza, y limpieza que en el Cielo ha de aver, fe nos haze muy creible el rigor de las penas del Purgatorio, que limpia las Almas para entrar allà.

Lo tercero, vista esta Perfeccion en este grado sumo, no avrà que reparar en que no se pongan en esta clase, ò esfera tan fuperior , como medios proximos de ella, otros que aunque ellos en fi fon muy excelentes, pero no de este orden, aunque es cierto que disponen à el, y pertenecen à grado muy le-

vantado, pero no tan alto.

Ara declarar, pues, tan levantado estado muchas cofas fe han dicho en el Discurso primero, en la Frasis fegunda, y tercera, y aora es muy de notar la doctrina de Santo Tomas en la Prima fecundæ, Question sesenta y vna, Articulo quinto, y traela tambien de antiguos Filosofos, como fon Macrobio, Tulio, y Plotino, que distinguen Virtudes Politicas, Purgatorias, y Purgati animi. Y dexadas las Politicas como muy. inferiores, las Virtudes Purgatorias dize Macrobio que son de aquellos, que Quadam humanorum fugà solis se inserunt Divinis, que huyendo de las cosas humanas, se ocupan, y emplean en las Divis nas. Y Santo Tomás dize, que Quia ad hominem pertinet, vt etiam ad Dinina fe trahat quantum potest (proposicion de Aristoteles tambien en el Dezimo de sus Eticas, en el cap 7.) es menester poner vnas Virtudes, que nos lleven à esta Divina semejanga, y otras que fean propias de los que yallegaron à ella, como en esta vida es possible, que es lo que Santo Tomas diffinguio, Secundum diversitatem motus, & termini,

Virtudes de los que caminana y aprovechan, effas (on Purgatorias: y Virtudes de los que paran, y estan como en el termino, ò grado de perfecta Caridad, estas son del termino, y de animo purgado

Del qual grado, poniendo. se la duda Santo Tomàs, como puede aver en esta vida estado de estado, Virtud de termino, grado que se digade Caridad perfecta, como se distingue de la que aprovecha: pues quantumcunque aliquis habeat in hoc mundo Charitatem perfectam; potest etus Charitas augeri, quod est ipfam proficere ? Como es posfible, dize este Santo en su 2. 2. quæft. 24 art. 9 que pudien. dose la Caridad aumentar, por adelantada que este en esta vida, ava grado de caridad que se llame persecta, distinta de la que aprovecha, pues aprovechar, y crecer, ò aumentarie todo es vno?

A lo qual responde el Sana to: Quod Perfecti etiam in Charitate proficiunt: jed non eft ad hoc principalis eorum cura, sed iam eorum studium circa hoc maxime versatur, vt Deo inhareant. Confiesto (quiere dezir) que los perfectos aprovechanen Caridad; pero aun de esse su aprovechamiento, y crecer no curan, fino de efpestañear (digamos assi) Entendimiento, y Voluntad vnidos en Dios, y santamente detenidos en el por perfecta Contemplacion, aunque siem pre perficionandole quanto à la Vnion, y Caridad.

Estas son Virtudes de termino, que participan vna muy particular semejança co Dios, y se llaman de animo purgado. Y por que (como dixo maravillofamente Plotino: In Virtutibus exemplaribus, que Deo attribuuntur, pafsiones nefas est nominari. En las Virtudes exemplares, que fon las que estan en Dios, es blasfemia nombrar paísiones) vàn poco à poco las Virtudes disponiendo à esta

femejança.

Porque las Politicas paífiones moltunt, ideft, ad medium reducunt. Las reducen à vn medio, aunque con mucho trabajo: las Purgatorias las quitan: y las que le llaman purgati animi , obliuiscuntur, las olvidan : Ita feilicet (dize Santo Tomás) quod Prudentia Sola Divina intueatur : Temperantia terrenas cupiditates nesciat : Fortitudo paísionis igno- Infula. Te quidem, nunquamita ret: lustitia cum dinina Mente, amens sum, vt aliquid pati arperpetud fædere focietu, cam Scilicet imitando; y anade: Quas quidem Virtutes dicimus effe-Beatorum, vel allquorum in hac

tarfe fixa y gozosamente fin vita Perfectisimerum. Estas Virtudes de animo purgado traen configo vn admirable olvido de las paísiones. Solas las cosas Divinas mira la Prudencia: la Templaça casi no fabe què cofa fean terrenos defeos: la Fortaleza ignora passiones, y apenas conoce enemigos que vencer : la jufticia le ajusta con perfecta vnion con la divina Mente, imitandole de la manera que puede en todo. Las quales Virtudes en toda su perfeccion se hallan en los Bienaventurados, y en su manera se verifica todo lo que hemos. dicho aqui en algunos Varos nes muy perfectos en esta vida.

S. II.

70 puedo en esta ocafion dexar de traer para probança de esto aquellas disvinas palabras, fin encarecia miento encarecidas, de San Dionisio Areopagita, que escriviendo al Gloriofissimo Evangelifta San luan vna cara tascayo fobreeferito dize afsi: Ioanni Theologe, Apostolo, 6 Evangelist exulantiin Pathmo bitrer: fed corporis male hoc tas tum, quòd ea diiudices, senttre credo. Y avia precedido, que ay Varones can espirituales,

que merecen l'amarfe. Liberi ab omnibus malis Del amore impulfiqui ab bac vita principium futuræfaciunt, cum inter bomines Angelorum vitam imittentur in omni animi tranquilitate, & Dei nominis appellatione. No foy can loco (dize Dionisio) que piense (divino Iuan) que en todos los males, y trabajos, que en essa Isla desterrado padeces, padezcas algo:antes juzgo que solo sienres de ellos lo que basta para juzgar què cosa sea cada Vno.

De manera, que parece que ai no llega aun el dolor: pues solamente sentir, y juzgar, esto es açote, y esto no, quien viesse descargar el golpe, aunque no sintiesse el dolor, lo podria juzgar.

Notable abstraccion! notable perfeccion! notable ignorar passiones! Y avia procedido lo que diximos, que
ay Varones tan espirituales,
que merecen llamarse libres
de todo mal: porque aun en
la pena se gozan movidos, y
impelidos del divino Amor,
y que en esta vida comiença
la venidera viviendo entre
hombres como Angeles, en
suma y perfecta paz de Alma,
tanto, que merecen llamarse
Dioses.

puso este Do
los Bienavent
y los muy per
quando dixo:
vel aliquorum i
fettis simorum.

La qual per
tanto, que per
sumo y que en esta vida comiença
sumo puso este Do
los Bienavent
y los muy per
quando dixo:
vel aliquorum i
fettis simorum.

La qual per
tanto, que per
sumo puso este Do
los Bienavent
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
los Bienavent
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
los Bienavent
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Ambrosio en e
sumo puso este Do
viviates dicimu
vel aliquorum i
fettis simorum.

Esta es aquella maravillola, y misteriosa junta, que viò San Iuan en aquella ran feñalada muger ( que se llamò la misma señal Signum magnum) de estrellas, que no se ven sino de noche, y en aufencia del Sol, y de Sol claramente descubierto, cuva vista no anda junta quando las estrellas fe veen; y assi parece que juntò dia, y noche, tinieblas, y luz, cielo, y tierra, patria, y deltierro, y finalmete fu punta de comprehensores significada por el Sol en el estado de Viadores, y que caminan por Fe, significado por la Luna, y estrellas que de noche alumbran. Porque esta militante Iglesia abraça tan perfectos hijos, y tan purgados animos, como dezia Santo Tomàs. Que en la aplicació, y perfeccion de las Virtudes puso este Dostor Angelico los Bienaventurados de alla, y los muy perfectos de aca, quando dixo: Quas quidem Virtutes dicimus effe Beatorum, vel aliquorum in hac vita Per-

La qual perfeccion llega à tanto, que pudo dezir San Ambrosio en el Octonario 22 super Psalm. 118. Inoluerat obliuio peccatorum, F tanta vis consummata emendationis est, vi vias erroris ignoret; crimen, etiam si velit, non possit admittere. Ya ha hecho assiento en estos tales el olvido de los

pecados: y tanta es la fuerca de la mudança de la vida, que aunque quieran, no pueden pecar, dize Ambrolio. Que parece que toca en la impecabilidad de los Bienaventurados. Al modo que acà, de vno que tiene vn mal natural dezimos: Aunque quiera, no puede: no por que absolutamente no pueda, fino porque la fuerça del natural es poderofissima. Pero como lo es mas lo fobrenatural, que en el nombre, y en la eficacia es sobre el natural, chà el Alma ya tan à lo fobrenatural connaturalizada en el bien, que pudo dezir San Ambrosio: Crimen, etiam se velit, non possit admittere; esto es, està can arraygada en el bien, que con dificultad pueden ya pecar. No por que no estèn libres para ello, fino por que los habitos virtuofos, y sobrenaturales causaron en el Alma mas persistencia en el bien, y mas dificultad para ir al mal.

# S. III.

Vcho mas lo encareciò San Bernardo de Vita iolitaria ad Fratres de Monte Dei, donde hablando de la mas perfecta semejança, que parece que se puede concebir entre Dios, y vna Alma,

dixo assi: Super hanc autem alia est adhuc similitudo Dei in tantum proprie propria, et non iam similicudo, sed vnitas spiritus nominetur, cum fit bomo. cum Deo vous (piritus non tantum vnitate volendi idem : fed expressione quadam unitate vir tutis aliud velle non valendi. Dicitur autem hes vnitas (piritus, non tantum quia efficit eam, vel afficit ei spiritum hominis Spiritus Sanctus: sed quia ipse est Spiritus Sanctus Deus Charitas: cum per eums qui est amor Patris, & Filij, 6 vnitas, & Juanitas, & bonum; of ofculum, of amplexus, or quidquid commune potest este amborum in fumma illa vnita: te veritatis, & veritate unitaltis, hoc idem homini suo modo fit ad Deum, quod cum substantiali vnitate Filio est ad Patrem, vel Pairi ad Filium: cum modo inefabili, incozitabiliane fieri moreretur homo Dei, non Deus: sed tamen quod Deus est ex natura, homo ex gratia. Palabras que fegun fon levantadas, parece mejor dexarlas assi: que los Doctos muy bien las entendieran, y à los que no lo son dificultofamente se las podremos dar à entender.

Solo advierto para inteligencia de ellas, y del intento de este Discurso, que los Misticos hazen gran diferencia

en eftar vn Alma en Gracio, y fer amiga, ò llegar à la divina Vnion en este grado levantado. Porque el estar en Gracia es à modo de Despoforio, es quererfe bien, y tener proposito el Alma de no apartarie del gusto, y voluntad Divina. Pero elta Vnion, que Haman de Matrimonio espiritual, no solo es comunicacion de afectos, fino con gran particularidad comunicacion de personas, aunque aya junto actos de bienquerencia, y amor.

En esta Vnion, pues, comu. nica Dios al Alma con extraordinario amor Divino fer, yel Padre, y el Hijo embian al Espiritu Santo, para que el Alma en razon de Efpola, que es ya vna cola con el, comunique en todos los bienes de Dios, y Dios, y su Essencia, Atributos, y Persomas fean fuyos, como de quien por Amor comunica en todos los bienes del. Y el Efpiritu Santo (que procede del Padre, y del Hijo, se dize embiado de ellos al Alma) haze en su manera con el Alma en esta divinissima Vnion, lo que en aquella fuftancial voidad con verdadera procession es en entre el Padre, y el Hijo, entendiendofe assistir en el Alma como amor, fuavidad, bondad, lazo, y abraço que

la diviniza, y junta configo; y con el Padre, y el Hijo, de quien es embiado, que con el fon yn Dios.

Esto es en sustancia lo que dize San Bernardo, que con razon llamo à esta tan perfecta Vnion vnidad de Espiritu: pues el mismo Espiritu Santo, que es Amor del Padre, y del Hijo, esse mismo es embiado a la tal Alma, para que sea espiritu, y bien suyo en esta comunicación de Amor,

S. IV.

Eclarò esta Vnion de Matrimonio espiritual nuettra Madre Santa Terefa en la morada septima, en el cap.2.donde hablando de las diferencias que ay del Matrimonio espiritual al Desposorio, pone dos: La primera (palabras son de la Santa) es, que todas las mercedes que haze el Señor en el Desposorio espiritual, parece que eran por medio de los Sentidos, y Potencias; pero esta Vaion del Matrimonio espiritual passa en el centro interior del Alma (que es lo mifme que nueltro Beato Padre dize en la sustancia del Alma) à donde se aparece el Señor por vision intelectual, aunque mas delicada que las dichas en los grados pallados, como le apareciò à los Apostoles sin entrar por

pobis. La Sezunda es, que en el Matrimonio espiritual ha tenido por bien la divina Mazestad de juntarse de tal manera con ei Alma, que assi como los que no le pueden apartar, ya no quiere apartarse de su compañía. Y añade la Santa : Esta Vnion es somo si cavesse aqua del Cielo en on rio, ò fuente, à donde queda todo hecho agua, que no podràn ya dividir qual es el aqua del rio, ò la que cavò del Cielo: O como si en una pieca estuviessen dos ventanas, por donde entraf. Le gran luz, aunque entre diuidida, se haze toda vna. Quizà ferà esto lo que dize San Pablo, que el que se llega à Dios, se haze vn espiritu con èl. Hasta aqui son palabras de la Santa,. la qual declarò maravillosamente la perfeccion de esta Vnion, y ayudo a la locucion de San Bernardo de vnidad de espiritu con el lugar de San Pablo: Qui adharet Deo vnus Spiritus est cum eo.

El mismo Santo en el tratado de Dilegendo Deo, declarò esto excelentemente diziendo: Quomodo stilla aque multo infussa vino desicere à se tota viuetur, dum & saporem vini induit, & colorem: & quomodo ferrum inneum, & candens igni similimum sit, pristina propriaque forma exutum: & quomodo Solis luce pers

las puertas, quando dixo: Pax vobis. La Sezunda es, que en el tur luminis claritatem, adiò vt Matrimonio espiritualha tenido por bien la divina Magestad de juntarse de tal manera con ei Alma, que assi como los que no se pueden apartar, ya no quiere apartarse de su compañia. Y añade la Santa: Esta Vnion es somo si cayesse agua del Cielo en vn rio, ò suente, à donde queda in bomine de homine quidquami sodo hecho agua, que no podràu supererit:

De la manera (dize Sa Bernardo) que vna gota de agua: echada encantidad de vino, al punto no se conoce, y parece que dexa de ser vistiendo. se del color , y del saber del vino donde le echò: y como vn hierro abrafado perdio lo obscuro, y lo duro, quedando hecho vn fuego milmosy como el ayre embestido, y bañado del Sol parece la milma luz, asiel Alma por vna die vina aniquilacion, y deshazimiento de fi; como gotica de agua, se passò al immenso mar, y abismo de Amor, participando sus propiedades, de manera, que ella pierda las luyas, y Dios sea todas las cofas en ella. Lo qual no fe verificaria (dize este Santo)si del hombre quedafle algo en el hombre.

Con esto viene bonissima; mente la division que traen San Buenaventura, Opusca de Septem itineribus æterni-

ta

tatis, distinció tercera, el Autor del libro de Spiritu, & Anima, tom. 3. apud August. y Ricardo de Sancto Victore in Prologo ad lib. de Trinit. y mas particularmente lib. 5. de Contemplatione, cap. doze, circa finem. Los quales hazen tres grados de Espiritu. El primero es Spiritus in Spiritu. El legundo Spiritus supra Spiritum. El terceto Spiritus fine Spiritu. El primer grado declara San Buenaventura diziendo: Spiritus in Spiritu, tunc effe afferitur, auado exteriorum omniam obliuiscitur, & illa solum intelligit, que in Spiritu, & circa Spiritum actitatur. Y Ricardo Spivitum effe in Spiritu, est semetipfam intrare, & intra femetipsam totu colligere; & ea qua circa carnem, feu eria in carne geruntur, penitus ignorare.

Espiritu en espiritu, es el Alma dentro de si, olvidada de todo esto exterior, y corporeo, y teniendolo todo por ageno, y impropio como dixo San Ambrosio: Quasi de asieno loquebatur Dauid, cum inquit: Non timebo quid faciai mibi caro. Como de cosa agena, y impropia hablava de nuestra carne el Santo Rey David, y assi dixo: No temere lo que contra mi hisziere este enemigo, que es mi carne, distinguiendo la

carne, no solo de su Espiritu;

En el segundo grado està el Espiritu sobre el Espiritu. Esto es, el que estaua fuera de fu carne, pero en fi, ya està fuera de si sobre si, Quia modo mirofit, dixo Hugo de Sancto Victor, super Caput. 7. Ans gelica Hierarchia, ve per dilectionis ignemin illum sustolatur, qui elt super se, & per vim Amoris expellatur, vi exeat à se nec secogitet dum Deum solum amat. Porque por maravillosa manera el fuego del Amor le levanto à aquel Senor que es sobre el : y esse mismo impulso de Amor le hizo salir de si; para que ni piense, ni se acuerde de si, sino de solo Dios à quien ama.

El cercero es, Spiritus sine Spiritu, quando no solo sale de si sobre si, sino esse milmo que salia, ya dexa de ser. Et ab humano in diutnum, dize Ricardo, videtur desicere, ita vi ipse iam non ipse. Dexa de ser passandose, por divina transformacion, al Ser de Dios. De manera, que en esta Frasis transformativa y amorosa, el ya no es el, sino Dios.

E Sta Perfeccion coge toda el Alma enteramente, su sustancia, y Estencia, ya

por la Gracia abitual en grado levantadissimo que alli se fujeta, ya por la inmediata assistencia de toda la Santissima Trinidad, y invisible Misfion del Espiritu Santo, para o sea Espiritu del Alma tambien en el fentido dicho, ya en la Voluntad, por la Caridad encendidissima, trasformacion amoroía, y afectiva aniquilación ya declarada. Tambien en el Entendimieto por levantadissima Contemplació, y fobrenatural conocimiento de fincerissima Fè, del qual brevemente diremos algo, y de la perfeccion de la Memoria tambié.

Tomo aora para su declaracion las palabras de San Dionisio de Cœlesti Hierarchia Cap. 7 & Cum verò, donde dize assi : Cuncupiscentiam ipfam Amorem diuinum intelligere oportet, superationem, 6 intellectum immaterialitatis inflexibile, or non indigens desiderium , superessentialiter casta, & impasibilis Contemplationis, & veluti potentiam excipit in Sufficientia, &c. Lo que en lo material llamais Concupifcecia, llamad en lo espiritual perfecto Amor divino, y vn deseo lleno, no corto, necesfitado, ò mendigo, que diga de parte del Entendimiento vn conocimiento de fobre zazon, y de sobre entendimieto, y esto aun tenga otro sobrenombre, que declare su sutileza, alteza, pureza, y inmaterialidad, y assi se llame la sobre razon, lo sobre entedido de la inmaterialidad. Y aun no me contéto con esso-Sea esse conocimiento tal, que se pueda llamar Contemplacion sobre essencialmente

casta, y impassible.

En dezir conocimiento fobre entendido, y de sobre razon, pide que sea de cosas so brenaturales, y divinas, que transcienden toda la fuerça de nuestro entender, y que fiendo de suyo ilimitadas ellas, y incomprehensibles. las entendamos (de la manera que fuere possible) sin limite, modo, figura, proporcion, ò semejança, rindiendo, y dando por vécida qualquier particular noticia, como cosa des proporcionada, y excedida, acogiédose à vn conocimies to como vniversal, y sobre entendidamente confuso, sin limite, ni modo, ò particularidad que contrayga, y limite lo infinito, y incomprehena sible. Porque en esta fuerça de Fe pura, y Contemplacion perfecta mas reconoce, que conoce.

Esto es darle por sobrenos bre de inmaterialidad, que como materia suena, quien ligmita, singulariza, y modifica:

pedir inmaterialidad, es pedir que se deseché qualquier cosa que limite, à modifique, affemeje, à proporcione le que es fobre todo limite, femejança, o proporcion. Como fi nos dixera el Santo: Aunque encendais, y conozcais, reconoced que este objeto es incomprehensible, y excede, no folo lo que vos podeis cono-

cer, fino la perfecció de qualquier conocimiento Serafico, y criado, y de todos quantos Entendimientos fe puedan criar: y en este reconocimieto falid en cierta manera de las reglas de entender, y no traygais el objeco à vos, fino passas à el, que si es Dies mayor que nuestro coraçon, y de corde exeunt, cooitationes, no es bien que lo mayor fe estreche, fino que lo menor le enfanche, y lo finito fe affemeje, y infinite con el infinito, y inmenio. Que quizà es algo de esto lo que dixo David: Ingrediar in veritate tua. Entrareme en tu verdad, fin guardar las leyes de mi en. tender. Y alsi anade San Dionisio, que la Contemplacion

re casta, y impassible. Es notable locucion, casta fobreeffencialmente, no juntando su Entendimiento con cofa que no sea sobreessencial: y alsi apartandole de formas,

ha de ser sobreessencialmen-

figuras, o lemejanças, fin had zer vnion con ellas, ni detenerse en cosa, ò modo criado, fin reflexion, ò reparo en qualquier cola criada, aunque fea la misma en que viene embuelto el objeto increado, à quien tengo de mirar

derechamente. Declarò esto divinamente Santo Tomas 2 2.quælt.180. artic.6. donde preguntando, por què la perfeccion de la Concemplacion se declara por movimiento circular, y el principio, y medio de ela por recto, y obliquo, como lo dize San Dionifio cap.40. de divinis nominibus? Kelponde, que estos tres movimientos diheren en que en el resto procedit quis ab uno in aliud, paffa vno, y se mueve de va lugar à otro. El circular es, secundum quem aliquis mouetur ontformiter circa idam centrum, muevele acerca de vn milmo centro, ò punto, tan vniformemente el que circularmente se mueve, que no parece que mudalugar, y las lineas de lu circunferencia van todas a vna, y a vno. El movimiento obliquo es como compuetto de citos dos, que tiene algo de recto, y algo de circular. En las operaciones pues inteligibles, quado le procede de vna cola à otra, se llama movimiento

rech

recto. Pero el que fuere vni- de simple tambien y sencilla formissimo, y acerca de vn indivisible centro, ò verdad sencilla, y con sencilla vista, tambien esse en lo inteligible fellama eircular.

# S. VI.

Ara esta circular, ò perfecta Contemplacion, es menester (dize el mismo Santo Tomàs ) purgar el Entendimiento de dos deformida- echar visiones, y revelaciones des, que en este puto limpio, y levantado de Espiritu, son deformidades, Exigitur, vt duplex eius deformitas à moneatur. Primo illa, qua est ex diversitate rerum exteriorum, Secundo ea, que est per discursum rationis. Et hoc contingit secundum, quod omnes operationes Anima reducuntur ad sim- nes, no quiere de ninguna plicem Contemplationem intelli- manera, que se deseche lo ingibilis veritais, unde pratermissis omnibus in sola Dei Contemplacione persisticur. Para esra vniformissima vista es menester quitar dos deformidades, ò diferencias: vna, que na ce de la diversidad de los objetos, y cofas exteriores; orra, que en las interiores, y inteligibles nace de la diversidad, o multiplicidad de verdad es, que se hallan en el discurto, para que todas las fuerças del Alma se reduzgan à vna simple vista, y Contemplacion Tomo 21

verdad, para la qual es bien fe dexen y desamparen todas las cofas.

Y de esta palabra pratera missis omnibus, con lo demàs que se ha dicho, se entiende muy bié la doctrina de nueltro Beato Padre, que pide negacion acerca de todo lo fene fible, y inteligible, como San Dionisio: y en virtud de essa pide el no admitir, y el defe en quato apartaren, ò estorvaren la vnissima, y simplicissima Contemplacion de la primera verdad, que và à ella como à centro, y como punto indivisible.

Y assi quando este Santo Mistico vocea, que no se ade mitan visiones, ni revelacioteligible, y espiritual, que ofrecen de Dios. Que esso antes dize expressamente que se admita : y que para que le end tre mas en provecho al Contemplativo, y le ayude al medio proximo de la vnion con Dios, que en el Entendimiento es pura, y perfecta Fe (de que diremos algo ) olvide lo particular, tenfible, y corporeo, y aun lo inteligible de particular noticia, ò imagen, quitando las mantillas, y faz xas en que viene encogido

aquel mar fin fuelo, y pielago inmenfo de verdad celeftial, fafcijs, & quafi pannis in. fantia obulutum mare, reducie. dolo à vna fustancia y levanrada noticia de Fè superior à toda imagen, figura, limite, ò modo particular, mirando à Dios en fanta escuridad, confulio, y vniversalidad divina.

Y assi quando el dize, que no se haga caso, no es dela fustancia, y espiritu alli embevido, y embuelto, fino de los accidétes de vision en extraordinario, sensible, y corporeo de vision imaginaria, y en lo limitado, y particular de qualquier semejança in. teligible : por que à esto no se aficione el Alma, y pierda. quanto al efecto, aquella fantay perfecta desnudez, que para la perfecta vnion es necessaria; ni el Encendimiento se detenga, à arrime en lo que no es proximo medio para la. Vnion con la primera Verplar, y entender.

rende este Beato Mistico, que nos aprovechemos del medio mejor, y mas proximo, sin arrimarnos à otras luzes de inteligencias particulares, y distincas. Que aunque no se oponen à la Fè, quanto à su verdad; antes hemos de affentar, que conciertan con

ella; son muy diferentes, quato al modo que ella tiene de conocer, que es en fanto rendimiento, y tinieblas, fin modo, v limite. Lo vno, por que se dà por vencido el Entendimiento de la incomprehenfible Verdad, y Bondad de Dios: y lo otro, porque fe remite à lo que Dios, à quien crece, de si conoce, apropiandose con esta santa desapropiacion suya el mismo conocimiento, que Dios tiene de fi, pues se remite à el, y no repara en lo que alcança, ò puede alcançar, fino en lo que Dios dize, arrojandose en èl , y entrandole en su Verdad; como deziamos.

Y que este sea en el sentido de nuestro Beato Padre, pruebate con expressas palabras fuyas, lib.z. del Monte, cap 17 donde en el fin del dize assi : Resta pues aora faber, que el alma no ha de poner los ojos en aquella corteza de dad, en el orden de contem- figura, vobjeto, que se le pone delante sobrenaturalmente, cora De manera, que solo pre- sea cerca del Sentido exterior, como fon locuciones, y palabras aloido, y visiones de Santos à los ojos, y resplandores hermisos, y olores alas norizes, y gultos, y suavidades en el paladar, y oiros deleytes, que juelen proceder del Espiritu; ni tampoco los ha de poner en qualesquier visiones del Sentido interior, quales son

las imaginarias interiores. Antes renunciandolo todo, solo ha de poner los ejos en aquel Espiricu bueno que caufan procurando conservarle en obrar , v poner por exerciciolo que es de servicio de Dios desnudamente. sin advertencia de aquellas representaciones, ni de querer algun gusto sensible. Y assise toma de estas cosas solo lo que Dios precende, y quiere, que es el Efpiritu de denocion ; pues que no las dà para otro fin principal, y se dexa lo que el dexaria de dar, si se pudiesse recibir en ese piritusin ello, como auemos dicho, que es el exercicio, y aprehension del Sentido.

se vea que no es su intencion que del todo se aparten estas visiones, sino que los Espirituales entiendan, que no es esto lo principal del lenguaje de Espiritu, reprehendiedo al Confessor, que no encamina como deve à las Almas en eftas materias, dize afsi; Antes fe pone à platicar de esto con los Discipulos, y lo principal dellenguaje espiritual pone en estas visiones, dandoles indictos para conocer las visiones buenas y malas, q aunque es bueno saberlo, no ay para que meter al Alma en este trabajo, cuydado, y peligro, fino en alguna apretada necessidad.

Estas son sus palabras. Advierte luego, que se reparen, y Tomo2

examinen estas visiones, qua. do huviere necessidad, ò por la materia, que quiçà pedirà conveniéte execucion de algo particular revelado, ò por que el Alma no acaba de faberle desembaraçar, y le halla turbada, y perplexa, fin poder tomar la sustancia del Espiritu de aquella vision, tan abstraida, y desnudamente, ò por otras razones apretadas, y prudenciales, que se pueden ofrecer. Y alsien el cap. 22. dize, que se comuniquen con el Padre espiritual. Y haziendo distincion de visiones, que ò fon ciaras, ò và poco en que fean, o no fean estas, aun quie-Y en el cap. 18 para que re que se comuniquen, que sera quando lo revelado pidiefse execucion, à fuesse de gran importancia ver lo que Dios por alli quiere que se haga.

De manera, que assi como Santo Tomas en la question 180. art. 7. de la secunda secundæ, declarando vn lugar de San Gregorio, dize alsi: Sic intelligendum est, quod Contemplantes corporalium rerum umbras non secundum trahunt, quia videlicet in eis non sistit eorum contemplatio, sed potius in cosideratione intelligibilis veritatis. Los contemplativos no estàn a la sombra de las cofas materiales, y aun San Gregorio dixo: Cucta circunfcriptionts imagines deprimunt:

ni se detienen en lo corto, parcicular, y limicado de fus imagenes, aunque mas inteligibles fean, por que no paran alli, fino paffan derechamente à la inteligible verdad, que alli està encerrada

De esta manera pues, se entiende la doctrina de nuestro Beato Padre, que enteña à no detenerse en nada, v en este fentido no reparar en vision, den revelacion, por caminar vniforme, y derechamente à la primera verdade

# S. VIII

E aqui ya no espantarà la abstraccion, y purgacion que de la Memoria pide: pues como ella, ò sea la: milma Potencia, que el Entendimiento, ò toque derechissimamente en el orden inteligible : la doctrina que para el Entendimiento se dà, derechamente le viene. Solo advierco para nueva ponieracion de lo que à la Memoria toca, la perfeccion que en esta Potencia, y en el olvido. de las cofas criadas para perfecta Vnion piden los Santos. San Buenaventura dixolib.t. de profectu Religiolorum: Perfectio Memoria est ita bominem in Deum effe absortum, ut etiam fui ipfius, & omnium, qua sunt, obliniscatur, & in solo

Deo, abfque omni frepitu volus biliu cogitationum, atque imaginationum suauiter quiescat. Es la perfeccion de la memos ria eftar vna alma tan abford ta, y embevida en Dios, que de fi , y de todas las cofas que fon fe olvide descansando suavemente en solo Dios, sin ruido de imaginaciones, ò peníamientos, no folo no vad. nos; pero ni muchos.

Hablò de esta materia exa celentissimamente Gilberto Abad (que parece que igualò à San Bernardo en los Sera mones que sobre los Cantares para cumplimiento de aquel Tratado efcrivio) En el Sermon primero pues, declarando aquella palabra: Per no-Ete quasimi quem diligit Anima mea, dize alsi : Quid fe ad inuentionem dilecti, & nox operatur? Cooperatur plane, & acoms. modate fatis. Sicu in lectulo Sancte quietis accipit orium? sic oblivionem quandam in ellive in nacte. Nec Salomon vule te scribere sapientiam, nisi in tempore osij. Nec Paulus in anteriora extenditur, nifi prius eos rum, que retro funt oblitur. Y mas abaxo: In umbre rerum visibilium obtivionem aliquantum accipe : in nocte omnimoda. Qui mihi dabit fic à vesperascere? Dilectio ipfa in hanc noete inducit, que reliqua omnta, necrespicit, nec nota reputat,

tenta suspirat.

En aquella palabra, Cama, dize Gilberto, entiende el ocio, y Contemplacion fencilla; pero en la Noche el cotal olvido. Que assi como el Sabio te manda escrivir la sabiduria en el tiépo del ocio: assi san Pablo te advierte, que para paffar à lo superior y adelantado, es menester olvidar lo demàs. Ouando oyeres, que la Esposa està sentada à la sombra, por la sombra entiende algun olvido de criaturas;pero quando en noche, es va el olvido total. O buena Noche, quien me dieffe vivir,y morir en ti: Noche es esta causada del fuego del Amor, que nada conoce, ni de lo conocido se acuerda, porque toda vnisimamente fuspira por el sumo bien que ama.

Pues segun esto, si este es el termino, y fin à donde camina este Maestro Espiritualissimo, que ay que espantar que pida al Alma tal purgacion, tal abstraccion, tal olvido, tal defnaturalizarfe, y diofarla Dios? Para tal matrimonio sobreessencial no es mucho que se pida contemplacion sobreessencialmente cofa criada, Purgacion es esta, lo memorable con afecto amoro-

Tomo 2

dum ad illum quem diligit, in- ò purificacion notable, no va de cofas que manchen à lo de culpa, fino de cosas que desdigan de la pureza, y santidad devida à Dios con quié le casa: Que Deo digne sint visiones, dixo San Dionisio de Ecclesiastica Hierarchia, hablando de esta perfecta Con: templacion. Y assi toda la doctrina que aqui se trae, no folo no es apretada, ni rigurofa, fino templada, y modefta, pues es poco; no folo quanto se puede dezir de abstracció, y olvido, fino quanto se puede entender, y pedir para tan alto estado, tal matrimonio, y tan perfecta y die vina Vnion.

Y por que se vea quan assen= tada y cuerdamente procede en dar doctrina tan alta, fin que por ai puedan perder las obligaciones del estado de cada vno: ovgamosle en el lib. 3. de la subida del Monte, cap. 14. donde tratando del modo general, como se ha de governar el espiritual acerca de la Memoria, dize assi: Quanto mas se desapostesa sionare la Memoria de formas, tal sobrenaturalizaria, y en- y cosas memorables, que no son Dios, tanto mas pondrala Memoria en Dios, y mas vaciala tendrà para esperar del el lleno de esta Potencia. Bueluase el Alcalta, sin vnion, ni arrimo à ma à Dios en vacto de todo aque(o, no penfando, ni mirando en aquellas cofas mas de lo que le bastaren las memorias de ellas, para entender, y bazer lo que es obligado, y esto sin poner en ellas afecto, ni oulto, porque no dexen efecto, à estorno de si en el alma. T asi no ha de dexar et hombre de pensar, y acordarse de lo q deue bazer, y faber : y como no ava aficiones de propiedad, no le haran daño. Hasta a qui son sus palabras, que ni puede ser mas altas, ni mas feguras, ni mas discretas, ni mas templadas.

En el milmo libro tercero, cap.7. tratando como fe ha de aver en las noticias fobrenaturales, dize; Lo que conviene, pues, al espiritual para no caer en este daño de enoañarse en su juizio, es no querer aplicar el juizio para saber què fealoque en si tiene, y siente, ò que ferà tal, ò tal vision, noticia, à sentimiento: ni tenga gana de saberlo, ni haga mucho cafo, fino para dezirlo al Padre espiritual, para que le enseñe à vaciar la nemoria de aquellas aprehensiones, à loque en aloun safo con esta misma desnudez convenga mas, pues todo lo que ellas son en si, no le pueden ayuder tanto al amor de Dios, quato al menor acto de Fè viua, y esperança, que se haze en vasio de todo ello.

Confirmale grandemente

este tiento, y prudencia con que junta alteza, y seguridad con lo que escriviò en el libro fegundo, cap.15. en que declara como à los aprovechantes, que comiencan à entrar en esta general noticia de Contemplacion, les conviene à vezes aprovecharfe del difcurso, y obras de las Potencias noturales, donde poniendo la duda de fi los aprovechantes fe ayan de ayudar de la Meditacion, y discurso? Responde con estas palabras : No se entiende, que los que comiençan à tener esta noticia amorosa, y sencilla, nunca ayan de tener mas Meditacion, ni procurarla: porque à los principios que van aprouechando, ni està tan perfecto el abito de ella, que luego que ellos quieran se pueda poner en su acto, ni estan tan remotos de la Meditacion, que no puedan meditar, y discurrir alounas vezes como solian. Antes an estos principlos, quando por los indicies va dichos echaremos de ver, que no està el Alma empleada en aquel sossiego, ò noticia, auran de menester aprovecbarse del Discur-Co. Elto baste para que se entienda quan proporcionada doctrina es la de estos medios con aquel fin,y quan enteramente acude todo à aquello en que se podia reparar.

6. VIII.

Inalmente para que no quedasse que desear, y esta celestial doctrina tan llena tuviesse su plenitud, no solo en la sustancia, sino en la expression, declara, y encarga maravillosamente à todos los que figuen Vida espiritual, que traygan fiempre delante à Christo nuestro Señor, su vida, vPassion santissima, para imitarla, y meditarla, y contemplarla, pues el es la puerta por donde se ha de entrar à todo lo mas perfecto, y fubido de divina Vnion, como divinamente lo dixo nueltro Padre SanCirilo lib.feptimo, fobre San Iuan, cap.4 declarando aquellas palabras : Ego Sum ostium per me si quis introierit, faluabitur, Gingredietur, Gegredietur, & Pascuainueniet, aplicandolo à los Contemplativos. Ille isidem (dize el Santo) ingredietur per bonos, & pulchros cogitatus, interiore componens hominem, & animi penetralia cum intima pace, & tranquilitate subiens.

Donde pintando divinamente la alteza de Contemplacion, assi en lo sutil, senci-Ilo, y delicado del Entendimiento, como en lo levantado, detenido, quieto, y fereno del Amor, pues para lo pri-

Tomo 2.

mero dixo : Bonos, & pulchros cogliatus, y para lo segundo: Cum intima pace, & tranquilitate, y para todo, Subiens animi penetralia. Todo esto confiesta que se alcança, entrando por esta puerta de Dios humanado, à quien llamo dedevota y teologamente, Oftin primarium, & primitiuum. Y mas adelante aun lo declara con mayor expresion, diziendo: Fidelis quifque; collecto animo revoluet secum immensivatem diuina Bonitatts circa fas lutem humani generis, & quam suauis est Dominus, quam magna est multitudo dulcedinis affluentissime, quam abscondit Deus diligentibus se l esto es el ingredietur) deinde egredietur extra Contemplationis secretu, ad exterius boni operis exercitium, y todo esso entrando por esta santissima Humania dad.

Donde apunta nuestro Sato glorioso vna doctrina importantissima: y es, que aunque lo puro, y levantado de Contemplacion toque en divinas perfecciones, como for imméfidad, Bondad, y Amor: como estas se muestren alcifsima y divinissimamente en avernos dado à Christo, y en tener en èl Padre, Madre, Maestro, sustento, dulçura, fuavidad, y todo bien : hallamos alli lo vno las perfeccio-

Discurso Tercero.

nes mas declaradas, y (digamoslo assi) mas picantes, y enamoradoras. Lo otro, tiene nuestra Contemplacion arrimo, y estribo donde hazer pie en medio de aquella inmensidad para que dure mas: y para lo practico, y imitador derechamente espuela, y exeplo. Por esfo remato con dezir : Egredietur extra contemplationis (ecretum ad exterius boni operis exercitium. Teodo. reto lo dixo harto bien: Ingredi dicitur per Christum, cui est cura homo interior : Egredi verò, qui hominem exteriorem, idest membra, que sunt super terram, in Christo mortificat. Con que se acude entera y plena. riamente à rodo lo que el hobre compuelto de interior y exterior ha menefter.

692

Sea pues la regla, la que el Santo repite en tantas partes, que en el tiempo de Contemplacion den vista sencilla y amorofa de Dios, se quede en aquella abstraccion, y defnudez total de criaturas, difcursos, y particulares noticias, que por aquel tiempo fin duda impiden la obra que và haziendo Dios.Pero fuera de aquel tiempo, bien es aprovecharse de noticias particu- subsequentes. Por los montes lares, y buenos discursos: y particularmente de esta Humanidad fantissima, que es aquella primaria, y primitiva

puerta, y que ha de fer el cotinuo pasto, y arrimo, aun de los muy perfectos.

Y en esto no me detengo mas, porque lo dize divinamente nuestro Beato Padre, en muchas partes, particularmente en el libro primero de la subida del Monte Carmelo, cap. 13. en el lib. 2. cap. 32. cerca del fin, en el lib. 3. en el cap. 1. y en el cap. 14. y. en la Noche obscura, cap. 10. al fin.

### DISCURSO III:

De quan convenientemente sas len estos libros en lengua vul-

S. I.

L Gloriofo Padre San Agustin sobre el Psalmo 71. declarando aquellas palabras: Suscipia: montes pacem populo, & colles instittam, dize otras excelentissimas: Excelenti Sanctitate eminentes in Ecclesia monte sunt, qui idonet funt; & alsos docere fic loquendo, vi fidettter instruantur: sic vinendo, vt (alubriter imittentur. Colles autem sunt,illo rum excellentiam sua obedientia fon fignificados en la divina Escritura (d:ze este Santo)los que tienen eminente y levantada fantidad, tal que puedan

enfenar altaméte con fu doctrina, y como obligar de justi. cia con su vida, v exemplo à fu imitacion. Pero esso aplicò à los collados, que fon menores que los montes, el recibir justicia, & colles iustitia: porque quando la doctrina viene bien declarada, y dixerida, y sobre esso fortalecida. y confirmada con el exemplo, executa (digamoslo a(si) por justicia à su execucion.

Y si por los montes le entienden tambien (como dixo Hugo Cardenal)los Varones Concemplativos: Montes alti, 6 Coelo propinqui funt Contemplatiul: Hi indigent pace: quia perturbatus oculus non potest cælestia contemplari. Sacare. mos que los montes que han de recibir esta dectrina de paz, que sobrepuja todo sentido, & pax Dei, que exuperat omnem fenfum, para comunicarla al pueblo, fon los Varones eminentes en santidad, Maestros de espiritu altos, y bida Contemplacion, y bienes recibidos de ella,para comunicarlos à los inferiores, crivia. y para provecho, y bien de los discipulos. Esto es, sufcipiant populo.

Segun esto, esta doctrina can levantada, y tan fuperior, que trata can de cerca de la perfecta paz, y Vnion del Ale

ma con Dios, comunicada à este monte levantadissimo de nuestro Beato Padre, tan eminente en fantidad, como fe: vè en su vida, y como manifieltan los espantosos y continuos milagros que Dios has ze por el, superior en razon. de Contemplativo: assimilmo Querubin elevado, V abrasado Serafin : claro esta. que se le comunicô en favor del pueblo, y para èl; que para fi, poca necessidad tenia: de letras, ò palabras extrinfecas. Por esto lo escriviò de: manera, que pudiesse aprovechar à todos, y declarar lo levantado y superior de Contemplació, y Vmon, que Dios le comunicò, con el magisterio, y documentos importantilsimos, que aqui trae para Macfros, y para discipulos. Y fiendo este el fin de la comunicacion de esta doctrina de Dios à èl, y del à nosocros, era bien darnosla en el lenguaje que abraçaffe mejor la cercanos al Cielo, por la fu- alteza de ella, y juntamente la facilidad de su inteligencia en aquellos para quien se es-

> Y que para esto sea muy à proposito nuestra lengua vulgar, y materna, es claro, pues siendo can alta la doctrina. era menester que las palabras de que viniesse vestida, y el contexto de ellas, no traxel-

Apuntamientos, y advertencias: sen nueva dificultad para su aprehension, y inteligencia, fino que supuesto el vío, y noticia clara de las vozes, y lenguaje, caminaffe inmediatamente la fuerça del Entendimiento à la sustancia de la verdad, y al entero conocimiento de ella. Particularmente aviendo en este orden de Contemplativos, y perfectas Almas, à las quales se ordena la alteza de estos escritos, muchas que no faben Latin; y otras, que aunque lo lepan, ni es con la perfeccion, y destreza que es menester, ni de manera, que no se embaracarian mucho en el estilo y lenguaje Latino. Y assi quedarian defraudadas de can grande bien.

Añadese, que andando en otros libros, y escritos en lengua vulgar muchas de las colas que aqui se tratan, no tan bien declaradas, y con mucha necessidad de algunas advertencias, inteligencias, y reparos que aqui se traen, sin las quales pudiera la doctrina de Contemplacion, como anda practicada, y escrita, tener inconvenientes, y peligros: fue particular providencia de Nuestro Senor, que este Beato Padre los escriviesse en esta lengua, y ya escritos por el en ella, ni era conveniente por lo dicho, y por lo que

despues se dirà, ni possible traducirlo, ò reducirlo à otra, fin gran menoscabo del espiritu, alma, enfasis, propiedad, y fuerca que su Autor diò à fus sentencias, perdiendo mucho de esto en agena lengua, v pluma, v mucho de su estima, y autoridad. Porque fabiendo todos, que no estava en aquella lengua el original, quedarian con razon recelosos los que los leyeran, de si el Tradutor avia percebido fiel y enteramente toda la fustancia, y alteza del Autor, prefumiendo con gran fundamento mucho menos del, y de lu inteligencia, que de la que tuvo quando esto escrivio elte espiritualissimo Mistico, y levantado Doctor.

# S. II.

Odo esto se confirma a maravillofamente con tres cosas que dixo el Espiritu Santo muy à nueltro proposito en el cap. 20. del Eclefiastico: la primera sapiens in verbis producit se ipsum, es la elcritura del Sabio (como à otro lo escriviò) vn retrato, vna viva imagen de quien el es, que como se dize en el cap. 18. del mismo libro: Sen-Sati in verbis, & ipfi Sapienter egerunt. Descubrese, pues, el Sabio à si mismo en sus li-Dros,

bros, para que lea enteramen - ferencia de la mano del Pinobrados: y para que quanto. fuere mayor la alteza dellos, fea mas alto el concepto que fe tenga del, no parando alli, fino subiendo à sentir altamente de Dios, que tal luz dà, tales dones, y gracias comunica, tales amigos tiene. Y porque aqui, si es imitable lo que dize, pica à lu imitacion. no solo con la bondad de lo que se propone, sino con la practica exortacion del exemplo : y si fuere muy admirable, y extraordinario, mueveà alabança, y à admiracion: y alsi qualquiera faca provecho, y de todos es alabado, y glorificado Dlos. Que es lo que derechamente pretende en el luceat lux vestra coram hominibus, como lo ponderò San Hilario, diziendo: Tale lumine, monet fulgore Apostolos, vi ex admiratione operis corum Deolaus impariatur.

Si el Sabio Escritor, pues, en sus palabras se pinta, y en fus libros faca fu imagen, fiendo tan diettra la mano deste escriviente Pintor, movida particularmente por el Espiris tu Santo, mejor es que quede el retrato en su original, que no que se copie en la traducion por agenas manos; que nunca lo copiado sale tal, y mas siendo can grande la di-

te conocido por sus escritos tor, y de las que le pueden traducir. Producat ergo fapiens in verbis se ipsum : seach que fe pinte, que ello ferà lo vivo. y en su comparacion lo demás como pintado.

Con esto tambien Sapiens producit /e ip fum (legun expor-Sicion de Hugo ) in presente per famam, in futuro per glos riam. Dilatat etiam fe per do4ctrinam proficiendo alijs: ayudan sus escritos à su buen nombre, y fanta estima, y este mismo aprecio del Doctor ayuda à que se reciba, y apréda mejor lo que enseña. Cosa importantissima para la gloria accidental del, para el lufa tre y gloria de la Iglesia, y muy particularmete de nuels tra fagrada Religion, para el provecho de sus seguidores, y de todos los que aspiran à esta perfecta y divina Vnion.

Y si como se dixo en el milmo capitulo ( que es la fegunda fentencia de las tres que deziamos) Sapiens in vera bis seipsum amabilem facie: El Sabio con sus palabras obliga à que le quieran bien: quanto esta doctrina se comunicare en lengua de que se pueda participar mas, ferà este provecho, serà esta fama, serà esta gloria, serà esta imicacion, serà esta admiracion. ferà este amor mas estendido,

v mayor, v faldrà esta ima- vecho, y no ayudar à la vito: plens se ipsum producit, mas à la vista de todos, para que le

estimen, y amen.

Con estas dos sentencias viene bonissimamente la tergera del mismo capitulo, sapientia abscendita, & thesau- frumenta in tempore, maledicerus in visus, que villicas in tur in populis, tiendo este graveriusque? Que provecho ay en la Sabiduria escondida, ò en el teloro, que no se comunica, ni sabe del? Maldito es, dize Ieremias en el capitulo 48, el que no faca fu cuchillo, el que no desembaina su espada, y haze rica, y carniceria, derramando la fangre que no descubre, ni revela la verdad. Como dixo Christo nueltro Senor: Maledictus qui prohibet gladium suum à sanguine : son las palabras de leremias; y assi siendo la doctrina de este Beato Padre, como dixe al principio, desapiadada, y sancamente cruel, sin perdonar, no folo à la carne, y à la fangre; pero ni à la Alma, ni al Espiritu, pues alli entra, y haze division para vnir perfectamente con Dios: gran pena merecia quien embainara esta espada, ò en la baina del filencio, que no fuera fufrible, ò en la baina de otra lengua menos recibidasy vniversal, que la nuestra. Pues godo effo ferà estorvar el pro-

gen de sus libros, en que Sa- ria, que à fuego, y sangre se deve hazer contra nuestros

enemigos.

Y si es maldito tambien el que esconde el trigo en el tiempo de la necessidad. Pros verbiorum 11 Qui abscondit nado trigo de doctrina, y este pan de Vida, y de Entendimiento can necessario en efe tos tiempos, en que mugeres fimples, à engañados hombres le aboban, le creen, y le dexan llevar de lo que ellos dizen que son visiones, y hablas de Dios, quedando ellos engañados, y engañando à mil; es bien que doctrina tan fustancial, y segura, como la de estos libros, y can opuelta à estas ilusiones, y enganos que corren, falga en Cattellano, y de manera que siquiera la lean, aunque no la entiendan : que con esto solo les hara reparar, y preguntar: y à los que los goviernan delengañara para fi, y para ellos.

Añado, que para los muy levantados en espiritu, y que acertadamente proceden, no ay cofa como esta doctrina, y fabiduria celeftial: la qual dando à lo levantado de la Contemplacion, y Vnion su lugar, y enfeñando maravia llofamente el objeto, y blanco Difeurfo Tercero:

à que de suyo, y derechamente tira la perfecta Contemplacion, junta diestri simamente la mortificacion, assi de las passiones, como de otra qualquiera otra cofa, aunque licita, que no sea la mejor, y se mere en las medulas del Alma, ficut oleum in ofsibus eius: porque es vacion enfeñadora: vnetio docebio vos, v alli morcifica lo mas interior de ella, para que el Alma ni se aficione, ni fe mezcle con coà Dios.

Que como dixo San Zenon Obisoo Serm 2 de Nativitare Christi: Reverende maiestatis inditium est, Deum non noffe, nifi Deum, neque ab eo amplius requirendum Es punto levantado de verdadera fujecion, y reverencia, no querer Por tanto en las cofas no de Dios mas que Dios, sin mezelar ai añadiduras : que fon cortedades, gustos, intereffes, faynetes, fallis, ò labores, aunque fean esprituales, que es lo que toca à la Voluntad, y para el Entendimiento lo milmo en lu proporcion: Deum non noffe, nife weum ; lin que se aficione, ò arrime à vifiones, revelaciones, particulares modos, y inteligencias, arrojandole en elta fanta confusion, y desnudez divina en la infinita incomprehensibili-

dad de Dios, conociendole en fincerifsima pureza, y tenien+ do por deleyte, y luz la Noche de su testimonio escuramente revelado, por el qual pessandose el Entendimiento à lo que Dios de si conoce. -vereyendo, que lo que èl dize, es como el lo fabe, en cierca manera fe infinite, w endiole.

Dexo mil lugares de Sana tos, y Filosofos, que echan efta maldicion à los que encuifa criada, y de Dios, niquiera : bren el bien, y por inconves. fino à Dios, ni entienda fino, nientes extrinsecos, y remostos, que se originan, no de la ocasion que dà la doctrina. fino de la que toma la malicia, ò crafa ignorancia, dexan : conveniencias importantifsimas, que propia y derechamente nacen de la publicacion de doctrinas tales.

> se ha de mirar al mali vso de algunos ( que effo era cerrar del todo la puerta al bien, pues por grande que fea, pueden muchos por su malicia facar mal) fino al provecho comun, y à lo que propia y derechamete promete lo que le traca, which was very company

> El provecho de esta Escritura es conocidissimo, sacandolo por razon, y discurso. - de que luego diremos, y por la experiencia que lo mueltra, y depone en lu favor, como

fiel teftigo. Pues fu fruto andando en lengua vulgar, y en manos de todos, es en todos los que la leen conocidisimo, como publican, y vocean quantos la faben, de que se và haziendo, y harà queriendo el Señor, llenissima informacion.

Y si no de donde nacen tales hijos, ran ansiolos deseos, tales impaciencias de los que tienen noticia de esta doctrina, porque estos libros salgan a luz? De donde tales quexas de su detencion, que ya se han convertido en amenaças de que los facarán osros, fino lo hiziere la Religion? pareciendoles que el bien comun, y el provecho vniverial haze comunes los agenes eferitos, y por ai propios de cada vno. Y si quando andan los papeles errados, y no fieles, es tan fiel Nuestro Señor à su Siervo, que no ha permitido daños, y inconvenientes, ò yerros, y conocidamente han concurrido para grandes provechos, que cada dia crecen: por que no esperaremos de eftos escritos sin inconvenientes ya, y reducidos à su original, y fidelidad, estas mismas conveniencias, y provechos en grado massuperior?

Esto mismo que la experiencia ha dicho, dize la razon. Y para hazer pondera-

cion de la fuerça que aqui tiene. Pregunto, fi efte alto eftado de Vnion, y perfeccion de que tratan estos libros, es poffible: fi ay Almas que devan aspirar ael, y en quien Dios tan à lo amorole, y particular obre? no me parece que le puede negar el averlas, como se colige de todo lo que en elte Apuntamiento, confirmado con tantas autoridades de Santos, se trae, y està clare en las Escrituras, que no piden perfeccion como quiera, fino tal, que diga Christo : Estote perfectt, ficut Pater vefter calestis perfectus est. Ni qualquiera, fino tal, que diga el milmo Senor: Oro Pater, vt fint wnum, ficut ego, & tu vnum (umus. En consequencia de lo qual, San Dionisio con sus Missicos, y, Santo Tomas con fus Teulogos ponen tal Perfeccion, y ral Vnion, que de puro pura, y perfecta, apenas la alcançamos a entender.

Pregunto mas: A las Almas que por este camino van, ò à el aspiran, es bien avisarlas de algo que sea importante para lu buen acierto, y encaminarlas de manera, que corran mas feguras, y mas ligeras: y à los que las govier. nan , que las encammen , Y adiestren con esta misma alteza, y seguridad? Nadie podrà negar esto; antes quanto es el camino mas alco, y el intento mas superior, y la difpolicion que pide mas extraordinaria, y el peligro mas dissimulado, pues lo que el demonio ofrece aqui es todo con buen color: y lo que fe manda dexar para no embaraçarnos, parece superficialmente mirado, mas à propofiro, para ayudarnos ha menester cien mil ojos, y cien mil advertencias, quales fehallaran en estos libros maravillofos.

Y aunque es verdad, que es Dios el principalissimo Autor de esta obra (cosa de que este Mistico Padre muy continuamente nos quiere advertidos) empero para dexarhazer à Dios, para no estoren fanto vacio, y abstraccion de criaturas, assi en el afecto, como en el Entendimiento para irnos affemejado à Dios en el Alma, y Potencias de ella, son menester documentos, prudencia divina, y maravillosa discrecion, de que estos libros tratan altiisimamente, y no quiere Dios en las colas que se pueden aprender por la luz de sus Ministros, víar de su absoluto poder, y hazer milagros. Lo qual quien lo aguardaffe, feria temerario, y caeria en el peligro de tentar à Dios.

Y los que dizen, que en efte camino alto Dios enfenarà lo que se ha de hazers abren la puerra à mil peligros, y ilusiones, yerros, y aun graves errores. Pues facilmente le perluadiran muschos, que lo que se les ofrece; todo es Dios, que les hablas inspira; y enseña: y canco mas fe dexaran llevar de efto, pareciendoles que van muy (ca guros, quanto menos doctos: fueren, y menos caudal cuviceren para reparar en el daño, y peligro que alli và encubiere to, y dissimulado.

Y aunque acudiessen à los Miestros de espiritu, no se hallan ran facilmente; ni de tanto espiritu, ni tan Maestros, que no tengan gran nevar su obra, para ofrecernos cessidad de la doctrina de este Beato Padre, à quien elcogio Dios por Maestro de ellos, para que les avisasse lo que devian hazer. Y assi el governarle, y regirfe por el, fin duda es cola importantissima. à discipulos, y à Maestrose.

Pero de todos estos pregunto lo tercero, quantos mas avrà que le aprovechen faliendo eltos escritos en lengua vulgar, y quantos perdieran mucho de su magisterio, y doctina, si en otra lengua salieran? Cierco es, que fueran sin numero, pues sabemos que muchissimas Religiosas

de nuestra Religion, y de tan cuerdos, ni prevenidos; orras, y muchos feculares que no ay que hablar aqui : pues tratan de Espiritu, que no saben Latin: y otros Eclefiafti. cos tambien, que se embara- Beato Mittico, que no ay refcarian en el, de presente se aprovechan notablemente de esta doctrina: y otros semejantes, faliendo en lengua comun, inteligible de todos, se doctrina. Y digo enteramenaprovechacan muchissimo: particularmente (abiendo que en ella se escriviò su Original, y llevando las palabras que dixo su Autor, embevido fu Espiritu, y el fuego, calor, y propiedad, que las pegò.

Segun esto, quien no ve ya la conveniencia de estos Escritos en ju lengua materna, y el dano que se seguiria de que ò no salieran, ò salieran en otra lengua mas escura, contraida, y particular.

# S. III.

Os daños que se pueden os danos que le puede temer si son afectados de la malicia, è culpable ignorancia, no ay què hazer cafo de ellos. Pues no folo no damos ocasion con los Libros, antes ayudamos, y abrimos los ojos para que no los aya; y aun para que fe remedien los que de presente ay.

Del otro genero de males, que se suelen derechamente priginar de otros Escritos no

và todo tan feguro, tan advertido, y remirado de este quicio por donde se pueda dar entrada à ningun defacierto, como lo verán los que enteramente leveren esta te, porque no pudo en vn Capiculo folo declarar todo lo que avia que dezir en aquella materia, ni responder à las dificultades de ella. Lo qual haze cumplidissimamente antes de acabarla, abragando todo lo que ella pide en el entero difcurfo, y tratado fuyo.

Veale la Apologia que en femejante caso haze el doctissimo Padre Fray Luis de Leon sobre los Escritos de nuestra Santa Madre, probando la conveniencia de andar en lengua vulgar : que como los libros de eftos dos Padres del Monte Carmelo fon tan altos, y tan parecidos, corren aqui igualissimamente las ras zones que alli se dan,

# 6. IV.

Os cosas se pueden ofre cer de dificultad. La wna, que cofas tan altas avisan los Padres que no se comuniquen facilmente, como San Dionifio, San Bafilio, San Ber-

nardo, San Buenaventura, y en comun, fin determinar seo de colas semejantes, y la expressar las propiedades del superficial aprehension de estado alto que pretende decomun en los que estos libros leyeren) abre puerta à muchos engaños, e iluliones, particularmente en mugeres,por fer credulas, y defeofas defordenadamente de cosas altas. llevadas de algun punto de vanidad, y deleo de ler estimadas.

de advertir, que de dos maneras se puede dar doctrina, à determinadamente à vnos como particulares discipulos. à quien ella và encaminada, para que segun su estado, v vocacion la practiquen: ò en comun, para que cada vno tome de alli lo que le toca, y esto encaminandole seguramente, y avisandole de los peligros que alli puede aver.

En la primera manera de escrivir, y dar doctrina, cosa cierta es, que se ha de proporcionar el Maestro, y Etcritor con sus oyentes, y discipulos, y que à los principiantes, y imperfectos no hade dar documentos, ò enseñança de Perfectos: que es lo que dixo San Pablo: Lac vobis potum deai, non escam: non dum enim

poteratis. Pero quien escrive

Tom,2.

otros. La segunda, que el de- personas, bien puede, y deve ellas (que ha de fer lo mas clarar, para que los que en el estàn, o los que à el aspiran,

le aprovechen.

Cosa que la advirtio San Bernardo en el Sermon 62. de los Cantares, don le hablando de la doctrina alcisima de San Pablo, dize: Nonne vno, & altero colo, acutà, fed pid curiofitate terebratis, èter-En orden à lo primero es tio tandem hanc plus scrutator enexit? At ipfam non flvit nobis: verbis, quibus potuit, fidelibus fideliter intimans. No pudo ser cosa mas alta que la doctrina de San Pablo, y mas la que del tercer Cielo faco: y con todo toco à la fidelidad que devia en quanto Doctor, que de la manera que pudiefse nos la declarasse para nuestro aprovechamiento.

Luego las doctrinas, aunque sean alcas, no se han de callar. Y quando salieren tan remiradas, y advertidas, que moral y prudencialmente hablando, no se pueda temer dano, no tiene duda ser convenientissima su manifestacion. Que San Gregorio en la tercera parte de su Pastoral en la admonicion 12 quando amonesto, que nouerint simplices, non numquam vera reit-

ceres

mare

702

doc?

cere, es quando indi:a viritas nacet; y concluye: Almonendi funt, vt veritatem femper viiliter proferant, el qual provecho (como consta de la experiencia, y de lo dicho) es conocidamente seguro en estos Eferitos.

Los Padres (pues) que diffi cultan el facar à la luz cofas altissimas, se han de entender en tres cofas. El vno, quando se dan determinadamente a particulares discipulos, y perfonas que no son capaces de ellas, ni estàn en disposicion de practicarlas.

El segundo, quando se teme prudencialmente por las circunstancias del tiempo, y de sugetos, dano conocido en

que salgan à la luz:

El tercero, quando el Maeltro quisiesse de tal manera tratar estas colas altissimas, en particular de lo que toca à los Misterios sagrados de nuestra Santa Fè, que paresiesse dava à entender que se podian apear, y declarar enteramente con palabras, y dar fondo nuestro Entendimiento à colas ran inefables : que esto desdize grandemente de la alteza de ellas. Y el modo mejor de tratarlas es con reconocimiento, y rendimiento a fu incomprehensibilidad, y grandeza.

Pero quien elcrivielle, y exortaffe à este reconocimie. to, y à esta sujecion en Fè pura, anteponiendola à toda otra inteligencia, y noticia, y la habilidad de nuestro ingenio, y lo que de suyo puede lo sujetasse, y cautivasse todo in obsequium Fidei : este muy bien se conformaria con los Santos: y tratando de cofas altifsimas, fiempre las dexaria altissimas, y hablando de ellas, incfables, y assi hablando, no hablaria; porque trata de recogernos à fanto y divino filencio: y conociendo, no conoceria; porque trata de rendir el conocimiento al reconocimiento que se deve tes ner de esta grandeza: y escriviendo, no escriviria; porque elcrive para que se entienda, que son estas materias superiores à toda elcritura, que es el intento derecho de los Santos, y de San Dionifio en particular, con quien maravillosamente se conforma nuestro Beato Padre.

El qual tambien como escrive no determinando particulares personas con quien se aya de conformar, fino en comun lo que para la perfecta Vnion es menester, avisando (aunque brevemente) de las condiciones, y grados de los que comiençan, y de los que

apros

lo que conviene à los que proximamente tratan de la Vnion del Alma con Dios; bien pudo con libertad adelgaçar la pluma, pues hablava de cosa delgada, y dar doctrina à los que delgadamente tratan de servir à Dios, de lo

que deven hazer.

Que seria cola recia, que estos fuessen de peor condicion; y que llegando à querer servir à Dios en este grado levantado, no huviesse para ellos magisterio, ò doctrina. Particularmente aviendo pocos Confessores, y Maestros, que para este grado tan fuperior fepan darla, y teniendo estos mismos necessidad de algun gran Maeitro, de quien ellos aprendan.

Y quien dirà que es bien, que estas almas, por que no faben Latin, esten privadas de los documentes que han menester para su aprovechamiento, y direccion? Los Santos Griegos no escrivieron en su lengua vulgar? Y los Latinos no escrivieron en Latin, lengua que entonces era muy ordinaria, y corriente? Luego por esso no avian de escrivir cosas altas? y la Iglefia no avia de gozar de doctrina tan superior?

> Los daños que de agui fe 1 om. 2.

aprovechan, deteniendose en podian temer, effan prevenis dos con la misma dostrina. y los que de malicia, ò crafa ignorancia le pueden leguir, no ay por que nos detengan. y aparten del bien. Y fi no borrense los Libros sagrados, por que algunos fe aprovechan mal de ellos. Quemenfe las Historias Eclesiatticas, y colas can levantadas como ay eleritas aun en nueltra lengua materna. Por que falieron à luz los Escritos de nuestra Santa Madre Terefa de lesus, que contienen doctrina tan levantada, en lengua vulgar? Todo esto de que le figue can gran provecho no corraya, porque vno, ò otro, que es amigo de fi, y de su excelencia, no come position de engañarle, y de enganar. Elcondale la gloria de Dios. No se sepan sus maravillas. Cierrefe este camino,por donde se animan tan. tos à amarle, y servirle. En las cosas (como dize la recibida Teologia) no se ha de mirar al mal vío, ò al escandalo fariseo, fino al provecho comun. Y del que se ha experimentado de estos Libros, y del que adelante nos podemes prometer està dicho baftantemente, y con esto respondido à lo segundo que hazia dificultad: pues esta

Apuntamientos, y advertencias. 704

puerta, antes las cierra todas à vanidades, ilusiones, y engaños, y enfeña como te han de librar de ellos: y lo alto que dize, es tan reparado, y

doctrina de myo no abre can mirado, que no puede aver para quien tuviere abiertos los ojos, donde trope-



TA-

# TABLA DE LOS LUGARES DE

Escritura, declarados en sentido mistico en estas obras espirituales;

Añadense muchos lugares, que en las demás tablas, basta aora bechas no se contienen, señalanse, con esta \*- que no con esta

La a despues del numero señala la primera coluna. La b.la segunda:

\* Ap.1.4. Fiat lux 634. 2. \* 124. Dixit Deus producat terra animam viuentem 454 b. 31. Vidit Deus cuncta quæ fecerat. 456.b. d. oet auti

F Cap.2.24. Erunt duo in carne

vna 536.b.

\* Cap. 6.14. Mansiunculas in arca facies 483. a.

\*Cap 8. 9. Extenditque manum

F 11. Portans ramu oliuz 552.ba Cap. 11.7. Venite igitur, delcendamus & confundamus ibi linguam eorum 48.a.

Cap. 12 6. Qui edificauit ibi altare Domino 310 a.

Cap. 13. 4. In loco altaris, quod fecerat 310.a.

Cap. 15. 8. Vt darem tibi terram istam 160t a.

Cap. 17. Cum enim occubiffet Sol 607 and minos min

Cap. 16. 13. Profecto hic vidi Posteriora videtis me 310. a. Tom. 2.

Cap. 17. 1. Ambula coram me, & esto perfectus 216. a.

\* Cap. 21 8. Fecit Habraha gras de conuiuium in die ablactationis eius 349.a.

Cap.21. Elice ancillam hanc, & filium eius 59. a.

Cap. 21. Sed & filium ancillæ faciam in gentem magnam

\* Cap. 22, 2. Vade in terram vis fionis 310. b.

Cap. 27. 22. Vox quidem vox lacob, fed manus 208. a.

Cap. 28.12. Viditque in somnis scalam 310. a. 412. b.

Cap. 28. Surgens ergo Iacob mane 310. a.

Cap. 29. 20. Seruiuit ergo Iacob pro Rachel.415.a.

Cap.30.1. Da mihi liberos alioquin moriar 397. a. 417. a.

Cap. 31. 30. Cur furatus eft Deus meus 297. b.

Cap. 35. 2. Iacob verò conuo: cata omni domo sua. 63. a. Cap. 46. 4. Ego descendam te-

cum illue 160. a.

Cap. 49. 4. Ruben primogenicus tuus effusus est, sicut aqua EXODVS.

Cap. 7.3. Ne apropries huc folue calceamentam 350 b. 408. b.

7. Vidi aflictionem popu-

li mei 448 a.

Cap 4. to. Ex quo loqueus es ad feruum tuum 408.b.

13. Oblecto Domine, mitte quem miflurus es 214.a.

14. Aaron frater tuus Leuite fcio, quod eloquens sit 183.2.214.2.

Cap 5 7. Sed ipsi vadat, & col= ligam stipulas 620.a.

Cap. 7.11. Vocauit autem Pharo fapientes 127. a.

\*Cap. 8.7. Fecerunt auté, &malefici per incantationes luas fimiliter 427. a.

\* Cap.12.35 Perierunt ab Agyp tijs vafa argentea, & aurea 

Cap. 14. 21. Et erat nubes tenebrofa 97.a.

\* 28. Operuerunt currus, & æquites 620. b.

Cap. 16. 4. Ecce ego pluam vobis 61. b. 341. a.

Cap. 18, 21. Prouide autem de omni plebe viros prudentes 185.a.

Cap. 19. 9. Iam nunc veniam ad ce 119. b.

Cap, 23. 8. Non accipias mune-

ra 257. b.

Cap 24.12: Ascende ad me in montem 310.a.

Cap. 27.8 Non folidum, fed inane 64. a.

Cap. 32.7. Vade, descende, peccauir populus tuus 304. b.

32. Aut dimitte hanc noxam, aut fi non facis, dele me de libro tuo 375. a.

Cap.33 5. Iam nunc depone ornamentum eius 349. b.

13. Si ergo inueni gratiam in conspectu tuo 468. b.

\* 19.Ego extendam omne bonum 562: a. 20. Non videbit me homo.

& viuet 116. b. 155 b. 468.b.

\* 22. Cumque transiuit gloria mea 190. b.

\* 22. Ponam te in phoramine petræ 584. a. 643. b.

Cap. 34. 3. Stabisque mecum super verticem montis 62. b. 6. Quo transeunte coram coe ait dominator 196. b. 606. a.

\* 30. Timuerunt prope acce, 1- dere 533. a.

Cap. 40. Nube operiente omnia. & maiestate Domini corruscante 145. a.

# LEVITICVS,

term Johnson \$10 a

Cap. 10. 1: Arreptis Nadauab, & Eliud filii Aaron thuribulis; imposuerunt ignem alienum coram Domino 64. a. 304. b. Pollerioravidetis me sies e

NVMERI.

IOSVE.

Cap. 11. 4. Quis dabit nobis ad vescendum carnes 67. a.

5. Recordamur piscium 341.a. carro postano n

33. Adhuc carnes erant in dentibus corum 174. a.

Cap. 12. 8. Ore enim ad os Ioquor ci 147. a. los xofi in

Cap. 17. 10. Refert virgam Aaron in cabernaculum testimonij 64. b.

titque Angelus 174.a.

32. Ego veni, ve adversarer tibi 290. a. in O . IT. I da )

32. Peruersa est via tua, milique contraria 174. a.

#### mns, quid agend deboamus DEVTERU NO MIV M. TOBIAS

Cap. 4.12. Vocem verborum eius audistis 146. b.

15. Non vidistis aliquam fimilitudinem 146. b.

\* 24. Dominus Deus tuus ignis confumens est 590. a.

Cap. 6. 5. Diliges Dominum Deum tuum 250.

Cap.31.26. Tollite librum istum 64. b.

Cap. 32. 15. Incrasarus est dilectus 257. a. 16. Reliquit Deum facto-

rem fuum 259. a.

\* 33.Fel draconum vinum corú 449. a. munimod zizanosz

33. Ego occidam, & ego viuere faciam 598, a. Jom. 2.

\*Cap. 5.6. Oftenderet eis terrans lacte, & melle manante620.b. Cap. 6. 21. Interfecerunt om-

nia 83. b.

Cap. 9. 14. Susceperunt igitus de cibarijs eorum 178.b. reallim is supplied of muller

#### IVDICES.

ry. Dieir autem Samuel

Cap. 2. 3. Quam obrem nollui delere eos 83. a.

722. Et iratus est Deus, ste- Cap. 7, 16. Dedit turbas in manibus corum 120, a.

> 29. Surgite tradidit enim Dominus in manus nostras castra Madian 182.b.

Cap. 13.20. Cumque ascende ree flamma 578. a.

1 22. Morte moriemur, quia vidimus Dominum 470. a.

Cap. 16. 16. Defecit anima eius

21. Ouem cum apprehens dissent Philisti 269. a.

Cap. 18. 24. Deus meus, quos mihi fecisti tulistis 297. b.

\* Cap. 20.28. Consoluerunt igitur Dominum 160. a. I aure tenuis 488. b. 595. b.

# LIBER PRIMVS 3 Mibus m Regum. +1

Cap. 2. 30. Loquens loqueus fum, vt domus tua 168.b.

Cap. 3.10. Loquere Domine, quia audit feruns tuus 2171 a. 230. a.

Cap. 8.7. Audi vocem populi,

Cap. 12.3. Loquimini de me co: ram Domino 258.a.

Cap. 23. 94 Aplica Ephod 182. 2.

Cap. 28. 3. Et Saul abstulie Ma-208 291. 2.

11. Dixitque ei mulier

15. Dixit autem Samuel ad Saul 173. b.

# LIBER TERTIVS Regum.

Cap. 3. 11. Quia postulasti verbum hoc 280. a. Maria

Cap 4. 29. Det quoque Deus sapientiam Salomoni 2871a.

Cap. 8. 12. Dominus dixie, ve habitarer in nebula 119. b. 38. Si ambulaueris in vijs meis 169. b.

Cap, 11.4. Cum iam effet fenex deprauatum est cor eius 73. 

Cap. 19. 8. Cumque venisset ad monte Dei Horeb 310.b.

13. Et post ignem sibilus aure tenuis 488. b. 595. b. 316. b. 191. a.

14. Quod cum audiffee Elias 116. b.

\*Cap.21. 29. Quia humilicacus est mei causa 168, a.

Cap. 22. 22. Egrediar, & ero ipiritus mendax 145. a.177.a.

# LIBER QUARTUS Regum. A. 11 ORD

Cap. 5. 26. Nonne cor meum in præsenti erat 201.b.

Cap. 6. 9. Quare non indicatis mihi 201. b.

10. Nequaquam Domine mi Rex 201. b. Ali

12. Elifeus Propheta, qui est in Ifrael 201. b.

## LIBER SECVNDVS Paralipomenon. 32. hgo vons svendyorid.

Cap.r.rr. Quia hoc magis plas cuit cordi tuo 313. a.

Cap. 20, 12. Sed cum ignoremus, quid agere debeamus E73.b.M. OM UN ATVEC

# TOBIAS.

Cop system Vocas verborum Cap. 6. 18. Tu autem cum aca ceperis eam 53. a.

Cap. 12. 12. Quando orabas cu lacrymis 447. a.

13. Et quia acceptus eras Deo 599. b.

Cap. 14. 13. Video enim quod miquitas 176. a.

### IVDITH.

Cap 7.9. Surge, & descende

Cap. 8 11 Et qui estis vos, qui tentatis Dominum 315. a.

Cap 11.12. Ergo quoniam hæc faciunt 175.b.

# TABLA:

69. 2.

ESTHER.

\* Cap. 12. Sex mensibus oleo vngerentur myrrihino 615. a

Tz. Menfis duodesimus vertebatur 615. a.

Cap. 2.9 Efther placuit ei 179. b. \* Cap.4.1. Et indutus est facco

601. a.

Cap. 15. 16. Vidi te Domine 643, a.

#### -5 10 B

Cap. 3.24. Et tanquam inundantes aquæ 384. b.

Cap. 4. 12. Porrò ad me dictum eft 490. a.

Cap. 6.6. Nunquid poterit commedi insulsum 135. a.

. Quis det, vt veniat petitio mea 390. b. 559. b.

9. Quis det, vt qui capit 459:a. Cap. 7. 2. Sicut ceruus desiderat vinbram 464. b.

so. Quare me posuiste contrarium tibi 368. b.

\*Cap.9.11. Si venerit ad me, vie debo eum 442. a.

Cap. 10. 16. Reuersusque mirabiliter, me crucies 594.a.

Cap. 12. 22. Qui reuelat profunda de tenebris 375. a.

opulentus 373. b.

Cap. 20. 22. Cum faciatus fue-Fit 67. a.

Cap:19.17. Defecit anima eius Cap. 23.6. Nolo multa fortitudine contendat meeu369 a Cap. 26. 14. Et cum vix paruam. ftillam 643. a.

\*Cap 29.1 8. Sicut palma multiplicabo dies 604. a.

20. Gloria mea semper innoua? bitur 604. 21

Cap.30. 16. Nunc autem in me metiplo 385. a.

27. Nocte os meum perforatus doloribus 384 b.

Cap. 31. 27. Et læratum eft in: abscondito 283. b.

Cap. 37, 16. Nunquid nostri fer mitas 410. b.

Cap. 38 1: Respondens autem Dominus de turbine 119, b.

Cap. 40. 16, Sub vmbra dormic

18. Ecce absoruebit fluuium 631. a.

\* Cap.41.21. Sub ipfo erunt rad dii Solis 631. b.

24. Non eft super terram poteftas 452. b.

25. Omne sublime videt 427. b.1 631. a.

Cap. 42. 15: Auditu auris, audiui te 489. a..

### P.S.ALMI.

Alulto rribulationesolatio-

Consisted and

Cap. 16.13. Ego ille quondam Pfal. 2. 9. Reges cos in virga ferrea 166: a.

Cap. 19. 21. Miseremini mei. Pfal. 6.3. Et anima mea turbata est valde 71. a.

20. Quia manus Domini 595 a. \*Pl.9.10. Adiutor in opportunitatibus 448. au

Pfal. 10.7. Desiderium pauperum

exau.

exaudiuit Dominus 166. b. Pf. 11. 7. Eloquia Domini, eloquia casta 392.b. 600. a.

Pf. 16.4. Propter verba labiorum tuorum 421.a.

Pfal. 17. 10: Et caligo sub pedibus eius 119. a.

5. Circundederunt me dolores mortis 3720b: 10 01 0100

12. Et posuit tenebras latibulum 

13. Præ fulgore in conspectu eius nubes transierunt 367.6.

Pf. 18. 13 Dies diei ernorat vers

bum 97. b. 634. b.

11. Iudicia Domini vera, iustificara in semetipla 196 a. 559.a Plal. 24 15. Oculi mei semper

ad Dominum 421.b.

7. Ego dixi in abundantia mea 376.b.

12. Conscidisti saccum meum 604. a.

Pf. 30.20. Quam magna multitudo dulcedinis tuz.

21. Abscondes eos in abscondito 406. a. 596. a.

Pf. 33. 22. Mors peccatorum pefsima 471. a.

20. Multa tribulationes justorum 452. a. . . . . . .

Pl. 34. 10. Omnia offa mea dicem 597.b.

Pf. 36 4. Delectare in Domino, & dabit tibi 418. a.

Pl. 37. 5. Sicut onus grave grauatæ fant 70. b.

9. Aflictus fum, & humiliafus fum nimis 384. a.

Pf. 38. 3. Obmutui, & humilia, rus fum, & filui 353. a.

4. Concaluit cor meum 394. a. 502. b. 543. b.

7. Veruntamen in imagine per transit homo 233.b.

12. Propter iniquitatem corripuisti hominem 368.b.

Pf. 39. 6. Non est qui similis sit catibili96.a.bii al 1 a ca ) #

13. Comprehenderunt me in iniquirates mex, & non potui 70. b.

Pf. 41. Quemadmodum defide-- rat feruns 417. a. 613. a.

3. Sitiuit anima mea forcem vivum 346. b. 0109 . 51 . 4.000

Pl.43.23. Exurge, quare obdors mis Domine 642. b.

Pf. 44.10. Adstitit Regina 520.a 644. b.

Pl. 45. 5. Fluminis impetus lætificat 608. a.

11. Pacate & videte 143 b.293 b P148, 17. Ne timueris, cum di. ues factus fuerit homo 254. a. 261. a.

Pf. 49. 16. Peccatori autem dixit Deus 316.b.

Pf. 50. 12. Cor mundum crea in me Deus 392. a.

19. Sacrificium Deo spiritus cotribulatus 357.a.

Pf. 53. 5. Et forces quælierunc animam meam 452. b.

Pf. 57. 5. Sicut aspidis surda, & obturantis 270.b.

9. Supercecidit ignis & no viderunt 54. b.

10. Priulquam intelligerent Spi-

næ vestræ 72. b. Pf. 58. 10. Fortitudinem meam ad te custodiam 78. b. 250. a.

5. Sine iniquitate cucurri, & di Texi 417 b.

15. Famem patientur, vt canes 66. 2.

Pl. 61. I. Nonne Deo subiecta erit anima mea 55. b.

11. Diniciæ fi affluat 254. a. 2622 a 451.a.

Pf. 62. 2. Sitiuit in te anima mea 390. b.

3. In terra deferta, & in via

293. 6. 352. 2.

Pl. 63. 7. Acceder homo ad cor altum 293 b.

Pf. 67 ro. Pluviam voluntariam fegregabis 414.a.

Cleros 474. a.

558. b. 34. Ecce dabit voci suz 216. a. 9. Longe fecisti notos meos à

315. b. 486. b. Pf. 68. 1. Salvum me fac Deus 16. Paupersum ego 55. b.

372. b. 453 b. Pl. 70. 20. Quantas oftendisti mihi 600. b.

Pf. 71. 8. Et dominabitur à mari, víque ad mare 163. a.

12. Liberabic pauperem à potente 163. a.

\*Pf. 72. 7. Trasierunt in affectu - cordis 260. a.

8, Cogitauerunt, & loquuti funt nequitiam 233. a.

21. Quia inflammatum est cor meum 409. b. 444. b. 509. b.

22. Fr ego ad nihilum redactus fum 113. b. 378. b.

Pf. 76. 3 Renuit consolari anima mea 355. a.

14. Deus in lancto via tuaris.b. 19. Illuxerunt corufcationes tuæ 410. a.

Pf. 77. 30. Adhuc est corune erant in ore 62. a. 174. a.

Pf. 83. 3. Cuncupifcit, & deficit anima mea 416. b. 468. a. 163.b.

z. Cor meum, & caro mea exula tauerunt 753. b.578. b.589.a.

42 Ecenim paffer inuenit sibi 555. a.

6. A (centiones in corde (uo difpofuit 411. a.

Pf. 84.9. Quoniam loquatur pacem 342. b. 619. b.

14. Si dormitatis inter medios Pf. 85. 8. Non est fimilis tui in dis Domine 115. b. 240. a. 16. Mons Dei, mons pinguis Pf. 87. 6. Sicut vulnerati dor-

mientes 370. a.

me 370.b.

Pf. 89. 10. anni nostri, sicut aras nea 856. b.

4. Quoniam mille anni ante oculos tuos. 857. a.

Pf. 96. 2. Nuues, & caligo in circuitu eius 367.b.

Pf. ro 1.8. Vigilaui, & factus fum ficut paffer 140. a. 493. a.

27. Ipfi peribunt, tu autem permanes 265.b.

Pf. 103.32. Qui respicit terram; & facit eam tremere 195. a. Pl. 104. 4. Quærite faciem eius

icili-

femper 414. 2.

Pl. 106. 10. Sedentes in tenes bris. 160. b.

Pf. 111.17. Beatus vir., quitis met Dominum 414. b.

Pf. 113.8. Similes illis fiant 56.b. Pf. 115. 15. Preciosa in conspectu Domini 129. a. 586. 2.

Pf. 117. 12. Circundederut me, ficur apes 69. a.

Pf. 118. 32. Viam mandatorum cucurri 417. b. soi.a.

&I. Defecit in faiutare tuum ania ma mea 413. b.

61. Funes Peccatorum circum- Cap. 15.15. Secura mens, quaplexi funt me 68. b.

131. Os meum apperui 543. b. 140. Ignitum eloquium tuum vehementer 578. a.

Pf.120. 4. Ecce non dormitauit 625. 2.

Pf. 122. 2. Sicut oculi ancillæ in manibus 421. b.

Pf. 126.1. Nifi Dominus ædificauerit domum 623. b.

Pl. 129. 12. Convertisti planchum meum 604. a.

Pl. 137.6. Quoniam excelfus Dominus 116, 2.

Pf. 138. 11. Et nos illuminatio mea 97. b. 239. b.

12. Sieut tenebræ eius, ita & lumen eius 375. a. 600; b.

Pl. 142. 4: Collocauit me in obscuris 375. b.

\*7. Deficie (piritus meus 413. b.

\* Pf. 144. 16. Aperis tu manum tuam 457.b.

18. Prope est Dominus omni, bus 312.b.

Pf. 147. 17. Mittie christallum fuam, ficut bucellas 155. 23 361.2.

PROVERBIA.

Cap. 8. 4. O viri ad vos clamito 59. b.

15.Per me Reges regnat 641.4. 34. Ludens in orbe terrarum 579. b.

31. Delitiæ meæ effe cum filis hominum 496. a. 534. b.

Cap. 10.24, Deliderium fuum iustis dabitur 166. b.

fi iuge conviuium 545. b.

Cap. 18. 12. Ante quam conteratur 421. a.

Cap. 23.31 Ne intucaris vinum 269. b.

Cap. 24. 16. Septies enim cadic iustus 80. b.

Cap 27. 19. Quomodo in aquis resplendent 200. b.

Cap. 30. 15. Sanguilugæ duæ funt filiæ 78. b.

Cap. 31. 30. Falax gratia, & vana est pulcritudo 57. b.

ECCLESIASTES.

Cap. 1. 2. Vanitas vanitatum 254. a.

Cap. 2. 2. Risum reputaui errorem 255. b. 265. b.

10. Et omnia quæ desiderauea runt oculi mei 73. b.

Cap. 3. 12. Et cognoui, quod non ester melius 233.b.

Cap. 4. 10. Ve Soli, quia cum cæciderit 184. a. \* Cap:

num Domini sui 261, a

Cap 7.1. Quid necesse est homini maiora sequærere 206. a.

3. Cor sapientium vbi triffitia \*13. Surge amica mea speciosa elt 255. b.

Cap. 8. 4. Et sermo illius porestate plenus est 216. a.

Cap. 9. 1. Qui spernit modica, paulatin desidet 82. a.

Cap. 10. 1. Muscæ morientes per lunt suauitatem 284. a.

4: Si piritus potestatem habentes 600. a.

> CANTICVM Canticorum.

Cap. 1. 1. Osculetur me osculo orifui 418. a. 428. b.

2. Ideò adolescentullæ dilexe. runtte soo. b.

3. Trahe me post resoo.b. 520.b 6 6. a.

4 N gra fum, led formola 422 b. 528. a. 603 b.

\* 6. Indica mihi vbi pafeas , vbi cubes in meridie 442. b.

11. Murenulas aureas faciemus tibi 474 b.

12. Dum effet Rex in acubitu suo 534. a.

17. Lectulus noster floridus 496.2.

Cap. 2. 4. Introduxit me in cællam vinariam 126. b. 506. b.

3. Sub vinbra illi quem deside. raueram fedi 553. b.

\*Cap 5.1. Deus enim in cœlum 9. Similis est villectus meus capræ 444 a.

12. Diuitiæ conseruatæ in ma- 10. Surge propera amica mea 584. b.

11. lam enim hyems transije 539.a.

mea, & veni 562. a. 569. a. 14. Sonet vox tua 487. a.

\*15. Capite nobis vulpes paruulas 530. a.

16. Dilectus meus mihi 604. b. Cap. 3. 2. Surgam & circuibo Ciuitatem 446. a.

\*2. Quæram quem diligit anima mea 414. a.

4. Inueni quem diligit anima mea 418. a. 431. a.

5. Adiuro vos filiæ Ierusalem per capre's 626. b.

\* 6. Sicut virgula fumi ex aromatibus myrrhæ, & thuris 616. a.

7. En lectulum Salomonis 426.a 499 b.

10 Afcentum purpureum 518.a. 442. b.

\*11. Egredimini, & videre filiæ Sion Regem Salomon 521. a. Cap. 4 9. Vu'nerasti cor meum

426. a. 458. b. 524 a. 12. Hortus conclusus soror mea

230. 2. 546. b.

15. Pureus aquarum viuentium 607. b.

16. Surge Aquilo, & veni aufter 504. a.

\*Cap 5.1. Veni in hortum forot mea 537. b.

4. Dilectus meus missit

manum fuam for b.

6. Anima mea liquæ facta

eft 506. b. 579. a.

8 Adiuro vos filiæ Hieru salem, si inuenericis diledum meum 396. b. 4 13. b 458. a.

Cap.6.1. Dilectus meus descendit in hortum fuum 535. 2.

2. Ego dilecto meo 535. a.

4. Auerte oculos tuos à me 210. a. 5.42. a.

10. Descendit in hortum

meum 426, b.

11. Nesciui, anima mea conturbauit me 140. a. 508.b Cap. 7.2. Venter tuus, ficut aceruus tritici 607.b.

13. Omnia poma noua . &

vetera (15. a.

Cap. 8. 1. Quis mihi det fratrem meum 399. a. 428. b. 497. a. 538. 6.

2. lbi me docebis , & dabo

tibi 506.b. 563.b.

5. Sub arbore malo fuscitaui te 540. b.

6. Lampades eius, lampa-

des ignis 607. a.

6. Pone me, vt fignaculum super cor tuum 242. b. 245. 2. 415. b. 476.b.

SAPIENTIA.

Cap. 1. 5. Spiritus enim Sanctus 236. b.

7. Spiritus Domini repleuit orbem terrarum 494. b. Cap. 3. 6. Tanquam aurum in fornace 372. a.

Cap 4 10. Plecens Deo, factus eft dilectus 588. a.

12. Fascinatio enim nugacitatis obscurat bona 257. b. 635. 2.

Cap. 7.11. Venenum autem mihi omnia bona 387. a.

17. lpfe enim dedit mihi 199. b.

\* 21. Omnium enim artifex docuit me sapientia 226. a.

22. Qui nihil verat bene-

facere 280. a.

#24 Omnibus enim mouilibus, mouilior est sapientia 641. b.

24. Arcingic autem vbique 380. a.

\* Cap. 8. 1. Attingit ergo à fine vique ad finem 582. b. 595.b. 1. Disponit omnia suaui-

ter 150. b.

Cap. 9. 15. Corpus enim gaod corrumpitur 361. b. 594. b. Cap. 16. 20. Et paratum panem

de cœlo 341. a. 22. Omnia delectamencu

in se habentem, & omnia saporis fuauitatem 641. b.

Cap 18.14. Cum enim quietum filentium 430. b.

ECCLESIASTICVS.

Cap. 9. 14. Amicum antiquum 504 b.

15. Vinum nouum amia cus nouns 504. a.

Cap. 11. 10. Si diues fueris non eris immunis à del cto 253.b.

34. Ascintilla vna. Cap. 13.1. Qui tetigerit picem 74. 6.

Cap. 19.1. Et qui spernit modi- Cap. 19. 14 Dominus miscuit ca 82. a.

Cap. 23. 6. Aufer à me ventris concupiscentias 79. a.

Cap. 34.9. Qui non est tentatus, quid foic 358 b. 598. b.

Cap. 41. 1. O mors quam amara est memoria tua 471. b.

3. O mors bonum est iudicium tuum 470. b.

Vt in aliquibus Biblijs habetur.

Cap. 51.26. Ignorantias meas illum nauit 634. a.

29. Venter meus consur-

batus est 387. a.

## IS.AIAS.

Cap. 1. 23. Omnes diligunt munera 258. b.

Cap. 3. 12. Popule meus qui te beatum dicunt 266, b.

14. Vox enim de pasti estis vincam 626.b.

Cap. 5. 20. Ponens tenebras lucem 236. b.

30. Et lux obtenebrata est

405.b.

Cap. 6. 2. Seraphim stabant super illud 108 a. 145. a.

Cap. 7.9. Si non credideritis, non permanebitis 97. a.

\* Cap. 8.6. Pro eo, quod ablecie populus iste aquas Siloé 630.b Cap. 9. 6. Et factuses principa-

tus super humeru eius 640.b. 20. Et declinauit ad dexte-

ram 68. a.

Cap. 11. 3. Repleuit cum spiritus timoris 340. a.

in medio eius 176. b.

\* Cap. 24. 16. Secretum meuen mihi 491. a. 550. a.

Cap. 26.9. Anima mea defiderauit te in nocte 391.b.

17. A facie tua Domine 383.6.

Cap. 2819. Quem docebit scie. tiam 162. a. 351. b. 620. a.

10. Manda remanda 262.a 19. Vexatio intellectum

dabie audieui 351. a.

Cap. 29.8. Lassus adhuc sitit 67.4 13. Populus ifte ore suo 304. ai

Cap. 30. 2. Qui ambulacis, ve descendatis 178. b.

Cap. 31. 9. Cuius ignis est in Sion 582. a.

Cap. 40, 17. Omnes gentes quafinon fint 587 a.

18, Cui ergo similé fecistis Deum 117. a.

31. Qui autem sperant in Domino 417. a.

\* Cap 53.4. Ex quo honorabilis factuses 528. a.

21. Pupulum istum formaui mihi 639. a.

\* Cap. 45 15. Vere tu es Deus absconditus 441. b.

Cap. 48.18. Facta fuiffet, ficut flumen pax tua 230. a.

Cap. 55.1. Omnes ficientes venite ad aquas 73. a.

Cap. 57. 20. Impij autem quasi mare feruens 67. b.

Cap. 58. 10. Orietur in tenebris lux rua 351.a.

Cap.

caciparietem 74. a.

Cap. 64. 4. Oculus non vidit Deus absque te 99 b. 116. b. 241. 3. 272 3. 410. 3.

Cap. 66. 12. Ecce ego declinabo super eam 485. b.

- IEREMIAS.

Cap. t. 6. Et dixi: a,a,a, Domine Deus 408. b.

11. Virga vigilantem 145. a. Cap. 2. 2. Recordatus sum tui 416.b.

aqua viue 65. a.259. a.

24.In desiderio animæ suæ67 b. 25. prohibe pedem tuum 67. b. Cap.4.10. Pax erit vobis 162. b.

23. Alpexi terram 57. a.

Cap. 12. 5. Si cum peditibus curres, laborafti 598. b.

íum 170. a.

phetas 290. a.

28. Quid paleis ad triticu 217.a: 29. Nunquid verba mea funt quasi ignis 578. a.

32.Se duxerunt populum meum 290, b.

Cap. 31. 18. Castigasti me, & eruditus sum 358. b. 598.b. Cap. 45. 2. Hæc dixi Dominus Deus Ifrael 202, b.

Cap. 49.16. Arrogantia tuam de cepit te 285. b.

TRENI IEREMIÆ Cap. 1. 13. De excello militignem 392. b. 590. a.

Cap. 59. 10. Palpanimus ficut Cap 3.1. Ego vir videns 374 a. 3. Cenclusitvias meas 378. a.

\*8 Sed & cum clamauero, &ro.

gauero 378 a.

9. Opoluisti nuuem tibis 78. a. 17. Et repulsa elt à pace anima mea 384 a.

18 Et oblitus fum bonoru 385.a 19. Recordare paupertatis mex 449. 2.

20. Memoria memor ero 23 1.a.

\*21 Hex recoles in corde meo 613.b.

13. Me dereliquerunt fontem 29. Ponet in puluere os meum

47. Formido, & laquens 170. b. Cap. 4. 1. Quomodo oblcuratú est aurum 267. b.

7. Candidiores Nazarei eius 75.a

BARVCH

Cap. 20. 7. Factus fum in deri- Cap.3. 22. Non est audita in terra Chansan 595.b.

Cap. 23.21. Non mittebam Pro- 22. Viam autem ispientiæ nelcierunt 17, b.

31. Non est qui possit leire vias eius 410. a.

EZECHIEL.

\* Cap. 1. 5. Similitudo quatuor animalium 611. a.

8. Et facies, & pennas 251. b. \* 24. Quasi tonum sublimis Dei 487. a.

Cap. 2. 1. Hæc visio similitudinis 611. b

Cap. 8.10. Et ingreffus vidi 76.b \* 14. Et ecce ibi sedebeant mulieres plangences Adoni-\* 16. dem 76.b.

# TABLA:

domus Domini 76 b.

Cap. 14. 9. Et Propheta cum 11. Qui nesciunt quid sit inter erraueric 177.b.

Cap. 24. 10. Congere offa 371. b.

11. Pone quoque eam fuper prunas 372. a.

Cap.34.3. Ve pastoribus Israel 628. b.

Cap 36. 25. Et effundam fuper vos aquam mundam 608. a.

### DANIEL.

Cap. 9. 22. Et loquutus est mihi 213.b. 27. Et erit in Templo abominatio 288. b.

Cap. 10. 11. Daniel vir deside. riorum 418. b. 16. Domine mi in visione

tua 491, b.

### OSEAS.

Cap.2. 14. Ducam eam in solitudinem 229.b.556.b. 619.b. 20. Desponsabo te mihi in Fide 364. a. 420. b. 473. a.

Cap. 13. 9. Perditio tu Israel. 367.b. 14. Eto mors tua, ò mors.

### IUN AS.

Cap. 2. 1. Et erat Ionas in ventre piscis 370. a. Cap. 3.4. Adhue quadraginta dies 167.b. Tom.2

\* 16. Et introduxit me in atriu Cap. 4 2. Propter hoc præocus paui 170. b.

dexteram 73.b.

MICHE AS.

Cap.7. 3. Malum manum fuzs rum 288, a.

### ABACVC.

Cap. 2. 1. Super custodiam meam stabo 244. b. 351. b. 620. a.

Cap. 3. 6. Aspexit, & dissolvit gentes 595. a.

SECUNDUS MACHA. beorum.

\* Cap. 1. 2. Iulit Sacerdos Nehemias aspergi ipsa aqua 701.a.

# MATTHEVS:

Cap. 4. 8. Et ostendit ei omnia regna mundi 192. b.

Cap 5. 3. Beati pauperes spiritu 286. b.

8. Beati mundo corde 419. a.

Cap. 6. 2. Amen dico vobis ree ceperunt 282.b; 283. a.

3. Te autem faciente 283. b. 425. 3.

6. Tu autem cu oraueris 314.b. 7. Orantes autem 314. a.

10. Adveniac Regnum tuum 585. a.

24 Nemo potest duobus Dominis servire 223.b. 33: festucam 324. J.

canibus 66 a.

14. Quam angusta porta 109.a. 320. 629.b.

22. Multi dicent mihi

185.b. 288.b.

Cap. 8. 20. Filius autem hominis 113. a.

Cap.10. 36. Et inimici hominis domestici eius 399.b.

Cap. 11.28. Venite ad me omnes, qui laboratis 70. a.

30. lugum enim meum fuaue est 112.a.

Cap.12. 30. Qui non congre-

gat mecum 82; a.

Cap.13.22. Qui autem femipatus eft 253. b.

31. Simile est Regnű Cœlorum grano sinapis 593.b.

\* 44. Simile est Regnum Cœlorum thefauro ableondito in agro 550. a..

\* 46. Inventa autem vna pretiofa. margarita abije

550. b.

Cap. 15: 14. Cæcus autem fi exco ducatum præftet 71.b. 156 a.

26 Non est bonum fumere panem filiorum 65 b.

Cap. 16, 24. Si quis vult venire post me 270. a.

25. Qui ergo voluerit animam fuam falvam facere 517. b.

25. Oui autem perdidetie animam fuam 336.b.

26. Enim prodest homini

254 0.

6. Nolite dare fan Jum Cap. 17. 5. Hic est Filius meus dilectus 180 a.

> Cap. 18. 16. In ore duorum, vel trium 183.b.

Cap. 19 23. Amen dico vobis, quia diues 253. b.

24. Facilius est camelum per toramem 253.b.

29. Centuplum accipiet

263.b. 277.a. Cap. 20. 23. Calicem quidem meum bibetis 111.b.

Cap 21.9. Et quæ sequebantur clamabant 303. b.

Cap. 22. 12 Amice quomodo huc intrasti 304.b.

Cap.23. 5. Omnia verò opera lua 282. b.

12. Qui autem fe exaltaverit 411. b.

Cap. 24. 19. Ve autem præg. nantibus 78. b.

Cap.25. 8. Date nobis de olco veftro 325 a.

21. Quia super pauca fuisti fidelis 126. a.

Cap. 36. 29. Pater mi 6 possibile est 314.b.

Cap. 27. 46. Deus meus, vt quid dereliquisti me 113.a.

Cap. 28. 7. Et cito cuntes dicite 292. 0.

MARCVS. Cap. 7. 6. Populus hic labijs me honorat 304.a. 304.b.

# TABLA.

Cap. 8. 34. Si quis vult me sequi 110. a.

Cap. 9. 38. Nolice prohibere cam 316. a.

LVCAS.

\*Cap.1.13. Ne timeas Zacharia, quoniam ex audita est deprecatio tua 448. a.

\* 35. Virtus altissimi abumbrabit tibi 610. a.

53. Elurientes implebit bonis 486. a.

Cap. 2, 25. Homo iste iustus, & timoratus 505. b.

Cap.4. 24. Amen dico vobis, quia nemo Propheta 500. b.

\*Cap. 5. 5. Per totam notam laboraces nihil capimus 626.a.

Cap.7. 37. Et ecce mulier, quæ crat 396. a.

Cap.8. 13. Qui cum audierint. cum gaudio 286. a.

\* Cap. 9. 26. Nam qui in me erubuerit, & meos Sermones, hunc filius hominis erubelcet \$16.b.

Cap. 10. 20. Veruntamen in hoc nollite gaudere 189. a. 293.a.

Cap. 11. 2. Pater fanctificetur nomen tuum 314. a.

5. Quis vestrum habebis 107.b.

26. Tunc vadit, & affummit septem 127. 2.

52. Ve vobis legis peritis 629.b.

Cap. 12. 20. Stulte hac noche Tom.2.

35. Sint lum bi veftri præcinti 78 b.

Cap 14. 23. Exi in vias, & fapes 629.b.

33. Qui non renuntiat omnibus 31.b. 107.b.

Cap. 16. 8. Quia filij hoius fæ culi 259. b.

10. Qui fidelis est in minimo 262. a.

\* Cap. 17. 21. Ecce Regnum Dei intra vos est 307. a.

Cap. 18. 1. Oportet semper orare 314 a.

11. Deus gratias ago tibi 237.0.282.2.

19. Nemo bonus, nisi folus Deus 58. a.

Cap. 19. 41. Videns Civitatem 303. b.

Cap. 24. 21. Nos autem sperabamus 168.b.

25. O stulti, & tardi corde

32. Nonne cor nostrum 292. D.

## TOANNES:

\* Cap. 14. 5: Quo factum est in ipfo, vita erat 484. a.

5. Et lux in tenebris lucet

56. 2.

13. Qui non ex languinibus 103. b.

16.Et gratia pro gratia 526. a. 18. Deum nemo vidit vnquam 241. a.

Cap 2 3. Vinum non habene 449. b.

Tz

Cape

6. Quod natum est ex carne

\* Cap. 4. 14. Fiet in co fons aquæ salientis 545.b.

23. Sed venit hora, & nunc est 306 a. 307.b.

\* 28. Reliquit ergo hydriam suam mulier 578.b.

48. Nifi figna, & prodigia vide-

ritis 293. a.

Cap. 6. 64. Caro non prodest quidquam 586.b.

\*64 Spiritus, & vita funt 640.b. 67. Ex hoc multi discipulorum 578. 2.

69. Domine ad quem ibimus 5 78.b.

\* Cap 7. 38. Flumina de ventre eius fluent aquæ viuæ 576.a. Cap. 10. 9. Ego sum oftium

112.b.

Cap. 11.3. Domine ecce quem amas 449. b.

50. Expedit vobis, vt vnus mo riatur 164.b.

Cap. 12. 15. Et non cognouerunt discipuli eius 168. b.

25. Qui amat animam fuam 111.b.

\* 28. Venit ergo vox de Cœlo 486. b.

32. Et ego si exaltatus fuero

\* Cap. 14. 2. In domo Patris mei mansiones multæ funt 581. a. 483. a.

6. Ego sum via, & veritas 114.2. July Chill

Cap.3. 5. Nisi quis renatus fue- 21. Qui auté diligit me. 113.b. \* 23 Pater meus diliget eum,

& ad eum veniemus 574. at \* Cap. 16. 23. Et illo die me non rogabitis quidqua 419 b Cap. 17. ro. Mea omnia tua

funt \$ 57. b. 637. b.

20. Non pro eis rogo tantum 567. b.

24. Pater quos dedifti mihi 567. b.

26. Ve dilectio, qua dilexisti me 638. b.

Cap 19. 40. Consumatum est 181. b.

Cap. 20. 1. Et videt lapidem fublatum.

19. Cum fores essent clause 230.2.

19. Cum ergo sero esset die illo, vna Sabbatorum 230. a.

### ACTA APOSTOLORYM

Cap. 1 : 6. Domine si in tempore hoc 164.b.

Cap 2. 3. Et apparuerunt illis dispercita linguæ 591.a.

Cap.4. 30. In eo, quod manum tuam extendas 291.b.

Cap. 7. 32. Tremefactus autem Moyles 408 b. 99 b.

Cap. 8. 19. Date & mihi hanc potestatem 291.a.

Cap. 13. 27. Hunc ignorances

Cap 17. 28. In ipfo enim viuimus 462. a. 640. b.

29. Non debemus æstimare au-10 130. b.

Cap.

lum scio 316. a.

EPISTOLA AD ROMANOS. Cap. 1. 20. Invisibili enim ip. fius à creatura mundi 454. a.

22. Dicentes enim se effe fapientes 58.b.

28. Trididit illos Deus in reprobum fenium 261. a. )

Cap. 2. 21. Qui ergo alium doces 316.b.

\* Cap. 5. 5. Charitas Dei difusa est in cordibus nostris 565. a. Cap. 8. 13. Si enim secundum

carnem vixeritis 603. b. 13. Si autem spiritu facta cara

nis 453. b.

14. Quicumque spiritu Dei aguntur 228.2.555.b.603.a. 23. Et ipsi intra aos gemimus

443.b. 24. Spes autem quæ videtur 107.a. 423.a.

26. Postulat pro nobis 433. 2i Cap. 10. 17. Ergo fides ex auditu 96. b. 205. a. 292. b.

Cap.11. 33. O altitudo diuitiarum 559. a.

Cap.12.2. Renovamini in novitate sensus vestri 365. a.

Cap. 13. 1. Quæ autem funt à Deo 150.b.

### PRIMA AD CORING thios.

Cap.2. 1. Et ego cum venissem ad vos 181. a. 317.b.

9. Quod oculus non vidic 99.b. 382. b. 202 5 574 0.024 Tom.25

Cap. 19, 15. lesum noui, & Pau- 10. Spiritus enim omnia fertis tatur 380.a. 591.a.

> 14. Animalis auté homo no percipit ca 165.a. 277.a. 625.b. 15. Spiritualis autem iudicat

omnia 201.a. 591.a.

Cap.3.1. Non potui vobis loqui 1 55.2.

16. Nescitis, quia Templum Dei estis 307. a. amou a 11511

19. Sapientia enim huius mundi 58.b. 58.a.d . cas in hav

\*Cap.5. 6. Modicum formentű tota maslam corrupit 586. a.

\* Cap.6. 17. Qui autem adhxret Domino 22 5.2.

Cap 7. 27. Solutus est ab vxore 256 a.

29 Tépus breve est 83.b.256.22 Cap.9. 22. Omnibus omnia fa-

Cap. 10. 4. Petra autem erat Christus 561.a. 7 ... 28 7817

Cap. 12. 7. Vnicuique autem datur manifestatio spiritus 287. b.

8. Alij quidem per spiritum datur fermo sapientiæ 200. a.

8. Alij datur sermo scientiæ 634. b.

10. Alij discretio spirituu 287.ba Cap. 13. 1. Si linguis hominum loquar, & Angelorum 288.a.

4. Charitas patiens est 481. b. 10. Cum autem venerit, quod perfectum est 119.b. 475.a.

11. Cum estem parvulus, loquebar 153.b. 365.a.

Cap. 15. 54. Absorta est mors in victoria 603. a.

T 3

SEn

Cap. 4. 17. Quod in præsenti est momentaneum , & leue 278. b.

Cap. 5. 1. Scimus quoniam fiterrestris domus 585. b. 601. b.

4. Nolumus spoliari, sed super vestiri 469. b. 1.87 .d.87 16.

Cap. 6: 10. Tanquam nihil habentes 263; a. 380.b.

35. Quæ autem couentio Chri-Sti 56. b.

Cap. 11. 14. Ipfe enim Sathanas 125.6.

Cap. 12, 2 Siue in corpore nef-- cio 190. b. 478. b.

4. Audiuit arcana verba 489. a. 9. Virtus in infirmitate perficitur 86. a. 519. a. 598. a. Cap. 13. 7. Vnicoidne curens

## AD GALATAS:

Cap. 1. 8. Sed licet nos, aut Angelos 181. b. 204. b.

Cap. 2. 2. Ne forte in vacuum currente 184.b.

14. Si tu cum Iudæus sis 185. b. 20. Viuo autem iam non ego 475. b. 538. a. 564. b. 603. a.

Cap. 5. 17. Caro enim concupifcit adverlus spiritum 271.b

Cap. 6. 17. Ego enim stigmata Domini lefu 194. b.

in victorin 609 a.

# SECUNDA AD AD EPHESEOS.

Cap. 4. 24. Et induite nouum hominem 365. a. 415.b. Cap. 6. 11. Induite vos arma-

turam Dei 452. b. a.s. D.contes cours fe elle fa-

### AD PHILIPPENSES. S. Trididit illos Dous in re-

\* Cap. 1.2 3: Defiderium habens diffolui, & effe cum Christo 469. b.

\* 21. Mori lucrum 517. b.

### must AD COLOSENSES. comen a verifie 602. b.

Cap. 2. 3. In quo func omnes thefauri 180. b. 449. a. 561.b

9. In iplo habitat omnis plenien tudo divinitatis 181. a.

Cap. 3. 5. Et avaritiam, quæ est fimulacrorum feruitus 260. a. \* 10. Et induentes nouum eum . 602. a.

14. Charitas est vinculum perfectionis 521. a. 481. b.

# PRIMAAD The Talonicenfes.

Cap. 5.19. Spiritum nolite extinguere 242.b. 071 000

# AD HEBREOS.

Cap. 1. 1. Multifariam multilque modis 179. b. sav ba 3. Qui cum fit splendor gloria 456. b. 472. a. 595.b. .s.mo la.Por-

# TABLA

3. Portans omnia Verbowirtutis 641. a.

Cap. 11. 1. Est autem Fides, sperandarum substantia rerum 107. a 235: a.O T A 3 H O

6. Sine Fide autem, impossibile est placere Deo 420. b.

# EPISTOLA JACOBI.

Cap. 1. 17. Omne datum optimum 520. a. 623. b.

Cap. 2. 20. Quoniam Fides fis Alma la dichola ventu-

# PRIMAPETRI.

Cap. 5.9. Cui resistire forces in Cap. 13. 7. Et est datum illi bel-Fide 420. b. 6 1 and a

# SECUNDA PETRI

Cap. 1. 2. Gratia vobis, & pax adimpleatur 568. a.

9. Habemus firmiorem propheo. T. De come for meeting gravagen.

can al amon Penerala camblen por

commercial mercy duringulates field.

Can & Decome The meeting aftern

ceval alma, Penewileper Allice

reciones y ansacidades de la facea.

da Ebruma fiby is

Cur. 9. De come his apetitus enfu-

cian et aims l'encuel por com-

Capito. De como las apertias estés

Lion , y Abanque con el alma en la

· paracionesca unioridades di lafa- " - grada Efaitana fak ya - sal

# PRIMA 10 AN NIS:

Cap. 3.2. Scimus quoniam cum apparuerie, fimilis ei erimus 419. a.

Cap. 4. 18. Timor non est in charitate 470.b. sh mul yerd

\* 19. Quoniam Deus prior diles xit nos 524. a.

# APOCALIPSIS.

Cap.2, 17. Et dabo illi calculum candidum 597. a.

ne operibusmortua est 250,2. Cap. 3. 8. Ecce dedi coram te oftium apertum \$ 3826.1010116

> \* Cap. 10. 9. Accipe librum, & deuora illum 449 a. . . sob

lum facere cum fanctis 1 26.b.

Cap. 14. 2. Tanquam vocem aquarum 486.b.

\* 2. Citharædorum citarizantiu 486. b. 494. a.

(Cap. 17. 3. Et vidi mulierem fee denteni 288.a.

ticumSermonem 150.2.205.b (Cap. 18. 7. Quantum glorifis cauit le 69. a. 264. a.

Cap. to Comittee's & contar de far met.

princrite del apresies en federles

the organia and fountile sque or la

Profess to diete motherate.

and chales of hyperar delafa.

Can 4. Dice ques noreffarla for al

wirlad. Pracaule per componerio-Tom. 2;

# TABLA: TABLA DE LOS CAPITVLOS DE

Contract Chaucem Fides solid Rosts of the crimus

randorum finbilancia rorum DIBVXO DE NVESTRO BEATO PADRE Fray Iuan de la Cruz. fol. 1:3 -idiologni : manus abiel anic a

Subida del Monte Carmelo por el Beato Padre Fray Ivan de la Cruz. Con. 1. 17. Omne datum opti-

# LIBRO PRIMERO.

Canciones en que canta el Alma la dichosa ventura que tuvo, en passar por la obscura Noche de la Fe, en desnudez, y purgacion suya a la vnion del Amado.

Ap. 1. Pone la Primera cancion, dize dos diferencias que ay de noches, porque passan los espivituales, segun las dos partes del Cap. 6. Dize dos daños principales, hombre superior, y inferior, y declarala Cancion. fol. 51.

Cap. 2. Declara que noche escura sea esta, porque el alma dize auer pas-Sado à la vnion de Dios, dize las Cap. 7. De como los apetitos atormen-

causas de ella. fol. 52.

Cap. 3. Comiença à tratar de la primera caufa de esta noche, que es la prinacion del apetito en todas las cofas fol. 54.

Cap 4. Dize quan necessaria sea al alma passar de veras por estanoche obscura del sentido, que es la mortificacion del apetito para caminar à la vinion de Dios. fol. 56.

Cap. 5. Profique lo dicho mostrado, son autoridades, y figuras de la Cagrada Escritura, quan necessario

sea al alma ir à Dios por esta no che escura de la mortificacion del apetito fol. 60.

que caufan los apetitos al alma, el uno prinatino, y el otro politino: pruenalo con autoridades de Escritura fol. 69. Omischuois

tan al alma. Pruevalo tambien por comparaciones, y autoridades. f.68.

Cap. 8 De como los apetitos escurecen al alma. Pruenalo por comparaciones, y autoridades de la sagras da Escritura. fol. 70.

Cap. 9. De como los apetitos enfucian el alma Prueualo por coma paraciones, y autoridades de la sagrada Eseritura fol. 74.

Cap. 10. De como los apeittos entibian, y estanquecen el alma en la virtud. Prneuale por comparacio-

1.3. MO Ines,

nes, vautoridades de la sagrada Es critura. fol. 77.

Cap. 11. Prueba como es necessario para llegar à la divina vnion , carecer el alma de todos los apetitos, por pequeños que fean. fol. 79.

Cap. 12. Responde à la otra pregunta, declarando quales fean los apetitos, que bastan para causar en el alma los daños ya dichos, fol, 84.

Cap. 13. De la manera, y modo que ha de tener el alma para entrar en esta noche del sentido por Fe. fol. 86.

Cap. 14. En que se declara el segundo verso de la sobredicha canció f.89. Cap. 15. En que se declara los demás

versos de la dicha cancion. fol. 90.

# LIBRO SEGVNDO DE la subida del monte Carmelo.

CAp. I. En que se declara esta canción. foi. 92.

Cap . 2. En que se comiença à tratar de la segunda parte, ò causa de esta noche, que esta Fe prueba por dos - razones, que es mas escura que la primera, y que la tercera. fol. 94.

Cap. 3. De como la Fèes Noche escura para el alma. Pruebalo por razones, y autoridades dela farrada · Escritura. fel. 95 .

Cap. 4. Trata en general, como tambien el alma ha de estar à escuras en quanto es de su parte, par a ser bien guiado por la Fe, à suma contemplacion fol. 98.

Cap. 5. En que se declara, que cosa sea union del alma con Dios. Pone una

comparacion. fol. 101.

Cap. 6. Trata como las tres Virtudes Teologales, son las que han de poner en perfeccion las tres potencias del alma, y como en ellas hazen vacio, y tiniebla las dichas virtudes. Declaranse al proposito dos autoridades, vna de S. Lucas, y otra de Ilaias. fol. 106.

Cap. 7. Que dize quan angosta es la Senda, que guia à la vida, y quan desnudas, y desembarazadas conutene, que esten los que han de caminar por ella, y comiença à hablar de la desnudez del entendi-

miento. fel. 109.

Cap. 8. Trata en general, como ninguna criatura, ni alguna noticia que puede caer en el entendimiento, le puede seruir de proximo medio parala dizina vnion con Dios fol.114

Cap. 9. De como la Fè es el proximo, y proporcionado medio al entendimiento, para que el alma pueda llegar à la divina vnion de amor. Pruebalo con autoridades, y figuras de la niuina Escritura, fol. 118.

Cap. 10. En que se haze distincion de todas las aprehensiones, y inteligencias que pueden caer en el en-

tendimiento. fol. 120.

Cap. 11. Del impedimento y daño, que puede auer en las aprebensiones del entendimiento, por via de lo que sobrenaturalmente se representa à los (entidos corporates exteriores, y como el alma se ha de auer en ellas, fol. 121.

Cap. 12. En que se trata de las aprebensiones imaginarias, y na-

sturales. Dize que casas sean, y prue-La como no pueden ser proporcionado medio para llegar à la vnion de Dios , y el daño que haze no /aber desasirse delias à su tiepo f 128.

Cap. 13. Ponense las señales que ha de conocer en si el espiritual para començar à desnudar el entedimteso de las formas imaginarias, y difcursos de medicacion, fol. 132.

Cap 14. Prueba la conveniencia destas señales, dando razon de la necessidad de lo dicho en ellas para

adelante.f. 134.

Cap. 15. En que declara como à los aprouechantes que comiençan à entrar en esta novicia general de contemplacion, les conuiene à vezes aprenecharse del discurso, y obras de las potécias naturales fol. 142.

Cap. 16. En que se trata destas aprehensiones imaginarias, que sobrenaturalmente se representan en la famasia. Dizen como no pueden seruir al anima de medio proximo, parala union con Dios.fol. 144.

Cap. 17. En que se declara el fin , y estilo que Dios tiene en comunicar al alma los bienes espirituaies por medio de los sentidos, responde à la duda que se ha tocado. fol. 150.

Cap. 18. Trata del daño que algunos Maestros espirituales pueden hazer à las almas, por no las lleuar con buen estilo , acerca de las dichas visiones, y aize tambien como aunque sean de Diosse pueden ellas engañar, fol. 155.

Cap. 19. En que se declara, y prueba, como aunque las visiones, y locucio-

nes que son de parte de Dios, son verdaderas en a, nos podemos enganar acerca de ellas. Prueuafecon autoridades de la divina Escritura fol 159. 1 200 1 200 1 200 1 200 1 200 1

Cap. 20. En que se prueba con autoridades de la divina Escrisura como los dichos, y palabras de Diot; aunque siempre son verdaderas, no son siempre ciert as en sus propias caufas. fol. 167.

Cap 21. Declar a como aunque Dios responde à lo que se le pide algunas vezes . no zusta de que vsen de tal termino, y prueba, como aunque condesciende, y responde, muchas vezes se enoja fol 171.

Cap 22. En que se trata una duda, como no es licito aora en la lev nueua, preguntar à Dios por via sobrenatural, como era en la ley vieja? Es alzo sabroso para entender misterios de nuestra santa Fe, pruebas se con una autoridad de San Pablo, que alproposito se declar a fol. 178.

Cap. 23. En que se comiença à tratar de las aprebensiones del ensedimieto, que son purame, e por via espiritual. Dize que cosas son fol 188.

Cap 24 En q se trata de dos maneras que ay de divisiones espirituales por via sobrenatural fol. 190.

Cap. 25 En que se trata de las renelactones. Dizefe a cofa fean, y ponese aqui vna distincton, fol. 194

Cap. 26. En que se trata de las inteligencias de verdades desnudas en el entendimiento. Y dize como son en dos maneras, y como se ha de auer el alma acerca dellas fol. 195.

ro de reuelaciones, que es descubrimiento de fecretos, y misterios ocultos. Dize de la manera en q pueden · Seruir para la vinion de Dios , y en que manera estoruar, y como el demonio puede eno añar mucho en esta parte, fol, 203?

Cap. 28. En que set vata de las locuciones interiores, q sobrenaturalmente pueden acaecer al espiritu. Dize en quantas maneras son, fol.

206.

Cap, 19. En que se trata del primer generode palabras, q algunas vezes elespiriturecogido forma en si. Dize la causa dellas, y el prouecho, y dano que puede auer en ellas. fol.

Cap.30. Quetrata de las palabras interiores, que formalmente le hazen al espiritu por via sobrenatural. Auisa el daño que pueden hazer, y cautela necessaria para no ser engañado en ellas. fel. 213.

Cap. 31. En gletrata de las palabras sustanciales, que interiormente se hazen al espiritu. Dizese la diferencia que ay de ellas à las formas les, el prouecho que ay en ellas, y la resignacion, y respecto que el alma deuetener en allas fol. 215.

Cap 32. En que se trata de las aprehensiones, que recibe el entenaimieto de los sentimieros interiores, què Tobrenaturalmente se hazen al alma. Dize la causa de ellos, y en què manera se ha de auer el alma, para no impedir el camino de la vnion de Dios en ellas, fol. 217.

Cap. 27 que trata del segundo gene- LIBROTERCERO, EN que se trata de la purgacion, y noche activa de la memoria, y volun-Can the Add the the

> Ap.I. De las aprehensiones naa turales de la memoria, y se dize, como se ha de vaciar, para que el alma se pueda unir con Dios, segun esta potencia, fol. 222.

Cap. 2. En que se dizen tres maneras de danos que recibe et alma, no efcureciendose acerca de las noticias, y discursos de la memoria. Dizese agui el primero, fel. 228.

Cap. 3. Que trata del segundo daño q puede venir at alma de parte del demonio, por via de las aprebensiones naturales de la memoria. f.230

Cap. 4. Del tercero dano que se le figue al alma, por via de las noticias distintas naturales de la memoria. fol. 231.

Cap. 5. de los prouechos q se siquen al al alma en eloluido, y vacio de todos los pensamientos, y noticias q acerca de la memoria naturalmente puede tener. fol. 232.

Cap.6. En que se trata del segundo enero de aprehensiones de la memoria, a fon imaginarias , y noticias Cobrenaturales fol 234.

Cap. 7. Del dano que las noticias fobrenaturales pueden bazer al alma, sibaze reflexion fobre ellas. Dize quantos fean, y trata aqui del primero fol. 235.

Cap. 8. Del Jegundo genero de daños, q es peligro de caer en propia estimacion,y vana presumpcion f. 237.

Con 9. Del tercero dans que se le puede seguir al alma de parte del demonio , per las aprehensiones imaginarias de la memoria. fol, 238.

Cap. 10. Del quarto dano que se le puede seguir al alma de las aprebensiones sobrenaturales distintas de la memoria, que es impedir la union. fol.239.

Cop. 11. Del quinto daño que al alma se le puede seguir enlas formas, y aprehensiones imaginarias sobrenaturales, que es juzgar de Dios baxa, è impropiamente. fol. 240.

Cap. 12. De los pronechos que sacael alma en apartar de si las aprehensiones de la imaginación, y responde à cierta objection, y declara cierta diferencia, que ay entrelas aprebensiones imaginarias, naturales, v Sobrenaturales, fol: 242.

Cap. 13. En que se trata de las noticias espirituales, en quanto pueden caer en la memoria. fol. 247.

Cap. 14. En que se pone el modo general, como se ha de gouernar el espiritual acerca de esta petencia. fol. 248.

Cap. 15. En que se comiença à tratar Cap. 24. Que trata de los daños que el de la noche obscura de la voluntad. Ponese vna autoridad del Deuteronomio, y otra de Dauid, y la diuission de las aficiones de la vo- Cap. 25. De los pronechos que se silunt ad. fol.249.

Cap. 16. En que se comiença à tratar de la primera aficion de la voluntad. Dizese que cosa es gozo, y hazese distincion de las cosas de que la voluntad puede gozarse. fol. 252. The same want to have

Cap. 17. Que trata del gozo deerea de los bienes temporales. Dize como se ha de enderezar el gozo en ellos. fol. 253.

Cap. 18. De los daños que se le pueden seguir al alma, de poner el goze en los bienes temporales. fol. 256.

Cap. 19. De los prouechos que se sigué alalma, en apartar el oozo de las cofas temporales. fol. 261.

Cap. 20. En q fe trata como esvanidad poner el gozo de la volun ad en los blenes naturales, y como fe ha de en derezarà Dios por ellos. fol. 264.

Cap. 21. De los daños que fe le siguen al alma de poner el gozo de la vo-Innt ad en los bienes naturales, fol-

Cap. 22. De los prouechos que saca el alma de no poner el gozo en los bienes naturales. fol. 269.

Cap. 23. Que trata del tercer genero de bienes, en que puede lo voluntad poner la aficion delgozo, que son los sensibles. Dize quales sean, y de quantos generos, y como fe ha de en derezar en ellos la voluntad à Dios, purgandose deste gozo. f. 271.

alma recibe en querer poner el 20zo de la volunt ad destos bienes senfibles fol. 274.

quen at alma en la negacion del gozo acerca de las cofas fensibles, las quales son espirituales, y temporales. 276.

Cap. 26. En que se comiença à tratar del quarto genero de bienes, que son bienes morules. Dizese guates sean y en que manera sea en ellos licito, el cozo de la voluntad.fol. 279.

Cap. 27. de fiete danos, en que se puede caer poniendo ei gozo de la voluntad, en los bienes morales. fol. 281.

Cap. 28. De los prouechos que se seguen al alma en apartar el 2020 de los bienes morales, fol. 285.

Cap. 29 En que se comiença à tratar del quinto genero de bienes, en que se puede gozar la voluntad, que son sobrenaturales. Dizese quales sean, y como se distinguen de los espirttuales, y como se ha de enderezar el gozo de ellos à Dios. fol. 281.

Cap. 30. De los daños que (e pueden seguir al alma de poner el gozo de la voluntad en este genero de bienes.fol. 289.

Cap. 31 de dos pronechos que se sasan en la negacion det gozo, acerca delas gracias sobrenaturales. fol 293.

Cap. 32. En que se comiença à tratar del sexto genero de bienes, de que se puede gozarla voluntad, dize quales sean, y haze de ellos la primera division. fol. 294.

Cap. 33. De los bienes espiri uales, que distantemente pueden caer en el entendimiento, y memoria. Dizecomo se ha de auer la voluntad acerca del gozo de ellas fol. 295.

Cap 34. De los bienes espirituales sabrosos, que distantemente pueden caer en la voluntad. Dize de quantas maneras sean fol 296.

Cap. 35. Profique de las imagenes, y dize la ignoracia que acerca dellas tienen algunas personas.fol 299.

Cap. 36. De como se ha de encaminar à Dios el gozo de la voluntad, por el objeto de las imagines, de manera que no yerre, nise implda por ellas, fol. 301.

Cap. 37. Profigue en los bienes motiuos, dize de los Oratorios, y lugares dedicados para oracion. fot. 303.

Cap. 38. De como se ha de vfar de los Oratorios, y Templos, encaminado el espiritu à Dios por ellos. fol. 305.

Cap. 39. Profique encaminando toda via elespiritu al recogimiento interior, cerca de lo dicho. fol. 307.

Cap. 40. De algunos daños en que caen los que se dan al gusto sensible de las cosas, y lugares deuotos de la manera que se ha dicho fol. 303.

Cap. 41. De tres diferenctas de lugares deuotos, y como se ha de auer acerca dellos la voluntad fol. 308.

Cap. 42. Que trata de otros motiuos para orar, que vsan muchas personas, que son mucha variedad de ceremonias. fol. 311.

Cap. 43. De como se ha de enderezar à Dios el gozo, y fuerça de la voluntad, por estas devociones. fol. 312.

Cap. 44. En que se trata del segundo genero de bienes distintas, en que se puede gozar vanamente la volunt ad fol. 315.

LIBRO PRIMERO, EN que se trata de la Noche del Sentido.

Ap. I. Pone el primer verso, v comiença à trat ar de las imperfecciones de los principiantes.fol.322.

Cap. 2. De algunas imperfecciones espirituales, que tienen los prin-- cipiantes acerca de la sobernia, fol. 323.

Cap. 3. De las imperfecciones, que fuelen tener algunos principiantes acerca del segundo vacio capital, que es la anaricia, espiritualmente hablando. fol. 327.

Cap. A. De otras imperfecciones , que suelen tener estos principiantes acerca del tercer vicio, que es la luxuria , espiritualmente entendida. fol. 328.

Cap. S. De las imperfecciones en que caen los principiantes acerca del vicio dela ira fol. 331.

Cap. G. De las imperfecciones acerca de la guia espiritual, fol. 332.

Cap. 7. De las imperfecciones acerca de la embidia, y accidia espiritual. fol. 335.

Cap. 8. En que se declara el primer verso de la primera cancion, y se comiença à explicar esta Noche escura. fol. 337.

Cap. 9. De las señales en que se conoceràque el espiritual và por el ca. mino desta Noche, y purgacionsen-Sitiua. fol. 339.

Cap. 10. Del modo en que se ha de auer estos en esta Noche escura. fol.343. Cap. 11. Declaranse tres cursos de la

cancion. fol. 346.

Cap. 12. De los pronechos que causa do. fol. 3.48.

Cap. 13. De etros pronechos que can-Sa en el alma esta Noche del senido. fol. 353.

Cap. 14. En que se declara el visimo verso de la primera cancion. f.357.

LIBRO SEGVNDO DE LA Noche efcura.

Ap. I. Comiençase à tratar de la Noche segunda del espiritu, dize à que tiempo comiença, fol. 360.

Cap. 2. De algunas imperfecciones que tienen estos aprouechados,

fol. 362.

Cap. 3. Annotacion para le que se sia que. fol. 364;

Cap. 4. Ponese la primera cancion, y

(u declaracion. fol. 365.

Cap. 5. Ponese el primer verso, y comiença à declarar como esta contemplacion escura, no folo es Noche para el atma, fino tambien pena, y tormento. fol. 366.

Cap. 6. De otras maneras de pena, que el alma padece en esta Noche,

fol. 369.

Cap. 7. Prosique la misma materia de otras aflicciones, y aprietos de la voluntad. fol. 373.

Cap. 8. De otras penas que afligen al alma en este estado. fol. 378.

Cap. 9. Como aunque esta Noche escurece al espiritu, es para ilustrarle, y darle iuz. fol. 380.

Cap. 10. Explicate esta purgacion por vna comparacion fol. 385.

en el alma esta Noche del senti- Cap. 11. Comiençase à explicar el segundo verso de la primera cancion, dize como el alma por fruto de estos rigurofos aprietos fe halla con vehemente passion de amor dinino, fol. 389.

cap 12. Dize como esta horribte Moche es purgatorio, y como en ella ilumina la divina sabiduria à los hombres en el suelo con la misma iluminacion, que purga, y ilumina à los Angeles en el Cielo. fol. 392.

Cap. 13. de otros sabrofos que obra en el alma esta escura Noche de con-

templacion. fol. 394.

Cap. 14. En que se ponen, y explican los tres versos vicimos de la primera cancion. fol. 399.

Cap. 15. Ponese la segunda cancion,

v (u declar acion, fol. 400.

Cap. 16. Ponese el primer verso, y explicase como vendo et alma à escurasvafegura.fol. 401.

Cap. 17. Ponese el segundo verso, y explicase como esta escura contemplacion sea secreta. fol. 407.

Cap. 18. Declarafe como esta fabia durta secreta sea sambien escala, fel. 411.

Cap. 19. Comtença à explicar los diez grados de la escala mistica de amor divino, (egun S. Bernardo, y S. Tomas. Ponense los cinco primeros. fol 413.

Cap. 20. Ponenfe los otros cinco gra-

dos de amor. fol. 417.

Cap. 21. Declarafe efta palabra diffraçada, y dizenfe los colores del disfraz del alma en esta Noche, fol. 419.

Cap. 22. Explicase el tercer verso de la segunda cancion. fol. 423.

Cap. 23. Declarase el quarto verso; dize el admirable escondrijo en que es presta el almaen esta Noche: y como, aunque el demonio tiene ene

trada en orros muy altos, no en ef-1e. fol. 424.

Cap. 24. Acabase de explicar la segunda cancion, fol. 429.

Cap. 25. En que breuemente se decia. ra la tercera cancion. fol.431.

Canciones entre el alma, y Chcisto su Esposo. fol. 439.

DECLARACION DE las canciones, entre la E(posa, y el Esposo divino.

Ancion primera fol. 441: 1 Cancion dos. fol. 416.

Declaracion de la cancion tres. fol-

Declaration de la cancionquatro .fol.

Declaracion de la cancion cinco. fol.

Declaracion de la cancion seis. fol.

Declaracion de la cancion siete. fol.

Declaracion de la cancion ocho. fol.

Declaracion de la cancion nueue. fol. 462.

Declaracion de la cancion diez. fol.

Declaracion de la cancion once. fol.

Declaracion de la cancion doze, fol-

Declaracion de la cancion trece, fel-

Anotaciones de las dos canciones, catorce, y quince. fol. 482.

De-

# TABLA:

Declaración de las mismas dos can- Declaración de la canción treinta y seis ciones. fol. 483.

Declaracion de la cancion diez y seis. fol. 495.

Declaracion dela cancion diez y siete. Declaracion de la cancion treinta y fel. 499.

Declaración de la canción diez y ocho. fol. 505.

Declaracion de la canció diez y nueue. fol. 510.

Declaracion de la cancion veinte. fol.

Declaracion de la canció veinte y vna. fol. 515.

Declaracion de la cancion veinte y dos. fol. 518.

Declaracien de la canció veinte y tres. fol. 522.

Declaracion de la canco veinte y quatro fol. 524.

Declaracion de la canció veinte y cinco fol. 527.

Declaracion de la canció veinte y feis. fol. 528.

Declaracion de la canció velnte y fiete. fol. 531.

Declaracion dela canció veinte y ocho. fol. 535

Declaració de la canció veinte y nueue fol. 539.

Declaracion de las dos canciones 30. y 31. fol. 540.

Declaracion de la cancion treinta y dos fol 547.

Declaracion de la cancion treinta y tres. fol. 549.

Declaracion de la cancion treinta y quatro, fol. 552.

Declaracion de la cancion treinta y cinco. fol. \$54.

fol. 556.

Declaracion de la canció treinta y fete. fol. 560.

ocho. fol. 564.

Declaracion de la cancion treinta v пиене. fol. 566.

Dellaracion de la cancion quarenta; fol. 572.

CANCIONES QYE HAZE el alma en la intima vnion con Dios.

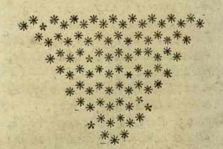
Declaracion de la primera cancion. fol. 576.

Declaracion de la segunda cancion. fol. 589.

eDelaracion de la tercera cancion. fol. 604.

Declaracion de la quarta cancion. fol. 639.

ADLAVDEN, ET GLORIAM omnipotentis Dei, nec non Beatiffimæ Virginis Mariæ, fancteque Marris nostræ Terefix.



TA-

# TABLA NVEVA DE LAS

COSAS NOTABLES DE ESTAS OBRAS

mysticas, donde con mas abundancia, que en las passadas, se ponen.

# LA a. DESPVES DEL NVMERO significa la primera coluna, y la b. la segunda.

Abito.

Bicos de voluntarias imper-A fecciones, impiden à la divina vnion, 81.a.

No mortificados estorvan en ir adelante en la perfeccion, 80.b.

De mas impedimentos fon à la virtud las faltas habituales, aunque pequenas, que otras grandes, si no lo son, 81 a.

Cada vno obra conforme al habito de perfeccion q tiene, 323. a.

El perfecto amor de Dios no admite habituales imperfecciones 362. b.

Alcança el alma el fossiego, y virtud habitual, mediante los actos de la divina vnion, 430. b.

Los trabajos, y aprietos interiores purifican los habitos imperfectos, 600, b.

Para habituar los fentidos à cofas buenas, y defarraygarlos del figlo, aprovecha el tervor espiritual sensible, 607. a. Tom.2.

Accidia.

Tienen los principiantes muchas imperfecciones acerca de este vicio, 336. a.

Padecen tedio en las cofas espiria tuales, 335.b.

Huyen de las cofas que contradig cen al gusto sensible, 336. a.

Conviene que Dios les quite el gusto en la oracion para probarlos, 336. a.

Repugnanel acomodar su voluntad à la divina, 336. a.

Quieren medir à Dios configo, y no à si mismos con Dios, 336.b. Tienen tedio quando les mandan hazer lo que no gustan, 336. b.

Son floxos para la fortaleza, y trabajos de la perfeccion, 336.b.

Ofendele con la cruz en que estan los deleytes del espiritu, 336. b. En las colas mas espirituales mas

tedio tienen, 336. b. Hazenles gran repugnancia, y criftezaentrar por el camino effre-" cho de la vida 336. b.

#### ASTOS.

Vn acto de virtud, cria en el alma paz, y confuelo, luz, limpieca, y

fortaleza 85. b.

Para que los interiores sean movidos divinamente de Dios, fe han de elcurecer, acerca de fu operacion, y habilidad natural

El del amor es fuerte como la muerte, y dura emulacion como

el infierno 415. b.

Por los actos, como fuftanciales, adquiere el alma el habitual foffiego, y quietud 430. b.

Los del amor con que se adquieren las virtudes, son à Dios mas agradables, que à los hombres las frescas mananas 519. a.

Los de la llama del amor fon muy preciosos, y de grande merito

577. b.

Necessitan los principiantes de los interiores para habituar los fentidos, y defarraygarlos del figlo 617. b.

Aduerfidad.

Vano es concurbarfe en las adver-

fidades 233.b.

En los casos adversos nos devemos alegrar; y no turbar, per no perder la paz , y tranquilidad 233.b.

Con mas abundancia, y fuavidad fe comunica Dios en las adversidades 351.a.

Muchas ha de padecer quien ha

de recibir especiales mercedes de Dios 199. b.

Affeion.

Enoja mucho à Dios quien con la aficion de Dios mezcla la de las. criaturas 61. b.

Tanto menos capaz de Dios es el hombre, quanto mas se aficiona

à la criatura 65.a.

Escurece, y haze caer poco à poco en peot, aunque aya buen entédimiento, y dones recibidos de Dios 73. a.

La de los bienes temporales impide para alcançar el Reyno de

Dios 253. b.

La que se pone en alguna cosa fue ra de Dios, entenebrece, y anubla la inteligencia del juizio 257. a.

Quando es espiritual, creciendo ella, crece la de Dios 330. b.

Nunca yerra el alma, fi no por sus

aficiones 401 b.

En ellas, ò falta, ò excede, y fe inclina a lo q no conviene 401.b. Quien à ellas se sujeta, no puede paffar à la vida verdadera, y deleyte espiritual 453. a.

Quien de ellas no fe aparta, no llegarà à la pertecta vnió de Dios

81. b.

Es impnísible no haga Dios mercedes al que se desnuda de toda aficion 623. a.

Alma.

Es gran dicha para ella verse libre de sus passiones, y apetitos 51. a. y b.

Nada se le comunica naturalmen-

tidos, 55. a.

No la dananani ocupan los bienes de esta vida quando de ellos se defnuda, mas fi el apetito, y vo-Juntad de ellos, 55. b.

La que se prenda de las gracias de las criaturas, es desgraciada,y desabrida delante de Dios,

Estratada de Dios como esclava la que pretende mayorias, 59. a.

Es Alcar en que Dios es adorado en alabança, y amor la que por amor està vnida con Dios, 64. a.

Es en si voa hermolisima acabada imagen de Dios, 75.a.

La no recogida en vn solo afecto de Dios, pierde el calor, y vigor

en la virtud, 78. a.

Lastima digna dellorar ver algunas llenas de virtudes, no llegar à la vnion de Dios, por no desassirse de vna pequeña aficion, 81.b.

Quando se desnuda de todo aquello que no es Dios, recibe tantas hermofuras, y luzes divinas, que parece tiene lo que el mismo Dios, 104. b.

Las que fon incauras en admitir revelaciones, son enganadas del

demonio, 125.b.

En las tales queda trocado lo que es de Dios todo en demonio, 125. b.

Guialas Dios por las cofas tenfibles à las inteligibles, y espirituales, 152. a.

Tom. 2.

re, sino lo que recibe por los sens Tanto mas se llega al trato espiritual, quanto mas se desnuda de las vias del sentido, 152. b.

A las tiernas, y flacas da Dios guito,y (uavidad en fu trato, 172.a.

La que pretende revelaciones, peca por lo menos venialmente, aunque tenga buenos fines, 173. a.

Qualquiera cosa que reciba, aunque sea sobrenatural, la ha de comunicar con el Maestro espis ritual, 186. a.

La que es humilde, todo lo trata con su Maestro, que està en lugar de Dios, 186.b.

La que recibe noticias de Dios, vive en gran delevte, y suavidad, 196. a.

Con ella se enriquece, y llena de virtudes, y bienes de Dios. 197. b.

Aunque tenga por cierto lo que entiende en las revelaciones, ha de seguir lo que le dize el Maestro, aunque sea lo contrario, 199. a.

Mas ha de caminar à la divina vnion crevendo, que entendiendo,159. a.

Quanto mas pura en la Fè, tiene mas caridad infusa de Dios, 209. b.

Es de importancia, y dificultad el faber tratar las almas 215. a.

Dichosa aquella à quien Dios has blare, 217. a.

Lanto mas alcança de Dios, quanto mas espera en el, 235, a.

Para mirar à Dios por Fe, ha de

turas, 241.b.

Entonces guarda los sentimientos de Dios, quando en ellos se hà paísiva y defnudamente, 2 43 b.

En las visiones, y revelaciones, folo atienda al amor que en ella caufan, 245. a.

Bueno le es al alma no guerer coprehen ler nada, sino à Dios por Fè en esperança, 246. b.

En la Noche escura se fortalecen las virtudes para los inestimables deleytes del amor de Dios, 322. a.

Algunas recibieron mas perfecta iluminacion que los Angeles, 393.b.

Hase de desnudar de todo lo que no es Dios, para renovarle, y vestirse de Dios, 397.b.

La que està renovado por el amor, fegun sus potencias, es va del Cielo, toda celestial, y divina, 398.b.

Dicho a ventura es para ella librarle de la cala de su sensualidad, 400. a.

Nunca yerra, fino por sus discurfos, y apetitos, 401.b.

En ellos siempre excede, ò falta, inclinandose à lo que no conviene, 401.b.

Con las tres Virtudes Teologalas se disfraça para caminar

420. a. Permita Dios cierta pariedad entre el Angel bueno, y malo acerca del alma, 427. a.

quicar la vista de todas las cria. Con lo qual la vitoria es masesti. mada, y premiada, 427. a.

Permite Dies que sea atormenta. da, para purificarla, y hazerla alguna particular merced. 428. 3.

Conforme à la purgacion tenebrofa que padece, goza de fabrofa contemplacion espiritual; 428. a.

Quando Dios por si mismo la haze mercedes, và en celada, y cubierra del enemigo, 428. a.

Mas estima ella vn toque de la divinidad, que quantas mercedes Dios la haze, 428.b.

La que de veras ama, padece en la aufencia del amado, fegun fus tres potencias, 448. b.

Carecer de Dios, es muerte del ale ma, 449. a.

Para el conocimiento de Dios ha de procurar primero el conocimiento de si, 454. a.

Llamante las almas flores del Cie-10, 455. 2.

Quanto mas conoce de Dios, tanto mas crece el apetito, y deleo de verle, 458. a.

Mas vive en lo que ama, que en el cuerpo donde anima, 462. a.

Quando no pretende otros consuelos fuera de Dios, presto recibirà lu confolacion, y vifitacion, 466. a.

mas segura de sus advertarios, La que no tiene amor està muerta, 472. a.

Camina à la perfeccion apriessa con las visicas suaves de Dios, 500. 2.

La huella, y rastro por do el alma busca à Dios, es la suavidad, y noticia q Dios le dà de si 500. a.

Aligerala, y hazela correr tras èl fin trabajo 500. b.

Aquella en quien mora el espiritu de Dios, se inclina à no saber, è ignorar todas las cosas, 508. b.

Ganase para Dios, quando se pierde à todo lo q no es Dios 518.a.

Cada vna de las almas santas, es vna guirnalda arreada de flores, y vircudes 520.b.

Todas ellas juntas, son vna guirnalda pora la cabeça del Espofo Christo 520. b.

El amor enlaza, y affe las virtudes en las almas, y se sustenta en ellas 521.b.

Poner su gracia Dios en ella, es hazerla digna de su amor 526.a.

Amarla Dios, es mererla en fi mifmo, igualandola configo 526. a.

En esta alreza puesta, en cada obra merece al mismo Dios 526. a.

Es grande la rudeza, y ceguedad de la que està sin gracia 526. b. La que la tiene, està engrandeci-

da en Dios 527.b.

Alcança mucho la que està subida en amor, y honra de Dios 527.b. A la que Dios mucho ama, mete en

lo interior de su lecho 528. a. El mayor servicio que puede hazer àDios, es ofrecerse à si misma co las virtudes q le ha dado 346. b.

Es para ella gra deleyte esta manera de don q à Dios haze, 529. a.

El plantel de todas las virtudes, es Tom.2.

la viña de donde recibe vino de dulce sabor 529. a.

Llamase huerto donde estàn plantadas las flores de virtudes , y perfecciones 532. a.

En abriendose estas flores, le parece estar visitada de delevtes, y bañada en gloria 533. a.

La pacifica, y fegura, es como vn continuo combite 545. b.

Vive en soledad, hasta llegar à Dios 554. b.

En las purgadas habla Dios palabras encendidas 578. a.

Su centro es Dios 581. a. Conseguirale, quando con todas

sus fuerças le ame, entienda, y goze \$81. a.

Ninguna merced haze Dios al cuerpo, que no la haga principalmente al alma 593. b.

Algunas, q quieren fer muy cololas das, pierden grades bienes 599.a.

Esle grande pena, carecer de su lleno, que es Dios 614. a.

Si ella busca à Dios, mucho mas busca Dios à ella 616. a.

Hase de llegar mas à Dios, por la perfeccion de la Ley de Dios, y de la Fe 616. a.

Procure no poner obstaculo al Ese piritu Santo, que es el que la guia por ese camino 616. b.

Mire con cuidado el Maestro que

elcoge 616. b.

Pequeno assimiento, ò apetito, haze mayor dano en las perfectas, que otras mayores en las comunes 621. b.

Es impossible no haga Dios mer-

to 6;4. a.

Està à escuras, quando Dios no la - a alumbra 634. a. slok parte mil

Quanto mas vnida con Dios, està mas libre 636. b.

Dichofa es la que siente estar Dios reposado, y descansado en su feno 645. a.

Conviene à la tal, apartarfe de cofas, huir de negocios, y vivir con inmensa tranquilidad 645. b.

### Altar.

La alma que està vnida por amor con Dios, es altar en que Dios es adorado en alabança, y amor 64. 3.

Para que sea digno altar de Dios, no le ha de faltar amor de Dios 64. a.

Tampoco ha de mezclar otro amor ageno. 64. a.

# Hafe de lice .. opink Dies por la

perfeccionade la Lev ca Dies, y El nuevo es como el vino nuevo 503. b.

No ay que fiar mucho del nuevo, por sus imperfecciones soz. b. El viejo es comparado al vino añe-

10 504. a.

Es fiel, y por maravilla falta à la fidelidad 504. b.

No tiene comparacion con el nuevo; y assi con dificultad se ha de dexar so4. b.

Amor de Dios.

Està perfecto el de Dios, quando le està el remor 54. a

Haze semejança entre lo que ama,

y es amado 56 b.

El verdadero de Dios, consiste en inclinarse à querer siempre lo mas desabrido, aora sea de: Dios, ò del mundo 111.a

Mus incita al de Dios la defnudez, y para Fe, que las visiones

193. a.

No ayudan tanto al de Dios las noticias fobrenaturales, quanto el menor acto de viva Fe, y esperança en Dios 237: a.

Lo milmo es dezir enamorados. que bien enamorados 392. b.

Nunca infunde Dios sabiduria mistica, sin amor 392: b.

Todo lo haze possible 396. b. Llamafe escala de diez grados pa-

ta subir à Dios 413. a.

Es fuerte como la muerte 415, b. Donde entra el verdadero de Dios. no lo ay de fi, y de fus cofas d 422 bang mil 119 500 s st

Encubre, y ampara al alma de la carne 422 b. - - - - - - - -

Dà vigor, y fuerça à las demás virtudes, y gracia, y donayre, para magradar al Amado con ellas 422. b.

Es ignorancia penfar se pueden explicar con palabras los dichos del amor de Dios 433. a.

Hanse de dexar en su anchura, y no abreviarlos à vn solo sentido 434. En

# TABLA.

ma 522. a.

Todas las virtudes, y dones fobrenaturales estàn afidos en el 522 a

Amor estimativo de Dios.

El que ama otra cola juntamente con Dios, en poco tiene à Dios

Haze canto estimar à Dios, que el mayor trabajo del alma es, pentar si tiene perdido à Dios, ò dexada del 395. b.

Es tan grande el que el alma purgadatiene à Dios, ( aunque à escuras) que holgaria mucho el El encendido con vnion del enmorir muchas, vezes por fatiffacerle 395.b.

El enamorado no puede dexar de querer la paga del amor, por la El de co de padecer por Dios, in-

qual firve 464. b. La obra del que ama, es amar haf-

amor 465.a.

Estima Dios mucho el amor fuerte, y ligero en obrar 523. a.

# Amor inflamado de Dios.

Su inflamacion al principio no se fuele fentir: pero quanto mas và, se siente mas 346. a.

Como crecen sus inflamaciones, Es viva su sed, y mata de sed 347.a En los mayores aprietos de la purgacion se siente el alma inflamadaenamor 189.a.

Siente alli vn barrunto, y sentimiento de Dios 389. a, Tom.2.

Enlaça, y ase las virtudes en el al- La inflamacion espiritual haze passion de amor fuerte 389.b.

Con ella todas las fuerças del alma tienen mas hambre de Dios, qua to mas se experimentan del 390. D.

El alma en amor inflamada en todas ocasiones ama con ansias

Inflama al alma, y con fu herida amorofa maravillofamente la atiza en amor 391. b

La fabiduria de Dios es plata examinada en fuego purgativo de amor 393. a. dos sons oun

tendimiento, y voluntad es de gran deleyte, y riqueza para el alma 394. a. Tomas a saliv 6.

flama al alma en el amor de Dios 416. b.

ta llegar à la perfeccion del Inflaman tanto à la voluntad las heridas del amor, que se abrasa en fuego, y llama de amor 444. b.

En la llama del amor, se renueva el alma à nuevo fer 444. b.

En la inflamacion del amor, todos los afectos fe mudan en die vinos 444. b.

No sabe en ella el alma, sino amor 444. b.

crecen las ansias de Dios 346.b. El que ama, no tiene otra lumbre, ni natural, ni por amot, que à Dios 466. a.

Està en tinieblas el amante, no viendo à Dios en su gloria, por fer el la lumbre de sus ojos 466. a.

V 4

Quant

Quanto tiene la vehemencia del En los aprietos de la purgacion fe amor, tiene la Fè tan ilustrada. que la haze visear divinos semblantes de la alteza de Dios 473. a.

Desea el alma le descubran claramente las verdades, que conoce por Fè encubiertas 474 b.

Pide por el dolor del natural que el Esposo aparte sus ojos, ò rayos de sus verdades 478. a.

Hazelo, porque quiere se los comunique fuera de la carne 478.b

En el amante el amor es llama que arde, con apetito de arder mas 481. a.

Vn amor enciende otro amor 481. a.

La visita de amor, que Dios haze à las almas perfectas, las inflama en amor 500. a.

El que inflama al alma la aniquila, y deshaze, en todo lo que no es amor para que no lepa, fino amor 509. a.

# Amor de Dios llagado de Dios.

Es particular passion el no padecer mucho para los que aman à Dios, y reciben sus toques divinos, y amorofos 197. b.

Todas las factas del amor divino, vàn à dar al coraçon, hasta trasformarlo en Dios 245. a.

Es facrificio muy agradable à Dios, ver el espiritu atribulado , y folicito por fu amor 347. a.

siente el alma herida, y llagada con amor fuerte 389. a.

Tiene en ella tambien barruntos. de Dios 389. a.

Su herida, y llaga maravillosa: mente atiza al alma en el amor 391.b.

El herido, y llaga do dà offadia, para buscar al que ama 395. ba

En el amor impaciente no puede durar mucho el sujeto sin reci-

bir, ò morir 197.a.

Aunque segun el entendimiento se sienta el alma a escuras, segun la passion amorosa de la voluntad, defea la divina vnion 397. a. & b.

Haze el amor enfermar al alma provechosamente 413.b.

Esta enfermedad no es de muerte, sino para gloria de Dios 413, b. Haze que busque à su amado en todas las cosas, que piensa, habla, y obra 414. b.

Obligata à obrar, y ponela calor, para no faltar 414. b.

Al verdadero amor, lo hecho por Dios, parece poco, aunque en si fea mucho 415. a.

Es causa de grande humildad, y propio conocimiento 415. a.

Haze al alma sufrir mucho, por el amado fin fatigarfe 415.b.

No buíca fus confuelos, ni ama por mercedes, folo pretende dar gusto à Dios 416. a.

Siempre el amante anda tras Dios, con espiritu de padecer 416. 20

No puede sufrir Dios ver penar fus amantes, y no confolarlos 416 a.

Haze el amor apetecer, y codiciar impacientemente à Dios 416 b.

El llagado no puede dexar de alcançar lo que ama , ò morir 417. 2.

za à Dios 417. a.

Con el se haze el alma atrevida co vehemencia amoro/a 417.b.

Deven primero experimentar interiormente con humildad el favor de Dios para este modo de amor 418. a.

tarle 418. a.

Satisface al alma, aunque no de continuo 418. a.

Herida de este amor, se quexa de la aufencia de Dios 441. a.

Quando pide le enseñe adonde està escondidospide le manifieste la divina essencia 441. b.

La aufencia del amado caufa continuo gemido en el amante-443. b.

Vifita Dios al alma con vnos toques de divino amor 444 a.

Hierenla, y cauterizanla con fuego de amor à manera de facta 444 b.

Es rigurosa la herida del amor, por que no hiere hasta matar 445. 3.

En las heridas del amor levantase la voluntad con presteza à la possession del amado, cuvo toque fintio 445. a.

Sirven mas para llagar, que para fanar; mas para lastimar, que para lavisfacer 445. a.

Aumentan la noticia del amado, y por configuiére el dolor 445. a.

Son al alma fabrofissimas, y desea mil muertes à estas lançadas 445. 3.

Haze cambien correr con ligere. Haze el amor salir de si, y de modos naturales, y que el alma elame por Dios 445. b.

En la autencia del amado, pena en los ayres del amor 446. a.

El enamorado vive siempre penando por la falta del amado 446. a.

Haze assir, y aprecar à Dios sin sol- El que anda penado por Dios, senal es que se ha dado à Dios, y que le ama 446. a.

Aprovechase el amante en la ausencia del amado de los deseos del amor 446. b.

Solos aquellos defeos van à Dios. que salen del amor 447. a.

El que ama en aufencia del amado, padece legun las potencias del alma 448. b.

El alto conocimiento de Dios en las criaturas, llagan al alma en amor 457. b.

Aumentandose el amor, crece el dolor por la aufencia 457. b.

Las noticias de Dios sin su presencia, renuevan las llagas, y el dolor 457. a.

En el amar, ay penar con heridas. llagas, y muertes de amor 458.a.

Los Angeles co fus inipiraciones, y los hóbres có su doctrina mas ena

moran, y llagan al alma 460. a. Lo que el alma entiende de Dios, la hiere, y lo que no alcança la mata de amor 460.a.

Los toques amorotos que el alma recibe, bastan à mararla 462.b.

El impaciente no dà delcanso à su pena, y llaga, si le falta quien le llagò 462.b.

El enamorado, quanto mas herido, mas paga io 463. a.

Quexale, que aviendole herido el amado, no le mato 463. a.

Son sus heridas ran sabrosas, que querria el alma la llegassen à matar 463. a.

El coraçon llagado, sanarà con el deleyre, y gloria de la dulce presencia de Dios 463.b.

El enamorado, se siente colgado del avre, sin tener en que respirar 464. a.

A la concupiscencia del amor, todo quanto no conviene con lo que ama, la enoja, canía, y deffabre 465.b.

El alma que tiene vn barrunto de la hermosura de Dios, desea mil muertes por gozarie 469. 3.

Al que ama, no le puede ser amarga la muerte, pues en ella halla los deleytes, y dulcuras del amor 470, b.

Mas la desea, que los Reyes de la tierra sus Reynos, y Principados 470 b.

Serà causa del cumplimiento de su amor, y satisfaccion de sus necessidades 471. a.

La enfermedad de amor, no se

cura, sino con la presencia de Dios 471.b.

Porque la salud del alma es Dios, y falcandole, falcale la falud 471. 6.

La que està flaca en el amor, lo està en obrar virtudes heroy cas 472.b.

La que siente dolencia, à falta de amor, fenal es que alguno tiene 472. b.

La que con vehemencia le possee, tiene la Fe tan ilustrada, que la haze vilear divinos femblantes muy claros de la alteza de su Dios 472.b.

Segun los fervores que de el alma padece, fon las vificas, y mercedes de Dios 476. b.

La herida de vn enamorado, es del otro tambien 480. a.

La Fe pura, y vnica, llaga à Dios en amor 524. a.

Su oficio es, herir para enamorar, y deleytar 579. a.

Sus heridas, lon juegos del divino faber 579.b.

Son llamaradas de tiernos toques de parte del divino amor 579.b

El mismo que haze la llaga del amor, la cura, y haziendola, fana 591.b.

La cura del amor, es llagar fobre lo llagado, hasta resolver al alma toda en llama de amor 592. a.

El que està mas llagado, està mas sano, y el que està todo llagado, esta rodo sano 592, a.

Haze el Espiritu Sato esta llaga, à fin de regalar grandemente al alma 592.a.

Esta llaga es en el mas alcorgrado de amor à que en este estado se puede llegar 592 b.

Es toque de divinidad en el alma, fin figuras 592.b.

Crece, y afinase canto el amor, que parece crecen en ella mares de fuego, llenandola de amor, 593.3.

Parecele que vn Serafin le passa el coraçon con vn dardo enarbolado de amor 592.b.

Es maravilla grande, ver crecer el De la purgacion del espiritu sale dolor con el fabor 594. a.

Suele falir esta llaga interior fuera al sentido, como le sucedió à San Francisco 593.b.

Quanto es mayor el deleyte, y fuerça de amor interior, tanto es mayor el dolor exterior 593 6.

Llaga Dios para fanar 595. a. Esta llaga es mas regalada, que todas las saludes, y deleytes del mundo 603 b.

Tiene el alma à Dios, quando le delea, y pena por el milmo Dios

Son fuaves estas ansias, por estar cerca de Dios, y penolas por no llegar à la perfecta vnion 615 b.

Amor vnitiuo de Dios

No se compadecen habituales imperfecciones con la vnion perfecta del amor 362.b.

El amor perfectamente vnido con Dios, participa de sus propiedades 398 a.

Tanco mas lugar halla el alma pa-

ra la vinion, quanto mas inhabilitados tiene los apetitos 389.b. Para recibir la fuerca del, toda la

fuerça de las potencias se ha de recoger en Dios 390.a.

Es propiedad suya vnir, juntar, è igualar à la cofa amada, para perficionarla en el amor 397. a.

Para no impedir los bienes de su vnion, han de estar dormidas las operaciones de los movimientos del alma 399 b.

el alma de si de todo lo criado à la dulce y deleytosa vnion del amor 406.6.

A sus perfecciones se ha de caminar no fabiendo, y divinamente ignorando 410. b.

Solo el vne, y junta al alma con Dios 413. a.

Es disposicion convenientissima para esta vnion las cres Virtudes Teologales 423 a.

Para fu vnion, han de estar reformodas las potencias, al modo - del estado de la inocécia 430.a.

No le configue sin gran pureza, y con defnudez de toda cofa criada, y viua mortificacion 431.a.

Las criaturas mueven mucho al del amado, viendo que fueron hechas por sola su mano 455, a.

El que de veras ama, no se contenra, y farisface, halta posseer à Dios 458. a.

Mas vive donde ama, que en el cuerpo donde anima 462. a.

No possee, ni tiene su coracon para fi, fino para quien ama 463. a. 463. b.

Elenamorado no puede dexar de querer la paga, y salario de el amor, por el qual sirve 464. a.

Su paga es mas amor, hafta llegar à lu perfeccion 465. a.

Quien anda en sus fervores, se alienta à pedir à Dios su presencia al descubierto 468. a.

En la vnion del amor, el amante vive en el amado, y el amado en el amante 475. b.

Cada vno es el otro, y entrambos

vno 475. b.

En esta vnion el vno dà possession de si, y se trueca por el otro 475. b.

Sinel no aprovechan para la vnio las noticias de Dios, contemplacion, y conocimiento de misterios 481. b.

El alma vnida con Diosssiente ser todas las cosas de Dios en vn simple ser 484; a.

La vnion del amor es lecho flori-

do 496. a.

En llegando à ella, no conviene les 531. a.

Vive sin compania en soledad el alma hasta llegar à ella 554. b.

Quanto mas grados del tuviere. canto mas profundamente en- Aquel ama à Dios con perfectra en Dios, y se concentra con èl 581.a.

# Amor perfecto de Dios.

Està perfecto quando lo està el te. mar 54. a. Con el no se compadecen habi-

tuales imperfecciones 362. b. No puede hallarle fin conoci-

miento de Dios, y de si milmo 412. 3.

Haze arder al alma con fuavidad en Dios 418. b.

Lo vicimo, y subido del, la assimila à Dios por la clara vision que luego possee 419. a.

Disfraça al amante con las Virtue des Teologales para mas agra-

dar al amado 420. as

Sin ellas es impossible llegar à la perfeccion del amor 423. b.

En el tiene conversacion en los

Ciclos 424 a.

El que perfectamente ama, solo pide la divina esfencia, y no las comunicaciones de Dios, que no son essa essencia 442. b.

Quando Dios es amado, con facilidad ove los ruegos de su ama-

te 443. a.

Entonces el alma oye de veras à Dios, quando no tiene su coracon fuera del 443. b.

obren las potencias espiritua- Algunos llaman à Dios su ama-

do, y no lo es 443.b.

No es de tanto valor ante Dios la peticion del que no ama, como la del que ama 443.b.

cion, que no le contenta con otra cosa alguna fuera de Dios, 443. b.

Tanta es la pena de este en ausencia de Dios, que si el no lo provevesse, moriria 446. a.

Aquel ama à Dios sobre todas las cofas, q nada le impide hazer, y padecer por èl qualquiera cola, 448 a.

El discreto en amar, cotentase con representar su necessidad, 448 a. Solo desea la perfeccion del amor,

449.b. El verdadero, todo lo prospero, ò adverso recibe con igualdad, y de vna manera le haze deleyre,

y gozo, 470 a.

No se copadece con temor, 470.b. Esperfecto quando fon tan vnos los amados, que se transfigura el vno en el otro, 472. a.

Es el amado para el alma que le ama, mufica callada, y foledad

fonora, 994. a.

El amor que Dios dà à los perfectos està adovado con virtudes, y abundancia de suave embriaguez, soz, a.

Los nuevos, è imperfectos amadores, fon comparados al vino

nuevo, 503. b.

No ay que fiar mucho del amor de estos por sus imperfecciones, 503. b.

Obran solo por el sabor del amor,

503.b.

Los perfectos en el amor se comparan al vino anejo, 504 a.

Estos por maravilla faltan en la fidelidad a Dios, 504.b.

Tiene en perfeccion el amor, quié en perfeccion tiene el temor de Dios, 505 b.

Aquel tiene los fiete grados del amor, quien tiene los fiete Dones del Espiritu Santo, sos. b.

Puedete aumentar por via lobre;

natural el amor, fin que se aumente la inteligencia, 507, a.

El que ama à Dios, tiene por ganancia, y premio perder todas las colas, y à fi milmo por Dios,

No le afrenta delante del mundo de las obras que por Dios haze, ni las esconde con verguença,

516.b.

El perfecto enlaca, y afle las virtudes en el alma, 522. a.

Quando està vnico, y solido en Dios, está florecidas en el amoc de Dios, 522, a.

Movido del ayre del Espiritu Sanro haze buelos à Dios; 523.a.

Ama Dios mucho el amor fuerte. y ligero en obrer, 523. a.

Haze mucho reparar à Dios, 523.a Propiedad (uya es no atribuirse nada a fi, fino todo al amado, 924-0.

El entero, y verdadero no sabe tener nada encubierto al amado, 539.b.

Siempre se quiere andar saboreando en fus gozos, y dulçuras,

El amado no puede estar satisfe. cho, si no siente que ama quanto es amado, 564. b.

Es suave por tener ya Dios transformada el alma en fi , en conformidad de los dos, 571.b.

Nunca està ocioso, mas siempre es. tà echando llamaradas de amor, 579.b.

Es amigo de fuerça, y de toque fuerte, 587.a.

Gran

Grande negocio es exercitar mu- Amparannos de los demonios, cho el amor, 588. a.

Es fuego abra ador, y confumidor, 590 b.

Arde en el alma suavemente, endiofandola à la medida de fu fuerça, 590. b.

Està contento el amante, quando todo lo que es, y puede valer lo emplea en el amado, 605. 2. y b.

Tanto mas gusto tiene en darlo, quanto es mas lo que da, 605 a.

El que ama, y haze bien à otro, le honra fegun fus condiciones, y propiedades, 607. 2.

No alivia la pena el amor, pues quanto mayor, tanto es mas impaciente por la possession de Dios, 614. a.

Cumplese con perfeccion con el precepto del amor de Dios con 625. 2.

Angel.

Fue dano grande à los Angeles, que se gozaron de sus gracias naturales, 269 a.

Ilumina Dios à los Angeles, esclareciendolos, y encendiendolos en amor, 393.b.

Converdad, y propiedad se dize en la Escritura, que las obras que al contrario, 393. a.

Llamanse pastores de el alma, 447.b.

Llevan nuestras oraciones, y ge. Configue tambien el alma confuemidos à Dios, 447.2.

447.b.

Llamanie flores del Cielo, 457. 2. Con sus inspiraciones enamoran,y y llagan el alma, 460. a.

# Apetitos.

Los que emplean sus apetitos en las criaturas, justamente andan hambreando como perros; 66. a.

A quien no los mortifica, con razon se niega la satisfaccion en Dios, en las criacuras, 68. b.

Los no mortificados canían, y fatigan al alma, 66 b.

Tantos tormentos tiene, quantos apetitos, 69. a.

Quanto mayores fueren, canto mayores feran los tormentos,

la defnudez de todas las cofas, Escurecen, y ciegan el entendimiento, 71. a.

> No dexan capaz la voluntad para abraçar en si à Diosen puro amor, 71. a.

Los que estan por mortificar, enfucian, y escurecen la hermosura del alma, 75. a.

Matanla en Dios, 79. a.

Quien à ellos se sujeta, està desgraciado configo, y con los proximos, 79. a.

hazen los Angeles haze Dios, y Es rambien pereçolo para las cosas de Dios, 79. a.

Resistir à ellos, causa fortaleza, pureza, y luz, 132. a.

lo con otros bienes, 132. a.

Dane

Danse avisos eficaces, y proveehefos para mortificar los apetitos, 87. a.

Ayuda à este fin traer ordinario todas las cofas, 87. a.

Harà esto provechosamente, si negare todo gullo lensitivo, que no fuere puramente por Dios, 87. b.

Procure inclinarse siempre no à lo mas facil, fino à lo mas dificultofo, 88. a.

Anadense otros consejos muy provechosos para el intento, 88. a.

Elefugetar los naturales, y espirituales, dispone para recibir mercedes de Dios, 572. a.

Con la mortificacion de ellos, se configue la vnion de Dios por amor, 601. b.

Causa el apetito ceguedad del sentido superior, y racional, Hallan confacilidad contempla-634. b.

Es impossible al alma, que tiene apeticos, juzgar de las cofas de Dios, como ellas son, 635. a.

Viene à tener las cosas de Dios, por no de Dios : y las no de Dios, por de Dios, 635. a.

Impide el apetito el conocimiento de las cofas aleas, 635. a.

Nu juzgarà de lo espiritual, quien pone su apetito natural en ello, 635. b.

Donde menos moran, es donde Diosestà mas agradado, y mas como en casa propia, 645.a. Aprehensiones.

En admitir las sobrenaturales acer

ca de los sencidos, puede acer mucho engaño, 122. a.

Hate el entendimiento de desaste de ellas, 122 b.

afecto de imitar à Christo en Son de quatro maneras las del entendimiento, 188. a.

> Vease la palabra, purgacion activa del espiritu.

Grandes bienes ay en vaciar la memoria de las naturales, 233.

Aprouechados.

Solo aprovecha mucho en la virtud, quié se dexallevar de Dios, 48.

Los que aprevechan en la noticia sencilla de la contemplacion, deven viar algunas vezes de la meditacion, 142. a.

En el estado de aprovechados núca faltan sequedades, y aprietos por algunos ratos, 360. b.

cion muy ferena, y fabor espiritual, sin trabajo del discurso, 360. 0.

Aun tienen algunas abituales imperfecciones, 362.b. Arrobamiento.

Saca de si al alma con gran detrimento del natural al principio, 477. a.

Tanto es el tormento, y descoyuntamiento de huesto en el, que fi Dios no proveyeffe, se acabaria la vida, 478. a.

En el, desampara el espiritu à la carne, y assi no puede recibirlo muy en carne, 478. a.

Siente el alma como desafirse de

las carnes , y defamparar al cuerpo, 478. a.

Dexala fin fentido, porque aunque no la defampara de la vida natural, no tiene sus acciones en ella, 479. b.

Quedate el cuerpo helado, y encogidas las cernes, como muerto, 491.b.

Auaricia espiritual.

Tienen muchas imperfecciones en ella los principiantes, 327. a. Nunca estàn contentos con el es-

piritu que Dios les dà, 327. a. Quexante fi no hallan el confuelo

que querrian en las cosas espirituales, 327. a.

Gastan mas el tiempo en leer libros, que en la mortificacion, y pobreça de espiritu que deven, 327. a.

Aficionanse à Cruzes, è imagines, mas por la curiofidad y precio,

327. 2. Otros andan arreados de Agnus Dei, y reliquias, y nominas, como los niños con dixes, 327. a.

Condenale en esto la propiedad del coraçon, y assimiento à la multitud, y curiofidad de eltas colas, 327. b.

Es necessario que se acabe este ape tito, para pallar à la perfeccion, 327. 0.

Vna persona de gran entendimiento, que víava de vna Cruz. tofca, hecha de vn ramo bendito, 327. D.

Los bien encaminados en estos

principios, no fe affen de ellos instrumentos visibles, 328. a.

Solo penen fu codicia en ponerfe bien con Dios, y en agradarle,

Con gran largueza dan todo quatotienen, 328 a.

Su gusto es saberse quedar sin ello por Dios, y por la caridad del proximo, 328. a.

No se purifican de estas imperfecciones cumplidamete, halta entrar en la Noche escura, 328. a.

Procuren de su parte purgarle, para que Dios los entre en ella, 328.2.

Augrientos.

Los de riquezas nunca se ven hartos, y caen en muchos males. 259. b.

Todos son de este mundo, y nada

de Dios, 259. b.

Olvidante de Dios, teniendo el dinere por su Dios, 260. a.

Con la codicia no se halla la libe. ralidad, 262, a.

Bien auenturanca.

Vnos ven en ella à Dios mas perfectamente que otros, 105. b. Todos elfan contentos, 105. b.

Todos tienen fatisfecha fu capacidad, legan el mayor, ò menor merecimiento, 105.b.

Bienes.

Grandes son los que pierden los espirituales, por no apartar el aperito de ninerias, 62. a.

El bien espiritual, consiste en la

rienda de las passiones, y apecitos desordenados, 231.b.

Aylos grandes en vaciar la memoria de las aprehensiones naturales, 233. a.

Aprovecha para muchos bienes llevar todas las cofas adversas con igualdad de animo, 233.b.

Los remporales son causa de pe-

car, 253.b.

Son tambien espinas,2 53 b.

Con dificultad entra en el Cielo quien à ellos se aficiona, 253. b. Quien los ama no sacará fruto de ellos, 254. a.

Viene à tanto mal, que niega à Dios, teniendo esfos bienes por fu dios, 260. a.

Causan pena, y solicitud, con otros muchos males en los que los

bufcan, 261.a.

Las riquezas estàn guardadas para mal de su señor, 261. a.

Vanidad fon todos los bienes na-

turales, 264. a.

Bien se puede gozar la voluntad en los morales por lo que son en si,279. b.

Para mas perfeccion se ha de ne. gar el gozo que configo traen, y recogerlo todo en Dios, 281.b.

Puedense seguir siete danos en pàrar el gozo en estos bienes morales, 281. b.

Estorva para ir adelante en la perfeccion, 284. a.

Provecho grade de negar el gozo de estos bienes téporales, 285.a. Alcança perseverancia, pobreça de

espiriru, prudencia, y ser agra-1 OH1.2.

dable à Dios, y à los hombres; 286 b.

Alguna diferencia ay entre los bienes espiricuales, y sobrenaturales, 287. b.

Los sobrenaturales no son medio para vnir el alma con Dios, fi estàn sin caridad, 288. a.

Solo se ha de gozar en ellos, si son para servir, y agradar à Dios, 288. b.

El gozo en ellos causa engaños, y detrimento en la Fe,y vanaglo. ria, 289. b.

Quien quita el gozo de ellos, engrandece à Dios, y à si mismo, 293. 3.

En muchas maneras (on los espirituales, 295. a.

Assi los temporales como los espirituales, impiden el camino efpiritual, y ocupan el coraçon, fi se tienen con assiento, 451. a.

Bodega espirituat. El vltimo, y mas eltrecho grado de amor, en que el alma puede estar en esta vida, se llama intes rior bodega, 505.a.

Los diferentes grados de amor fon diferentes bodegas, 505. a.

En la interior, y mas perfecta fe haze la vnion perfecta co Dios, que es el matrimonio espiritual, 506. a.

No es decible lo que Dios aqui comunica al alma, como ni del milmo Dios, 506. a.

Comunicafele Dios con admiras ble gloria con transformacion de ella en el, 506.a.

Bc.

espirituales, 506. a.

Segun el entendimiento, beve fabiduria, y ciencia, 506.b.

Segun la voluntad, beve amor fua-

vissimo, 506.b.

Con la memoria beve delevte, y recreacion en recordacion, y sentimiento de gloria, 506. b.

Endiosa esta bevida canco al alma, que va no advierre à cosa del mundo, 508. a.

Pierde con ella todas sus imper-

fecciones, 510.b.

Dale Dios alli su pecho, 511.3. Descubrele sus secretos, y dale su

amor como amigo, 511. a. Comunicale ciencia muy fabrofa de amor, çıı. a.

### Cabello.

El de la Esposa es su voluntad, v amor que al amado tiene, 521.b En èlse enlaçan las virtudes, y dones sobrenaturales, 521.b.

Ha de ser fuerte para conservarlas,

122. b.

Prendese Dios mucho de este cabello de amor, viendolo solo, y fuerte, 522. b.

El del amor buela en la fortaleza,

522. b.

Vno solo es el cabello en que se prende Dios, 524. a.

### Camino.

Para seguir el de la perfeccion hemos de entrar por la puerta angosta de la vida, 109. b.

Hamonos de vaciar de lo fenfitivo, v espir tual, 109 b.

Pocos son los espirituales que entran en la desnudez, y negacion del camino de la perfeccion, III. a.

En el camino angosto, y estrecho de la vida, no cabe sino la negacion, y la Cruz de Christo,

El de Dios no consiste en multiplicidad de gustos, sino en saberfe aniquilar, y padecer en todo, 112. b.

El de la Fè es sano, y seguro,

149. b.

El de la divina vnion mas ha de fer creyendo, que entendiendo, 199. a.

El cam no para el bien espiritual, es amor humilde, obrar de veras, y padecer imitando al Hijo de Dios, 211. a.

Para caminar à Dios se ha de negar hastalo vicimo que se puede negar de todas las aprehene fiones, 223. a.

Estorva para caminar à la perfeccion poner el gozo en los bienes morales, 284 a.

Pocos perseveran en el camino estrecho que guia à la vida, 348. a.

Aquel por donde Dios Ileva las almas tràs fi,es fecreto, y oculto al sentido,410.b.

En el de Dios, el subir es baxar, y el baxar es fubir, 41 1. b.

Para buscar à Dios, es el camino obrar en Dios el bien, y mor-

tificar en si el mal,450. b. Impide al espiritual el assiento en los bienes temporales, y espiri-

tuales,451. a.

El de perfeccion es el de la negacion de la voluntad, y gusto por Dios, 336. a.

Caridad.

A quien mas de ella tiene, comunica Dios mas sus dones, 209.b. Por ella la Fètiene vida, y valor,

No son de provecho alguno las obras fin ella hechas, 289. a.

Dà vigor, y fuerça à las virtudes, y gracia, y donayre para agradar à Dios con ellas, 422. b.

Con ella se encubre el alma, y defiende del enemigo de la carne,422. b.

Sin caridad ninguna virtud es graciosa delante de Dios, 422.b. No se compadece con temor,

Carne.

470. b.

Es freno del espiritu, 594. a. Quando los bienes del espiritu comunican, tira la rienda, y refre-

na al espiritu, 594.b.

Desabrido es todo lo que es de carne, gustando lo que es del espiritu,621. a.

Encubre, y ampara el amor de Dios al alma de la carne, 422.b.

Cauterio de amor.

En èl està el fuego mas intenso, 190. bi Tom,2:

En la tranformacion de amortoda el alma està hecha vn cauterio. 590. b.

La que llega à este dichoso, todo lo fabe, y todo lo gusta, 591.a.

I odo lo que quiere haze, y se profe pera, y ninguno prevalece des lante de ella, 591.a.

La llaga que haze este cauterio divino, el la cura, haziendola

mayor, 591. b.

Es el mas alto grado de amor que se puede alcançar en este estado, 592.b.

Es toque de divinidad en el alma

fin figuras, 592. b.

Parecele que vn Serafin le passa el coraçon con vn dardo enarbolado de amor, 592. b.

Quanto mas la abrasa este divino fuego, es mas suave para ella, 603. 0.

Centro.

En el del alma està sustancialmens te escondido el Padre, y el Espia ritu Santo, 443.a.

El centro de el alma es Dios,

581. a.

Entonces le conseguirà, quando con todas sus fuerças ame, entienda, y goze à Dios, 581. a.

Quantos grados ay de amor de Dios, tantos mas centros ay del alma en Dios, 581. a.

Clelo.

Llamase prado de verduras, pore que nunça se marchitan con el X2 tiem. Los Angeles, y almas fantas fon las flores que le adornan, 455.a.

Los que mas conocen de Dios en Cielo, conocen con distincion mayor lo infinito que les queda por entender, 460.b.

Es comparado el Reyno de los Cielos al grano de mostaza, y con gran razon, 593. a.

Sus bienes, y tesoros se escalan con la contemplación, 411. a.

### Comunicacion diulna.

Por grandes que el alma las reciba de Dios en esta vida, no es aquello essencialmente Dios, 442. a.

Las de Dios sensibles, no es mayor testimonio de su presencia, que la fequedad, y carencia de ellas, 442, a.

Comunicafe Dios al alma mediante los descos, y afectos del amor,446. b.

Suele ser tan altamente, que no lo puede sufrir sin que le cueste la vida, 477. b.

El fin de estas comunicaciones es engrandecet al alma, 591. a.

Y alsi no la aprietan, ni fatigan, mas la enfanchan, deleytan, enriquecen, y clarifican, 591.a.

Comunion.

Es gran temeridad, y atrevimien. to al bufcar muchas Comuniones, no llevando limpieça gran. de, 333. b.

El menor provecho que se saca de las Comuniones, es el que se recibe en el fentido, 334 a.

El mayor es el de la gracia, 334. a? Tienen los principiantes gula efpiritual acerca de la Comunion. 333.b.

Quitales Dios en ella el gusto senfible, porque pongan en èl los ojos de la Fe,334. b.

En ella se ha de procurar mas alabar, y reverenciar à Dios, que los gustos sensibles, 3 34. a.

Iuzga baxamente de Dios, quien piensa no aprovecha en ella, si no tiene gustos sensibles, 334.a.

# Concupisciencia.

Siempre la carne codicia contra el espiritu,453. a.

A la del amor, todo lo que no coviene con lo que ama, canía, enoja, y delabre, 465. b.

Significate por los ciervos, y gamos, 542. a.

Es offida quando las cofas fon covenientes para ella, 542. a.

Es necessario falten sus actos en estado de la perfeccion, 542. b.

Confessores. Los que no tienen luz, y experien: cia de la oracion, estorvan à las almas, 48.

Sin ella les hazen daño en las fea quedades, y trabajos interiores,

Pa-

TABLA.

jos fon por fus pecados, y mala vida, 49.

Vide la palabra, Maestros. Confideracion.

El camino de Dios, no confife en multiplicidad de confideraciones, 112. b.

La de la Paísion de Christe, ha de fer para conformar nueftras acciones con èl, 220. 2.

Fuera de la contemplacion passiva, fiempre hemos de procurar considerar la Passion de Christo, 220. a.

La de las criaturas, es la primera para conocer las excelencias de Dios, 454. a.

Contemplacion, contemplatiuos.

La contemplacion se dize Teologia mistica, que quiere dezir labiduria lecreta; porque es lecreta al mismo entendimiento que la recibe, 117. b.

El alma que llega à la noticia confusa, y amorosa de Dios, siente mucho bolver à la meditacion 135.b.

La variedad de la meditacion, inquiera al espiritu en la paz, y fabor de ella, 136. b.

La oracion penetra los cielos, por que el alma en la contemplacion, està vnida en la inteligencia celestial, 139. b.

Olvidafe de todas las cofas el ala ma, y folo fabe à Dios, 566. a.

Deven viar de meditacion los que empiença à sentir la noticia cofula, y amorola de Dios, 142. a. 1 om.2.

Pareceles à ellas, que estos traba- Es impedimento para ella, interponer confideraciones particua lares, aunque sean espirituales, 143. a.

> El deleyte que el alma en ella siente, no es declarable, sino por terminos generales, 196. a.

> Fuera de la passiva, deve el alma valerse de santas meditaciones, y en particular de la vida de Christo, 220. a.

> La contemplacion purificada, haze adormecer todas las paísiones,y apetitos, 321.b.

> Solo Dios obra en este estado en el alma, y lo demás estorva, 342. 2. 345.2.

> No todos los que Dios pone en estado de purgacion , passan à contemplacion, 343. b.

> No puede el alma en ella difeus rrir por sus potencias, 343. b.

> Tienen gran pena aqui las espirituales, pareciendoles, que Dios los ha dexado, 344. a.

Han menester quien los entienda, y guie, para que no dexen, ò aflojen en el cansino. 344. a.

En este tiempo contentense con vna advertencia amorofa, y folfegada en Dios, 345. a.

No les de pena no poder discurrir, ni medicar, 345. a.

Esta secreta, y escura contemplacion trae configo, y pega al alma incendio en el espiritu de amor, 345. b.

La perfecta, es infusion secreta, pacifica, y amorofa de Dios, que inflamaen amor, 346. a.

En la escura, y seca influye Dios al alma en su divina sabiduria, 351. b. 366. b.

Haze Dios en ella particulares efectos, iluminandola para la vnion de amor en Dios, 366.b.

Es para ella tiniebla, pena, y tormento esta escura contemplacion, 167. a.

Dasela causa destos efectos, 367.a.

Quando aprieta, fiente el alma fombra de muerte, y dolores del infierno muy al vivo, 370. b.

Y añadese mayor pena pareciendole es para siempre, 370. b.

Sientese tambien desamparada de todas las criaturas, y de sus amigos, 370. b.

Tanto mas escuro es al alma el rayo de la divina contemplación, quanto es mas claro, y puro en fi, 379 a.

En esta escureza conoce lo que es perfecto, ò no con mas claridad que antes, 379. b.

En esta aniquilación parece lo posse todo, 380. a.y b.

Por la noche contemplativa se disponone el alma para la paz interior, que excede todo sentido, 383. b.

Por la flaqueza, è imperfeccion fuya causa esta suave contemplacion tan penosos esectos, 385. b.

La luz de ella se ha con el alma eomo el fuego con el madero,

Infunde en el alma amor, y sabi-

duria, alumbrandola, y purgan: dola fegun la necessidad, 392.b.

Ponela tan cerca de Dios, que la ampara de todo lo que no es Dios, 404.b.

Llamase secreta, porque el Espiritu Santo la infunde, sin entender el alma como sea, 407. b.

Es tambien secreta, porque no sabe ella dezir nada de esta contemplación, 407 b.

Y assi algunas no saben dar cueta de ella à sus Maestros, 408. b.

Sienten gran repugnancia en hazerlo, 408 b.

Llamase tambien secreta, porque tiene propiedad de esconder al alma en si, 409, a.

Esle de gran deleyte, y labor, por que la levanta fobre toda natural criatura, 409, b.

No fe ha de caminar à esta divina contemplacion sabiendo, sino divinamente ignorando, 410. b.

Es sabiduria secreta que guia al alma à Dios, 411, a.

Es escala con que se escalan los bienes, y tesoros de el Cielo, 411 a.

El favor, y regalo de ella, es prevenir, y fortalecer el alma para nuevo penar, 412. a.

Dizese ciencia de amor, y noticia de Dios amorosa, 413. a.

En su escureza se disfraza el alma con las tres Virtudes Teologales, 420. a.

Con el qual disfraz và segura de sus enemigos, 420. a.

Tic-

Tiene esta seguridad, porque se infunde esta contemplacion interiormente à escuras de los sentidos, 424. b.

En este estado con las turbaciones del demonio, recibe nueva paz, nuevo provecho, y amor seguro, 426. a.

Conforme à la purgacion goza el alma de fabrofa contemplació, 428. 2.

En la vnitiva se quitan al alma las passiones, y apeti os espirituales, 429. b.

Para hallar à Dios el contemplativo, dentro de si mismo le ha de buscar, 443. a.

En la viva contemplacion conoce el alma aver en las criaturas abundancia de gracias, y hermosuras, 457. a.

Es vn puesto alto por donde Dios en esta vida se le empieça à comunicar, 480, a.

Es vn rayo de tiniebla, 489. b.

En la mas levantada tiene el espiritu las cinco propiedades del paxaro solitario, 493. a.

En este passo se pone el espiritu en altissima contemplacion, 493. a.

Buelve su afecto azia donde viene el espiritu de amor, que es Dios, 493. a.

Està desnudo de todas las cosas, sin consentir otra cosa que soledad en Dios, 493. 2.

Las alabanças que en este tiempo haze à Dios, son de suavissimo amor, 493. b.

Tom. 2.

Son sabrosissimas para si, y preciosissimas para Dios, 493. b.

Està libre de todo afecto sensual, y amor propio, 493. b.

Es abismo de noticia de Dios la que possee, 493. b.

Bien puede Dios por via sobrenatural infundir nuevo amor en la contemplacion , sin infundir nueva inteligencia, 507. a.

Està esto experim ntado de muchos espirituales, 507. a.

Vense arder en nuevo amor sin

Bastales à citos la Fe infusa, en lugar de la ciencia del entendimiento, para la infusion del amor, 507. b.

Llamase Teologia Mistica, que es secreta, y muy sabrosa ciencia de Dios, sar by 570.a.

En la obscura, como en silencio, enseña Dios al alma sin saber ella como, 570. b.

En este estado es Dios el agente que infunde, y enseña con particularidad, 617. b.

Dale en ellas bienes muy espirituales, que son noticia, y amordivino, 617. b.

Hase de guiar el alma en este estado por modo contrario al de la meditacion, 618, a.

No busque materia que meditar, ni jugos, ni fervores sensibles, 618.2.

No se dan aqui los bienes por el fentido, 618. 2.

Procurar con assimiento, sabor, procurar con assimiento, sabor, procurar fervor, es poner obstaculo a X4 Dios,

Dios, que es el agente principal, 618. a.

Pone Dios en el alma quieta, y ocultamente sabiduria, y noticia amorosa, 618. a.

Ande con advertencia amorosa en Dios, sin especificar mas actos que à los que se siente inclinada, 618, b.

Si no dexa su modo de discurrir, no recibirà con perfeccion el bien que le dan, 618 b.

Ayase con advertencia passiva, y amorosa para recibir los bienes que Dios le comunica, 619. a.

Ha de estar desembaraçada, ociofa, pacifica, y serena, al modo de Dios, 619, a.

Ha de estar aniquilada, segun el sencido, y espiritu para oir lo que Dios habla en esta soledad, 619, a.

No se acrime à sabores espirituales, mas tenga el espiritu desalsido de todo, 619. b.

Contemplacion es recibir passivamente, 620. 2.

No se recibe esta divina sabiduria, sino en espiritu callado, desarrimado de noticias, y jugos, 620 a.

Pone al alma en libertad, y libre de la fervidumbre de la propia operación, 620, a.

Quanto mas pretto llegare à la ociola tranquilidad, tanto mas se le infunde el espiritu de la divina Sabiduria, 621, a.

Son inestimables los bienes interiores que infunde en el alma cita callada contemplacion;

Son vniones delicadissimas del Esa piritu Santo, en que la llena de dones; y gracias, 62 1. a.

fa, que juntamente es luz caliente sin distincion.

Assi como el entendimiento entiende sin distincion, assi la voluntad ama, 624. a.

Dios, que es luz, y amor, en esta comunicación igualmente informa estas dos potencias, 624. b.

Algunas vezes hiere mas la vna que la otra,624, b.

Embriaga Dios al alma en amor infuso por medio de la contemplacion, 624. b.

No abraçar algo fensible, es ir adea lante en lo inaccetsible, que es Dios, 625, a.

Precia Dios aver llegado las als mas aqui, por costarle mucho, 626 b.

Ama Dios el adormecimiento, y olvido solitario de el alma,

Warla por foledad, y recogimieto, 631 b.

Tenga cuidado de no poner sus operaciones, fino dexe à Dios, que es el obrero, 634 b.

Hazele dano à si mitina, si quiere obrar por los tentidos, 632 a.

Dexele en las manos de Dios, y caminarà fegura, y fin peligro, 632-b.

Y caminarà mas, pues la lleva Dios en sus braços, 632. b.

Todos los afectos de las criaturas ante Dios son puras tinieblas, 56-a.

No es capaz de las divinas ilustraciones quien no le aparta de la aficion de ellas, 57, a.

AnteDios todas son tinieblas, 57.a Es combatido de sus passiones el que està dependiente de ellas, 251.a.

Solo dan gozo verdadero quando fe posseen con desassimiento de propiedad, 270. b.

Su confideracion es primera en orden para el conocimiento de Dios,454, a.

Mueven mucho al amor de Dios, confiderandolas hechas por fola fu mano,455 a.

Dexò Dios en ellas rastro de quien era, adornandolas con mil gracias, 455.b.

Son como vn rastro del passo de Dios, 456, b.

Rastrease por ellas la grandeza de Dios, la sabiduria, y otras virtua des, 456. b.

Son las obras menores de Dios, q las hizo como de passo, 456. b. Mirandolas Dios en el Verbo su

Hijo, las hizo muy buenas, 456.b. Comunicoles Dios el fer fobrenatural, y hermofura divina quado fu Hijo se hizo hombre, 457. a.

En la armonia de las criaturas, y hechos de Dios reluce alcamente fu sabiduria, 483, b.

Cada vna en su manera da su vez de lo que en ella es Dios, 493, b.

Todas estas vozes hazen vna voz de musica de grandeza de Dios, sabiduria, y ciencia admirable, 494 b.

Cada vna engrandece à Dios, teniendole en si segun su capacidad, 494. b.

Todas las celestes, y terrestres rienen en Dios su raiz, y vida, 570.a.

Vino à enseñar al mundo el desa precio de todas las cosas criadas, 61. a.

Devemos traer vn continuo cuidado de imitarle para vencer nuestras passiones, 87, a.

El mayor desamparo que padeciò fue en la Cruz, 113 a.

La mayor obra que hizo fue reconciliar al genero humano, 113. a.

Hizola quando mas aniquilado, y deshecho estava, 113 b.

Es muy poco conocido de los que fe tienen por sus amigos, pues busca sus gustos, y no sus amarguras, 114. a.

Las profecias que de Christo hablan se han de entender espiritualmente, 163. b.

En el nos dixo Dios todo quanto dixeron los Profetas, y se puede dezir, 179 b.

Encierra en sì ocultissimos misterios, y tesoros de sabiduria, 180.b.

Nohemos dequerer faber otracofa

Y

fino à Christo crucificado 181.a. En èl habita la plenitud de la divimidad, 181. a.

Despues que Christo dixo en la Cruz: Consumatum est, cessaron todos los ritos antiguos, 181. b.

Devemonos aprovechar de la meditacion de la vida, y muerte de Christo para conformar nuestra vida con la fuya, 220. a.

La vista, y meditacion amorosa de Christo ayuda à codo lo bueno,

227. 2.

No puede ser discipulo de Christo quien no renuncia todo lo que

postee, 235.b.

Coronase Christo de las almas fantas, como vna guirnalda hermosa, y arreada de virtudes, 520.b.

Coronase tambien co las tres laureolas de Virgenes, Doctores, y

Martires, 521. a.

Los profundos misterios que conriene, se llaman profundas cabernas por su alteza, y hondura, 161. a.

Es Christo como vna mina abundante de tesoros que no tiene

fin, 561.b.

Las alabanças hechas segun las in. En ella padeció Christo el mayor teligencias de sus milterios, sonperfectas, 570. a.

Sus palabras ion de espiritu, y vida

eterna, 578. a.

Son muchos mas fus misterios que los que han descubierto los Doctores, 561.b.

Todas las mercedes sensitivas, ò intelectuales fon baxas disposiciones para el conocimiento de ellos, 56 1.b.

Ouerer hallar, y llevar trab ajo en todas las colas por Dios, es llevar la Cruz, F 12.3.

Quien se determina à llevarla, en todo hallarà grande alivio, y

fuavidad, 112. a.

Mas la devemos escoger con los trabajos de Christo, que otra qualquiera cofa.172.b.

En ella estàn todos los deleytes del

espiritu, 336.b.

La Cruz, y vida de Christo, ayuda mucho à la subida contemplas cion, 346. a.

Las armas de Dios son la Cruz,

453. 3.

En ella se desposò el Hijo de Dios con el genero humano con cada vna de las almas, 540. a.

Reparonos, y dionos vida Christo

en la Cruz, 540. a.

En su espesura ha de entrar el alma que defea la fabiduria de Dios, 560. a.

Son muy floxos en el camino de la Cruz los que bufcan guftos

sensibles, 335. a.

desamparo, 113.a.

Quando mas aniquilado estava en ella hizo la mayor obra, que fue raconciliar al genero huma-110, 113. 2.

No hemos de faber otra cofa que à Christo crucificado, 181. b.

Despues que Christo dixo en la Cruz: Consumatum est, cellaron

Significa la fortaleza, en la qual buela el amor, 522. b.

Dase en esto à entender, quanto ama Dios el amor fuerte, y li-

gero en obrar, 523, a.

Porque Dios nos ama primero, fe prende en el buelo del cabello Procura ingerirse en el alma, sede nuestro amor, 523. b.

Delevte.

Son de gran deleyte para el alma las noticias de Dios, y sus atributos, 196. a.

El de la contemplació solo se puede ceclarar por terminos comu-

nes, 196 a.

El que se siente en las noticias, y toques de Dios, sabe à la gloria, 197. a.

No goza de la entera dulcura, y deleyte, quien no despossee su memeria del (abor de las noti-

cias criadas, 235. a.

La fuerça del deleyte espiritual, se halla en la de nudez del espiritu, mediante el interior recogimiento, 308. a.

Los del espiritu estàn en la Cruz,

3 36 b.

No assientan bien en el alma, si no estàn el sentido, y el espiritu purgados, y adelgazados, 598.a

Demonio.

Huye de quien le desasse de los gustos, y bienes del mundo, 53. 5.

V Mantelaut, aba, of

todos los ritos antiguos, 181.b. Mas facilmente engaña à los espis rimales en las confolaciones exteriores, que en las interiores, 123. a.

> Poneles representaciones sensibles de Santos, ò resplandores, para en sobervecerlos, 123. b.

> Hazelos despues caer en mayores

males, 123. b.

gun el trato, y trage, que anda con Dios, 174. b.

Puede conocer muchas cofas en fus causas naturales, 175.a.

Engaña à muchos, mereciendolo fus pecados, y atrevimientos,

177. a.

Prevalece contra los que à folas se guian en las colas de Dios, 209.a Suele remedar las visiones de Dios,

192. b.

No puede dar semejante delevte al que se siente en las noticias amotofas de Dios, 177. a.

Haze creer mil mentiras à las almas, que no son humildes, y re-

celofas, 202. a.

Engaña à los que se aficionan à las locuciones interiores, 211. a.

Haze caer en disparates à los que no desnudan su memoria de las noticias sobrenaturales, 238. b.

No puede hazer guerra al alma, apagadas ya fus aficiones, y ope-

raciones, 401.b.

La blancura de la Fè le disgrega la vista con que se ciega, 420.b.

No puede conocer lo que paila en el alma, fino por medio de les potencias fenfitivas, 425. a.

Es intolerable el horror, que caufa en el espiricu, quando le turba, y alborota, 426. b.

Permite Dios, que conozca los favores, que el alma recibe por el Angel bueno, para que le haga contradicion, 427. a.

Procuran los demonios con fuertes affucias impedir el camino

de la virtud, 452.b.

Fortalecense del mundo, y carne, para hazer al alma guerra,452.b Sola la luz divina batta para entender sus ardies, 452.b.

No se arreve à llegar al alma, que està vnida con Dios perfecta-

mente, 496. a.

Procura maliciar, y derribar la flor del alma, por que no aya fruto, 530. a.

Es vencido perfectamente de la q esta en perfeccion del matrimonio espiritual, 673. a.

Como es ciego, quiere tambien

ella lo sea, 630. a.

Tiene pesar grande, que se le escape el alma por la desnuda co.

templacion, 630. a.

Procura estorvarle con jugos sensibles la soledad, y recogimiento en que el Espiritu Santo obra sus grandezas, 630. 2.

Con temores, horrores, ò fonidos exteriores, procura facarla de lo interior del espiritu, 631. a.

Hazelo con facilidad, y precialo mas, que derribar otras muchas, 631. a.

Defnudez.

Es odiolo à los ojos divinos, no an

dar en desnudez de espiritu;

Para ella ha menester el alma dotrina acomodada, 186 b.

La de todas las cosas mueve mucho al amor de Dios, 193. a.

Tanto mas se exercita la voluntad para Dios, quanto se desnuda de todo consuelo interior, y exterior, 242. b.

En la espiritual, mediante el recogimiento interior, està la fuere ça, y deleyte del espiritu, 307. b.

Por la espiritual de todas las criaturas, llega el alma à la noticia amorosa en la sustácia de Dios, 429. a.

Sin la de la propia voluntad, y mortificacion, no se halla Dios,

Despues de ella se halla Dios en vnion de amor, soo. b.

La desnudez, y desa simiéto de todas las cosas, es disposicion para recibir merce les de Dios, 574.a

Con la de todas las criaturas (e adelgaza el alma, para recibir los toques divinos, 596. 2.

A la que se desnuda de todo lo secular, y natural, entra Dios en las celdas amorosas del Rey, 603. a.

Con ella se cuple con perfecció el precepto del amor de Dios,625.a Desposorio espiritual.

La vnion del amor, es el desposorio entre el alma, y el Hijo de Dios, 430 b. 482. a.

Comunicate Dios grades cosas de fi, hermoseandola de grandeza y Magestad, 482, a. Arrea.

Arreada de dones, y virtudes, vistiendola de conocimiento, y honra de Dios, 482. a.

Acabantele aqui las querellas vehementes de amor, 482.b.

Empieça à tener vn estado de deleyte, paz, y suavidad de amor, 482. b.

Gusta de abundancia, riquezas inestimables, y descanso que desea, 483.b.

Entiende secretas inteligencias de Dios estrañas, que es el manjar que mejor le sabe, 483. b.

Gusta de admirable suavidad, y deleyte de espiritu, con otros bienes grandiosos, 483.b.

Es el divino Esposo para su Esposa varias cosas de mucha suavidad, y recreacion, 485. b.

Es para ella vn rio de paz, y llena los baxos de su humildad. 485.b. Embisten aqui al alma las gracias

del Amado, y amorofissimamete se le comunican, 487. a.

En la comunicacion del Esposo se entiende sentimientos de deleyte, è inteligencia, 487 a.

Goza el descanso de la pacifica noche, y divina inteligencia en Dios,492. b.

La qual es sossiego, yquietud en co nocimiéto nuevo de Dios, 497.b. Es suavissimamente levantada à la

luz divina,497.b.

Fsel Esposo divino parasu Esposa musica callada, y soledad sono-

Es tambien cena, que la recrea, y enamora, 495. a.

Es para ella fin de los males, y posfessió de todos los bienes, 495. a. En este estado nada la puede molestar, ni turbar, 497. a.

Goza como en teguro de la participación de Dies, 497.a.

En cierca manera se iguala el alma con Dios por amor, 497.b.

Ningun enemigo la puede enojar,

Goza ordinatiamente suividad, y tranquilidad, que casi nunca se le pierde, ni le falta, 497, b.

Comunicale su pecho sus secretos como amigo, y ciencia muy sa-

brofa de amor, sil.a.

Està tan endiosada, q aun los pris meros movimietos no tiene cotra la voluntad de Dios, 512. a.

Toda la habilidad, y exercicio fu-

yo es en amar, 514. b.

Para juntarie con su Esposo ha de carecer de todo deleyte, y gloatia del mundo, 553 a.

Hazele Dios aqui grandes merce-

des,615 a.

No fe las haze hasta estar purgada de toda afició de criaturas, 615.a.

Son en este tiempo las ansias de Dios mas delicadas, y estremadas, 615. b.

Son suaves, por que està ya cerca de Dios, 61 5. b.

Deuocion.

No se ha de poner la esperança de nuestras oraciones ceremoniaticas, 311. a.

Quanto mas estrivan algunos en estas devociones, menos alcançan de Dios, 312, a. La verdadera de espiritu consiste en perseverar en la oración con humildad, esperando en solo Dios, 334. b.

El que le descuida en ella, apaga la suavidad, y jugo interior,

531. a.

Aumentase por la oracion, 531. b.

Mas acepta Dios en el camino espiritual la devocion verdadera, que el sabor de el espiritu,
332. b.

No està el negocio de la oracion en el gusto sensible, 334. b.

La verdadera ha de falir del coracon, 327. b.

Solo mira en la sustancia de lo que representan las cosas espirituales, 327. b.

Es contrario à ella la curiofidad, y multiplicidad de eofas, 327. b.

Dios.

Para que el coraçon camine à Dios fe ha de quemar, y purificar en el fuego de amor de Dios 53. a. En fu presencia todas las criaturas

fon tinieblas, 57 a.

Para posseerle por amor en esta vida, y por clara visión en la otra, se ha de purgar la afición à las ctiaturas, 57.a

No es capaz del espiritu de Dios en pura transformacion quien no se deshaze de las cosas del

mundo, 53.a.

Mas haze en purgar à vna alma de sus apetitos, que en criarla de nada, 66 b.

Iustamente se enoja Dios con los que saca del mundo, y se dexan

vencer de imperfecciones, 83. al Suele dexarlos caer en colas mayor res, 83. b.

Tanto mas entendemos ser Dios, quanto juzgamos por nada lo natural, y sobrenatural, 100. b.

Los que mueren al hombre viejo, merecen renacer hijos de Dios,

103.5.

La sabiduria de Dios, en que se vne el entendimiento, no es limitada, 146. a.

Comunicale al hombre por visiones exteriores, acomodandose à

su modo, 151. b.

Perficiona Dios al hombre al mo-

do del hombre, 151.b.

Por las cosas sensibles le guia à las espirituales, 1,2. a.

Quien se asse à las cosas del sentido, siente del como pequenuelo, 153. b.

No gusta le pidamos visiones, y revelaciones, 158, b.

Lleva otros fines en sus revelaciones de los que nosotros entendemos, 159 b.

El señorio, y libertad temporal, no es señorio, ni libertad ante

Dios, 161. b.

Sus dichos son abismo, y profundidad de espiritu, 164. b.

Podenionos engañar en la inteligencia de ellos, 164. b.

Suspende sus castigos por la enmienda de las culpas, 167.b.

Aunque responde à nuestras peticiones, se enoja le pidamos cosas sobrenaturales, 171. b.

Es comparado à la fuente, 172. a.

No revela lo que podemos laber por los hombres, 184. b.

Muchas faltas castigarà el dia del juizio à los que se descuidan en su trato, y amistad, 185. b.

Las noticias de Dios causan gran

deleyte, 196. a.

Aborrece à los inclinados à mayorias, 214. a.

Mas se conoce Dios por lo que no es, que por lo que es, 222. b.

Para hallarle se ha de negar hasta lo vitimo, que se puede negar, 222. b.

Sus fentimientos conferva el alma, aviendose en ellos passiva, y desnudamente, 243, b.

El mayor servicio que se le haze, es servirle, segun la perfeccion

Evangelica, 253. a.

En llegarse à Dios estàn todos los bienes, y en apartarse del, todos los males, 256. b.

Tiene en si todas las hermosuras

de las criaturas, 265. b.

En las tr bulaciones, y humiliaciones se comunica Dios con mas abundancia, y suavidad, 350.b.

La comunicacion con Dios encierra en si inumerables deleytes, que exceden la abundancia natural, 182. b,

No se halla Dios, sino en la sole-

dad, 399. a.

La luz espiritual de Dios ciega, y curece el entendimiento, quando se le llega mas cerca, 405. a.

Llamase los resoros de la fortaleza de Sion, 411. b.

Para hallar ci alma à Dios, ha de

entrar dentro de si, y salir de todas las cosas, 443. a.

Quando es amado, con facilidad oye los ruegos de su amante,

443. a.

Entonces el alma de verdad le ama, quando fu coraçon tiene todo entero en folo el, 443, a.

Algunos llaman à Dios su ama-

do, y no lo es, 443. a.

Visita al alma con saetas, y cauterios de suego de amor. 444.a. y b. Comunicasele mediante los deseos, y afectos del amor, 446.a. Llamase Otero, porque en el , como en el Otero, se otean, y ven

Entonces vè Dios nuestras necesis fidades, quado las remedia, 447 b

Es falud del entendimiento, refrigerio, y deleyte de la voluntad, 448. b

Carecer de Dios es muerte del al-

ma, 449. a.

Buscase por el exercicio de las virtudes, y mortificaciones en la vida activa, y contéplativa, 450.a

Buscase rambien obrando en Dios el bien, y mortificando en si el

mal, 450. b.

Requierele tábien vn coraçon desnudo, fuerre, y libre de todos los males, bienes, y gustos, 450. b.

Para el conocimiento de Dios, se ha de procurar primero el conocimiento de si, 454.2.

El criar, folo Dios lo haze por su

propia mano, 455. a.

En las criaturas dexò rastro de quien era, adornandolas de mil gracias, 456, a. Son

Son las criaturas las obras menores de Dios, las quales hizo como de passo, 456. b.

Las mayores en que èl mas repa- Es voz infinita, y la voz que dà enrava, eran las de la Encarnació, y misterios de la Fè Christiana.

456. b.

Su mirar, viste de hermosura el mundo, y los cielos, 457. b.

Quanto mas el alma conoce de Dios, tanto mas crece el defeo de verle, 458. a.

No es perfecto, y de veras el cono cimiento que de Dios tenemos

en esta vida, 458. b,

Esgran merced fuya entender, que no se puede entender, ni sentir del todo en esta vida, 461. a.

Los que del mas conocen en el cielo, conocen mas distintamente lo infinito, que les queda por

entender, 461. a.

Quien le ama, no tiene coraçon para fi, fino todo para el, 464.a.

Està presto al remedio de las necessidades del alma, que no pretende orros confuelos fuera del, 466. a.

Tanta es la hermofura de Dios, que no se sufre ver en esta vida fla. .ca, y mortal, 468.b.

Su vista mara con inmensa salud,

y bien de gloria, 469. a. Empieça e a comunicar en esta vin Es grande la diferencia, y aspirar

da, por la contemplacion, 480. a. No pone su gracia, y amor en el alma, fino es fegun la voluntad, y amor de ella, 481.b.

Conoce aver en Dios todas las gra dezas que puede gustar, 483. b.

Ceda vna de las grandezas de Dios, es Dios, y todas juntas son Dios, 484.a.

el alma, es el efecto que en ella

haze, 486.b.

Es para el alma mufica callada, y foledad fonora, 495. 2.

Esle tambien cena, que recrea , y enamora, 495. a.

Es Dios fin de todos los males, y possession de todos los bienes,

495.4.

La suavidad, y noticia, que da de fi al alma es la huella, por donde le busca y conoce, 500, a.

Propio es del espiritu de Dios inclinar al alma donde mora, à ignorar todas las colas, 508. b.

Ama mucho el amor fuerte, y li-

gero en obrar, 523. a.

Su mirar, es amar, y fu cofiderar, es eltimar el valor de la cofa, 523,a Llagafe en amor de la Fe, pura, y

vnica, 524. a.

Prendese del amor vnico, y fiel,

524. 2. Por los ojos de Dios se entiende su divinidad misericordiosa, 525 b.

Amar Dios al alma, es meterla en fi milmo, igualadola cofigo, 526.a

Mucho se agrada de la que està en

fu gracia, 527. b.

Dios en el alma, ò aspirar por el alma, 532. a. y b.

Sus braços lignifian su fortaleza,

538. b.

Lo que puede caer en el fentido, no es Dios iustancialmete, 551.a

Sus obras se llaman espesura, por Toda la de estos libros se ordena la multitud, y diferencia de ellas, 558 b.

Sus atributos se compara à la gra- La segura para no errar en las panada, por la figura circular de

ella, 563. a.

Todas las criaturas tienen en Dios fu raiz, y fu vida, 570. a.

Es el centro del alma, 581. a.

Para confeguirle es fuerça quitar los impedimentos de el alma, 585. a.

Es fuego confumidor, y fuego de

amor, 590.a.

Ninguna merced haze al euerpo, que no haga principalmente al alma, 593. b.

En su vnico y simple ser, es todas las virtudes, y grandezas de fus

atributos, 605.a

Segun de cada vno de estos atris butos, luze, y arde como verdadero Dios, 605. b.

Haze mercedes al alma para con ellas disponerla para otras ma,

yores, 616. a.

Es impossible no hazerlas à la que se desnuda de toda afició, 623.a.

Es la luz, y verdadero objeto del

alma, 633. b.

Mora Dios (ecreto, y encubierto

en las almas, 644. b.

El desco de Dios es disposicionpara vnirle con el milmo Dios. 615. 0.

Doctrin 1.

Es necessaria para el Maestro es-- piritual para encaminar las almas à la desnudez de espiritu, 187. a: Toget and total never Tom.2.

enseñar la vnion, y junta del alma con Dios, 191.2.

labras interiores, que se hazen al espiritu, es no hazer caso de ellas, 215.b.

En la de estos libros no se impide la oració de las imagenes,249.2.

No tiene mas fuerça la doctrina que se enseña, que lo que lleva el espiritu, 316. 2.

Tiene Dios ojeriza con les que enfeñan buena doctrina, y uo la guardan, 316. b.

San Flias.

Mando Dios à nuestro Padre Elias fuesse al monte Oreb, para mostrarsele alli, 310.a.

Diosele Dios à fentir en silvo de ayre delgado, y delicado, 595.22

Dizen algunos Doctores, que en aquel silvo viò la essencia divis na, 488. b.

En el monte se cubriò el rostro en la presencia de Dios, 116. b.

Fue esta visita de Dios por via de

passo,191. a.

Es can excelente esta vision, que son raros à los que se la haze, 191.2.

Fue fuerte en el espiritu de la Iglesia, y Ley de Dios, 191. a.

Embidia.

Tienen muchas imperfecciones acerca de este vicio los principiantes, 337. a. Ties

el bien espiritual de los otros, 336.2.

Entriflecese de ver alabar las virtudes agenas, 33 5. b.

Sienten no ser preferidos en rodo, 335. b.

A la embidia fanta le pesa no tener las virtudes agenas, con gozo que otros las tengan, 336.a.

### Entendimiento.

No es capaz en esta vida de la noticia clara de Dios, 116.b.

Para vnirle con Dios fe ha de cegar à todas las fendas que èl puede alcançar, 118.a.

Alumbrado con el Espiritu Santo, forma interiormente algunas verdades 207. b.

Donde mas le alumbra este espiritu divino, es en el recogimiento de la Fè,209. b.

Para los efcetos de las aprehensiones de fentimientos interiores, avale palsivamente, 219. a...

fino por la divina fabiduria con que le vnio, 366.2.

ha de estar purgado, y aniquilado en su natural luz, 382.a.

El entendimiento humano vnido con el divino, se haze divino.398.b.

Tanto excede la luz espiritual de Dios al entendimiento, que quanto mas se le cerca, le ciega, y escurece mas,405. 2.

Tienen pena, y pefar sensible de Por via natural no se puede amar, fino lo que se entiende, 507. a.

Puede Dios por via sobrenatural infundir, y aumentar el amor, fin infondir, ni aumentar nueva inteligencia, 507. a.

El vacio del entendimiento es sed de Dios, assi como la tiene el ciervo de las aguas, 613. a.

Su objeto es la fabiduria divina, 613.2.

Mas se llega à Dios no entendiendo algo con distincion, que entendiendo,623.b.

## Hereges.

Engañalos el demonio ; informandoles el entendimiento con razones sutiles, y llenas de erro-Tes , 211: 2.

### Heridas.

Las de el amor fon tan fabrofas, que querria el alma la mataffen, 463. 2.

Vnido con Dios, ya no entiende. Hiere Dios las almas con faetas, y cauterios de fuego de amor divino, 444.a. y b.

Para ser divino mediante la vnion, Las del amor inflaman tanto la voluntad, que se abrasa en fuego,y llama de amor,444.b.

Son penofas, porque no hieren hafta matar, 445.a.

En las del amor levantafe la voluntad con presteza à la possesfion del amado, cuyo toque fin-110,521.2.

Sirven mas para llagar, que para

fanar, mas para lastimar, que para latisfacer, 445.a.

Aumentan la noticia del amado, y por configuiente el dolor, 445.a. Son al alma fabrolissimas, y desea

mil muerres à citas lançadas, 445. 2.

Para las heridas del amor no ay cura, sino de quien hiriò, 445. b.

Hermofura.

Es tanta la de Dios, que su vista no se puede sufrir en esta vida, 468. 6.

Haziendose hombre el Hijo de Dios, lleno todas las criaturas de hermofura, 457.b.

templacion estar todas las criaturas vestidas de admirable hermofura, 457tb.

El mirar de Dios hermosea, y alegra el mudo, y los Cielos, 457.b.

Escala.

Es la contemplacion escala co que el alma escala los bienes, y tesoros del Cielo, 411.3.

cimiento de Dios,411. b.

Es cambien escala con el alma, baxa à su propio conocimiento, 412. a.

Llamase escala la contemplacion, porq es ciencia de amor, 413. a.

La cicala de amor es tan fecreta, que solo Dios es quien la mide, y pondera, 413. a.

Diez son los grados de la escala mistica de amor, 413. a. Tom.2.

Escritura dinina.

El que se govierna por sus verdades no puede errar, 47.

Devemonos siempre regir por la divina Escritura, 173. a.

No ay dificultad que no le desare con sus verdades, 173, a.

# Esfencta diuina.

Algunos Santos de los que eran fuerces en el espiritu, vieron de passo la essencia divina. 191. a.

Es el lugar donde està escondido el Hijo de Dios, 441. b.

Parecele al alma en la viva con- Significafe por el Glvo del ayre delgado, 488. b.

# Espirituales, espiritu.

Grandes bienes pierden los espirituales, por no apartar el espiritu de ninerias, 62.a.

En la definidez de todas las cofas halla el espiritu quietud, y dese canfo, 89. a.

Ella es por donde se sube al cono- El verdadero espiritu antes busca en Dios lo delabrido, que lo sabrofo, 111. a.

> Mas se inclina al padecer, que al confuelo, 111.a.

> Huye de imitar à Christoel que quiere ir por dulçuras, y suavidad, 112. b.

> Lo sustancial del espiritu es ageno de todo sentido, 152. b.

Pocos son los espirituales que entran en la desnudez , y nega-CION

cion, 110. b.

Los espirituales conocen lo interior, por indicios exteriores, 192. a.

Muchos son los daños que reciben, por no deinudar la memoria de todo lo que no es Dios, 230.b.

Apagale el espiritu obrando segun nuestro natural obrar, 244. a.

Es muy contrario al espiritu el assimiento à la multitud, y curiosidad de imagenes, reliquias, &c.337.a.

El verdadero solo mira en la sustancia de la devocion, aproves chandose de lo que basta para ella, 327.b.

La vida del espiritu, es verdadera libertad, v riqueza, que trae cofigo inestimables bienes, 400. a.

El freno del espiritu es la carne, 594.a.

Quando los bienes del espiritu se le comunican, ella tira la rienda,y le enfrena. 594. b.

No ferà muy espiritual quien se arrima al sentido corporal, 194. b.

Las cribulaciones, tentaciones, y tinieblas, adelgazan, y dilponen al espiritu, 598. a.

Gustando el espiritu, es delabrido todo lo que es de carne, 621,2.

Los poco espirituales tienen en mucho las cofas baxas de espiritu, y en poco las altas, 635 a.y b.

Lo espiritual es soore todo sentido, v aperito natural, 636.2.

cion del camino de la perfec- No podrà juzgar de lo espiritual, quien pone lu gusto natural en èl,635.b. Veale la palabra, Purgacion.

Espiritu Santon

Quien es similimo à Dios en pureza careciendo de toda impere feecion, renace en el Espiritu: Santo, 104. 2.

En muchas cofas lleva el Espiritu Santo otro fentido del que llevan los hombres, 164. b.

Obra las operaciones del alma, que està vnida con Dios, 225.a.

Es comparado al ayre en la divina Eleritura, 480. b.

Haze que las virtudes del alma se abran, y den de fi admirable olor, y fragrancia en mucha variedad, 497. b.

Quien tiene los fiete Dones del E piritu Santo, tiene los fiete grados de amor, 505.b.

El ayre del Espiricu Santo, mueve, y alteracl amor fuerte, para hazer buelos a Dios, 523.2.

Inflama, regala, y recuerda la voluntad al almor de Dios, 532. 2.

Es la llama del amor, 576 b. Es el cauterio del alma, 589. b.

Esperança.

La esperança en Dios, es medio leguro para las necessidades, 173 b.

Tato mas espera en Dios vn alma, quato más deipoffee su memo; ria de noticias criadas, 235. b.

Quanto vno tiene mas esperanca, tanto mas tiene de la divina Vnion, 235. a.

Tanto se alcança de Dios, quanto en el fe espera, 235. a.

Mas ayuda para el amor de Dios que la noticia de cosas sobrenas turales, 237.a.

Para vnirse con Dios en esperança, se ha de renunciar to-239 b.

Con ella se libra el alma del mundo,421. a.

Dale animofidad para las cofas de la vida eterna, en cuya compado afco, 421. a.

Cubre todos los fentidos del alma para que no se engolfen en las cofas del mundo, 421.b.

Tanto se agrada Dios del que en èl espera, que es verdad, q quanto espera en el, tanto alcança,

Mas perfeccion ay de esperança en Dios, quanto menos ay de otras colas,248. a.

Esposo.

En los trabajos, y tribulaciones prueba el divino Esposo la Fè de fu Esposa, 421. a.

Hale de bu car la Esposa en el centro de su alma, donde està escondido 443. a.

Es comparado al ciervo, và la cabramontañela,444.a.

Dase vna razon misteriola, por Tom.2.

que le compara al ciefvo. 479. b.

La herida de vn Esposo es del otro,480. a.

El amor le haze venir corriendo à bever de la fuente de amor de fu Esposa, 481.a.

En fu comunicacion gusta el alma fentimiento de deleites, intelie gencia amorofa,485.b.

da possession de la niemoria, El pecho, y amor del amado en que la Esposa està vnida, es les che florido, 495 b.

Estimacion.

racion le parecen las del mun- Quien estima las cosas sobrenaturales que se perciben por el sentido, se pone en peligro de ser engañado, 122.b.

Pone vn grande impedimento para irà lo espiritual, 122. b.

Fe viua.

Los Santos Patriarcas fon los Pas dres de la Fe,5 3. b.

Quien por ella se rige, merece ser admitido en la compañía de ellos, 53.b.

El alma que por ella camina, anda fegura, y libre de los engaños del demonio, 93. a.

Es Noche Escura para ella, comparada à la media noche; 94. b.

Es vn habito del anima cierto, y escuro, que haze creer verdades reveladas por el mismo Dios, 95. b. ¥ 3 Es

Es noche escura, que quanto mas escurece, tanto mas luz dà de si, 97. a.

Cegando dà luz, 97.a

Para guiarle bien por la Fè, deve quedarfe el alma à elcuras, y vacia de lo natural, y sobrenatural, 98.b.

Mediante su e cureza, se acerca grandemere la vnion con Dios,

Es el proximo medio desta vnion, 118. b.

Proponenos à Dios como èl es en fi, sin otra diferencia, sino solo fer visto, ò criado, 118. b.

Contiene en si la luz, y verdad de Dios, 120.a.

al camino de la Fè es seguro, y fano, 149. b.

Es la luz à que nos devemos arrimar en esta vida, 150. a.

Por no estar fundada la Fè en la ley antigua, ni establecido el Evangelio, era en ella licito pedir revelaciones, 179.a.

Es curiofidad de menos Fè pedir à Dios aora revelaciones, 181.

a.y b.

Mas incira al amor de Dios la pura Fè, que las visiones espirituales, 193. a. y b.

Es mas cierta que la vision, 205.b. En el recogimiento de la Fe fe alumbra el entendimiento mue cho,209. b.

Quanto mas en ella se esmera el alma, mas tiene de caridad infusa de Dios, 209. b.

En ella secretamente la ensena

Dios, y la levanta en virtudes, y dones suvos, 210. a.

Las obras hechas en Fè, tienen vida, y valor por la caridad.

Es blancura que disgrega la vista del demonio, y con que està el alma del fegura, 420.a. y b.

Encubre en si la figura, y hermot

sura de Dios, 472.b.

No ay medio por donde se venga à la vnion de Dios, fino la Fe, 473. a.

Llamase cristalina fuente, por ser

Fè de Christo, 473. b.

Tambien por ser clara, fuerte, y limpia de errores, y pura en las verdades, que son propiedades del cristal, 473.b.

Sus Articulos, y propoficiones fe dizen semblantes plateados,

473.b.

Las verdades que en si contiene se comparan al oro, 474. a.

Danos en la verdad à Dios, aunque encubierto con la plata de Fe,474. b.

Su noticia no es perfecto conoci-

miento,475.a.

Sirve en la contemplacion en lugar de la ciencia del entendimiento, por la qual infunde, y aumenta Dios el amor, 502. b.

Enamorase Dios de la pureza de la Fe, 522. b.

Llagase Dios de amor por la Fè pura,y vnica, 524. a.

Llegase à Dios mas el alma por la perfeccion de la Fè,616. a. El ir may en Fè, es ir mas adelante

en la contemplacion, 624. a.

Filomena.

El Esposo divino es Filomena dul, ce para la Espo.a, 569. a.

Con su canto sience nueva Prima? vera en su espiritu, 569. a.

Refrigera, y renueva la sustancia del alma, 569. a.

Dà tambien la Esposa su voz de dulce Filomena à Dios, 569. b.

Es esta voz muy dulce para Dios, y y parael alma, 169. b.

Fortaleza.

Con ella trabaja el alma, obra las virtudes, y venee los vicios, 538. a.

Los braços de Dios fignifican fu

fortaleza, 538.b.

Reclinada nuestra fortaleza en la de Dios, tiene ya la fortaleza del mismo Dios, 538. b.

En la fortaleza buela el amor,

522. b.

Ama Dios el amor fuerte, y lige. ro en obrar, 523. a.

Gloria.

La gloria oprime al que la mira quando le glorifica, 643. 2.

Gozo.

La voluttad no se deve gozar, sia no de la honra, y gloria de Dios, 253. 2: Tom.2

El de los bienes temporales caufa embotamiento de la mente. 257. 0.

Veafe la palabra apecicos, bienes. purgacion de la voluntad.

Gracia.

No la pone Dios en el alma, sino es segun el amor de ella, 481. b.

La flor de las virtudes es la gracia, y amor de Dios, 521.b.

Sin ella no se puede merecer mas gracia, 526. a.

Grande es la rudeza, y ceguera del alma que està sin ella, 526. b.

Haze agradable el alma à Dios.

527. b.

Vn abismo de gracia llama à otro, que es la transformacion din Vina 634. b.

Goenade.

Las granadas fignifican los miftes rios de Christo, 563.2.

Representantos juizios de Dios; virtudes , y atributos que de eftos misterios se conocen, 563. 2.

Guirnalda:

Componese de flores, de virtudes, y dones, 518. a.

En adquiriendo todas las virtua des, le acaba de hazer en el alma la guirnalda de perfeccion, 520. a.

Dios y cl alma le delegran here XA 即の意 mofeados, y adornados con ella 520. a.

Hazela Dios juntamente con el alma, 520.b.

Entiendense tambien por estas guirnaldas las almas arreadas de flores, y de virtudes, 520. b.

Todas ellas juntas son vna guirnalda para la Cabeça de Christo, 520. b.

# Gula espiritual.

Tienen los principiantes muchas imperfecciones acerca de este vicio, 332. b.

Procuran engolofinados mas el sabor del espiritu , que la pureza, y devocion verdadera, 332.b.

Passan los limites del medio en que consisten, y se grangean las vircudes, 332.b.

Atraidos del gusto, hazen peniten. cias fin confejo, y contra obediencia, 332. b.

Son imperfect simas, pues posponen la obediencia à la peniten-Cia, 333. a.

Muevenie à hazerla solo por el gulto,333 ai

Crecen en vicios, por no ir en No esta el gusto de la oracion en obediencia, 333 a.

Engañalos el demonio para que tengan tedio en las cosas de obediencia, 333. a.

Entrittecense si no les concede el Macstro espiritual lo que quieren, 33 3. b.

y eftar ellos facisfechos; es fer vir à Dios, 333 b.

Conocen poco fu mileria, y echanà parte el amorofo temor que devenà la grandeza de Dios, 333. b.

Atrevense à comulgar sin licena cia de los Confessores, de lo qual pueden temer el caltigo, 334. a...

Tienen mas codicia en comer, que en comer limpia,y pe fectamente, 134. a.

Iuzgan baxamente de Dios, 334 a. Ouitales Dios los guitos fensibles para que en el pongan los ojos de la Fe, 334. a.

Son semejantes à los niños, que no le mueven por razon, fino por gulto, 334.b.

Son muy flexos para ir por el cal mino de la Cruz, 335. a .-

Convieneles mucho entrar en la Noche elcura, 335. a.

Curales Dies con trabajos, y fea quedades, 335. a. ..

# Guftos espirituales.

Gustado el espiritu, toda carne es delabrina, 153. a.

el gutto tenfible, 334.b.

Los que bulcan los guftos lenfibles, son muy floxos en ir por el camino de la Cruz, 335. a.

# Hijo de Dios.

Engananse juzgado que el gustar, Es resplandor de la gloria del Padre.

dre, y figura de su sustancia, 456.b.

Con sola la figura de su H jo mirò Dios todas las colas, dan loles el fer natural con las gracias; y dones naturales. 456. b.

Mirar Dios à las criaturas en el, era hazerlas muy buenas, 456.b.

Quando se hizo hombre comunicò Dios à las criaturas el fer lobrenatural, y hermofora de Dios, 457. a.

Las noticias de la Encarnacion del Hijo de Dios, hieren al alma de amor,458.b.

Comunicase grandemente al alma mediante el aspirar del Espiritu Santo, 533. b.

Deleytale en los deleytes de ella, en quien se sustenta, 534.b.

En la Cruz le desposò con el genero humano, y con cada vna de las almas, \$40.a.

Llamale el alma toque delicado, 190. a. .

Imitarle es el camino para el bien espiritual, 211. a.

No es licito pedir revelaciones en la ley nueva, pues todo lo que Dios nos pudo dezir, nos lo dixo en su Hio, 179. a.

Les que mueren al hombre viejo merecen folumente renacer his jos de Dios, 109.b.

### Iluminacion diulna.

Algunas almas la recibieron mas

perfecta que los Angeles, 393. D.

Veale la palabra, llama, lampara, contemplacion, amor, vnion, noticias.

# Imaginacion, Imagenes.

De todas se ha de vaciar el alma para la divina vnion, 129. b.

Librale de muchas dificultades el que desnuda su imaginacion de formas, y figuras, 242. a.

Para la vnion con Dios aprovecha esta deinudez de la imaginariva, 242.b.

Las imagenes, y figuras de cosas lobrenaturales, folo se acienda al amor que caufan, 245. a.

Licito es acordarnos de las que nos caufaron amor para poner el espiritu en motivos de amor. 245. 6.

Defechar todas estas imagenes, es humildad, y caminar con feguridad a Dios, 246. b.

No se quita en esta doctrina la adoracion de las imagenes, 249 a.

Sirven para mover la voluntad, y despertar la devocion,

Aquellas se han de escoger que mas nos mueven à devocion, 297. a.

Es aborrecible à los Santos adoren fus imagenes con trages profanos, y nuevos, 297.b. Quien Quien tiene mucho assimiente co propiedad à ellas, tiene poca devecion, voracion, 298. b.

Aquellas fe estimen mas, que mas despiertan à la devocion, 300. 2.

Suele hazer Dios mas milagros por las imagenes mas mal talladas, v apartadas, 300.a.

Dasclarazon de elto, 300. b. Es necessario acompañar co la devocion de las imagenes la Fè viua, 300.b.

Es de gran provecho víar de ellas como conviene, 301. b.

El vío provecho-o de ellas, es, que en adorandolas como manda la Iglesia, pongamos el gozo de la voluntad en lo vivo que reprefenta, 302. b.

Es permitido à los principiantes tener algun gusto, ò jugo en las imagenes, 303.b.

Infierno.

Siente el alma en la Noche escura dolores de infierno al vivo, 370. b.

Confisten en sentirse sin Dios, y castigada pareciendole està el indignado, y enojado, 370. b.

# Imperfeccion.

Es imperfeccion natural querer morir, 469. b.

Los imperfectos en el amor, fon comparados al vino nuevo, 503. b.

Ne ay que fiar mucho del amor

de estos por sus imperfecciones, 503. b.

Obran estos solo por el sabor del amor, 503.b.

Muchos apetitos apacienta el alma hasta llegar al estado de la perfeccion, 509.b.

Inspiracion diuina.

Las inspiraciones que son de Dios van reguladas por la Ley de Dios, y perfeccion de la Fè, 616.2.

Los Angeles con sus inspiraciones enamoran, y llagan al alma, 459. b.

Intento.

El del Autor es hablar con folas las almas que tratan de defnudez de espiritu, 50.

Assi juzga à los Carmelitas Descalcos, por quienes principalmente escrivio estos libros, 50.

Tienen en ella algunas imperfecciones los principiantes, 331.b.

Airanfe contra los vicios agenos, 331.6.

Sus impetus se significan por los Leones, 541. b.

Es ossada, y atrevida esta potencia, 541. b.

Quando obra viciosamente, sale de los limites de la razon, 546.b.

Llamanse iras sus operaciones, y afecciones defordenadas, 546.b

Llaga de amor.

Veale la palabra, Amorllagado.

Llama de amor.

Abrasase el alma en fuego, y llama de amor con las heridas del amor,444. b.

En el amante, el amor es llama, que arde con apetito de arder mas, 481. 2.

Glorifica al alma con premissas suaves de gloria, 576. b.

Esta llama de amor es el Espiritu Santo, 576. b.

Baña al alma en gloria, y la refresca con temple de vida eterna, 577. a.

Son muy preciolos, y de mucho merito los actos que se originan de ella, 577.b.

Son voas llamas viuas de amor, 577.b.

Levantala à operacion divina en Dios, dandole vida eterna, 578.a. Es viva, porque haze que el alma viva en Dios espiritualmente, y

sentir vida de Dios, 579. a. Hierela, y enternecela can entranablemente, que la derrite en amor, 179. a.

El amor nunca està ocioso, sinofiempre echa llamaradas de amor, 579. a.

Comunicale al alma todos los bienes glorificandola, 582.a.

Exercita el Espiritu Santo en ella los vibramientos gloriolos de fullama, 532.b.

Esta llama era consumidora de las

imperfecciones en el estado de la purgacion, 582. b.

En el de la vnion es suave a deleita: ble, y gloriofa, 183. b.

Es dispensacion de Dios que no mate al alma , 84. a.

Lampara de fuego divino.

Todo lo que de ella se puede dezir es menos de lo que ay, 598 b.

La lampara tiene dos propiedades, que son, lucir, y arder. 605. a.

Luce, y arde Dios, fegun cada vno de sus atributos, 605, b.

Es Dios para el alma muchas lamparas, fegun las noticias de fus atributos,605.b.

Todas estas lamparas son vna lampara en vn simple ser de Dios. 605.6.

Descubresele al alma perfecti, fegun es capaz de todas ellas, 606. a.

La luz que le dà cada vno de estos atributos, le haze calor de amor de Dios en quanto es tal, 606. 3.

Esta comunicacion es de las mavores que Dios haze à vna alma, 606. a.

Esle Dios innumerables lamparas. que le dan luz, y amor, 606. a.

El deleyte que recibe en el fuego de estas, es admirable, inmenso, y tan copiolo como de muchas lamparas, 606. b.

Cada vna quema de amor, ayudado vna al ardor, llama, y fuego de la otra, 606.b.

Las lamparas de amor fon lamparas de fuego, y de llamas, 607. a.

Es aventajada la luz,y deleyte que el alma aqui siente, 607.a.

Percibe que Dios la ama al modo de sus atributos, 607. a.

Fila alma es como el monton de trigo cercado de lirios, que la delevtan.607.b.

Es el poço de aguas vivas que corren con impetu del monte Libano, que es Dios, 607. b.

Es letificada (egun el armonia de toda ella, 608. a.

Salen de ella aguas divinas, como de abundante fuente, que miran à la vida eterna, 608.a.

Aunque son lamparas de fuego in menfo, son aguas vivas de espiricu,608.a.

Este espiritu de Dios escondido en las venas del alma, harra como suave agua la sed del espiritu. 608.b.

En quanto fe exercita el facrificio de amar, es llamas vivas de fuego, 608 b.

De estas lamparas son resplandores con que resplandece el alma en sus potencias, 609. a.

Està el alma con sus potencias elclarecida dentro de los resplans dores de Dios, 609 a.

Sus movimientos, que son vibra: mientos, y llamear, los haze ella

con el Espiritu Santo, 609. a.

Estos movimientos de Dios, y del alma juntos, lon glorific aciones de Dros que haze en ella, 609 ba

Estos vibramientos son los juegos del Espiritu Santo, y del alma, -609 b.

Huzele sombra con tod os sus atributos, 611. a.

Vnese con Dios el alma, entendiendo, y gultando sus propiedades, y talle en sombra de Dios. 611.2.

Los acributos , v propiedades de Dios, son lamparas resplandecientes, y ardientes, 611. a.

Hazen fombras al alma resplandecientes, y encendidas, y multitud dellas en vn folo fer, 611. a.

Està admirada aun en lo q vè dentro de los limites de Fe, 611. b.

Tiene el alma ya metidas sus potencias en los resplandores de las lamparas divinas, 636.a.

Laureolas. Son en tres diferencias, 521.a.

Coronale Christo hermosamente con ellas, 521.a.

Coronase con las blancas flores de las Virgenes, y las resplandecientes de los Doctores, y encarnados claveles de los Martires, 521. a.

Lecho. El pecho, y amor del amado es para el alma lecho florido, 495. b.

Este es la vnion del amor, 496 a. Esta la Esposa can hermoleada, y llena de deleyres, que le parece estar en vn lecho de varias flores,496.a.

# TABLA:

Elamale nuestro, porque vnas virtudes, vn milmo amor, y vn mismo delevre es de entrambos. 496.2.

Llamale florido, por que en este estado tiene el al ma las virtudes fuertes, 496. a.

Està enlaçado de virtudes, fortalecidas vnas con otras en acabada perfeccion,497.2.

Està en purpura tenido, 498. b. Las virtudes del se sustentan, v florecen en la caridad, y amor del Rey del Cielo,498 b.

Fodas estas virtudes estàn en el alma como teñidas en amor de Dios,498 b.

Todas eftan bañadas en amor, enamorandola con amor à mas amor, 498. b. daniedo novo C

Està de paz edificado, y etalma pacifica, manfa, y fuerte, 499. 2.

Està coronado de las virtudes, como de fuertes escudos, que le defienden, 499 a.

Mere Dos en lo interior de su lecho al alma que mucho ama, 528. a.

# Ley vieja, y Enangelica:

En la Vieja era licito querer las visiones, por no estar tan fundada la Fè, y establecida la Evangelica, 179.a.

En el Evangelio no es licito pedir revelaciones, pues todo lo que Dios nos pudo dezir, nos lo dixo en su Hijo, 179 b.

Es mal dito, y descomulgado quien

no enfeña doctrina conforme a Evangelio de Christo, 181.b.

Es curiofidad de menos Fe pedir a Dios en el Evangelio revelaciones, 181 b. no Empanio

La mayor honra que se puede hazer à Dios, es, servirle segun la perfeccion Evangelica, 253. 2.

Tiene Dios ojeriza con los que enfeñan la ley, y no la guardan, 316.b.

En la antigua temian ver à Dios, por no morir, 469 b.

En la de gracia no teme su vista el que ama, 470. a.

Consiste la Evangelica en la desnudez, y vacio del fentido, y els piritu,623. b. zone nonei por via cipricual, que hacen

### Liberalidad UX

Es vna de las condiciones de Dios. 262. 3. No se halla con la codicia, 262. a:

### Libertad.

Tanto mas libre està el alma, quato mas vnida con Dios, 637.a. ciduler paisiones , y apeutos,

Luxuria espiritual.

Tienen algunas imperfecciones que purgar los principlantes en este vicio, 328. b.

Sienten contra su voluntad en los exercicios espirituales, en la senfualidad movimientos no limpios, 329. a.

Suele acaecer esto quando esta

el espiritu en mucha oracion, à exercitando los Sacramentos, Es cariofidat de menosa, 92 galie

Suelense cansardel gusto que tiene el natural en las cosas espiritua. les, 329. a. up an

No tienen estas flaquezas en la purgacion de la Noche escura, 329. 6.

Proceden à vezes estas reveliones del demonio, por inquierar, y turbar al alma, 329.b.

Prètende el demonio con esto quitarles los exercicios espiri-L tuales, 330. a.

Suelen proceder tambien del temor que han cobrado à estos movimientos, 330. a.

Tienen estos algunas aficiones por via espiritual, que nacen de luxuria, y no de espiritu, 330.b.

Conocese ser assi, quando con la memoria de aquella aficion no crece la de Dios, 330. b.

# Maestro espiritual.

Su principal cuidado deve ser mortificar en sus discipulos qualesquier passiones, y apetitos, 86. a.

Yerran en assegurarse de las revelaciones, aunque parezcan de Dios, 156 a.

Sus inclinaciones, y afectos fe imprimen en el discipulo, 157.b.

Hazeles daño à los discipulos que el Maetteo le aficione à las vi-

fiones, y revelaciones, 157. b: Impongalos en libertad, y tiniebla de Fe en que se recibe la abundancia del espiritu. 165 a.

Devense governar los espirituales para acertar por el dictamen de fu Maestro, 182. a. 184. a.

El discipulo con su Maestro resiste con facilidad al demonio, 184. a. 15 Tpa. mio 351150

Con el fe deven comunicar todas las cofas, aunque fean fobrena. turales, 186. a.

Es necessaria su doctrina para enseñar desnudez de ospiritu, 187. a.

Aunque no apruebe las revelaciones, no muestre desabramiento à quien las tiene, 187. b.

Deven obligarles à que las comuniquen, 187. b.

Qual es el Maestro, sucle ser el discipulo, 3 16.a.y 616.b.

Tiene Dios ojeriza con los que enseñan buen espiritu, y ellos no lo tienen, 3 16. b. 1 30 (1 5 5 14

Ha menester ser sabio, discreto, y experimentado, 616. b. a 327

Con dificultad governarà las almas, fino tieue experiencia, 617. 2.

No las han de governar siempre por los modos que ellos han leido, 617. a.

Distintamente las ha de guiar en el estado de contemplacion, que en el de meditacion, 618. a.

Atienda à la libertad santa de hijos de Dios, à que llama à los que pone en contemplacion, 620. b. Procure desarraigar al alma de to- No les escusa la ignorancia en los dos gultos, poniendola en foledad, y negacion possible, 620. b.

Es raro el que no haze grande dano à las que Dios leventa à co. Los negocios de Dios con mucho templacion,622. a.

Advierta que el Espiritu Santo es el principal movedor de estas Aventurase casi infinita gananalmas, 622. b.

El es el que cuida de lo que les aprovecha para mas llegarle à Dios, 62 2. b.

Es el Maestro solamente instrumento para enderezarlas, fegun la Fè, y Ley de Dios, 622. b.

Su cuidado fea no acomodar el alma à su modo, y condicion, sino por donde Dios la lleva, 62 3. a.

Procure enderezarla à mayor foledad, libertad, y tranquilidad, 623.2.

Dilpongala para los favores de Dios, segun las leyes de la perfeccion Evangelica, 623.b.

Las quales son la desnudez, y vacio del fentido, y espiritu, 623. b.

No tenga pena que no entienda nada distintamente, pues mas se llega afsi à Dios, 623, b.

Secales el espiritu , haziendoles hazer actos, aunque fea con defgana, y repugnancia del alma, 625. b.

No saben estos que cosa es espiritu,626.a.

Hazen à Dios grande injuria, y defacato, metiendo fu tolca mano donde Dios obra, 626.a.

Suelen errar con buen zelo, por fu poco faber, 626,b.

consejos que temerariamente dan fin entender el espiritu del alma,626.b.

riento, y muy à ojos abiertos fe han de tratar, 627.a.

cia en acertar, y casi infinito en errar el govierno de el alma, 627.3 to do av al sano ales al

No quedarà sin castigo no querer trate vna alma con otras perfonas, 627.a. male le col la son

No ha de pensar sabe èl rodos los caminos por donde Dios lleva al alma 627.b.

Està obligado à dexar vayan à otros, y mostrarles buen rostro, 628.b. un numal smile is avad

El poco espiritual tiene en mucho las cofas baxas de espiritu, y en poco las altas, 635 b. Mano de Dios.

Es generola, y rica, 595. a. Comunica al alma dadivas pode-

rolamente, 595. a. Es blanda, y luave para quien le ama, 595. a.

Si la affentara Dios algo pelada, hundiera todo el mundo, 595.a. Mara para dar vida, 595. a.

Es tanto mas blanda para el alma, quanto Dios mas la assienta, y aprieta, 603.b.

Maria Madre de Dios. Tan vnida estuvo con Dios, que no huvo criatura alguna que la divirtiefle de Dios,225.b.

To-

Todos sus movimientos eran del Espiritu Santo, 225.b.

Dexola Dios padecer para que merecicile mas, 545. b.

Hizola fombra la virtud del Altiffimo en quanto avia de venir à ella el Espiritu Santo, 610. a. Matrimonio espiritual.

Es el mas alto estado à que se puede llegar en esta vida, 476. a. Hazese en èl la vnion perfecta del

almacon Dios, 506. a.

No es decible lo que aqui comunica Dios al alma, como ni del mismo Dios, 506. a.

Comunicafele aqui con admirable gloria de transformacion de

ella en el, 506.a.

Llamase bodega espiritual, 506. a. Beve el alma, segun sus potencias espirituales en ella, 506. b.

Segun el entendimiento, beve fabiduria, y ciencia, 506. b.

Segun la voluntad, beve amor suavissimo, 506. b.

Segun la memoria, beve deleyte, y recreacion en recordacion, y fentimiento de gloria, 506. b.

Endiofa esta bevida tanto al alma, que ya no advierte à cosa del

mundo, 508. a.

Gozanie en estado Dios, y el alma en el amor comun de las virtudes, como de flores en guirnalda, 518. a.

Pide la Esposa el aspirar del Espiris

tu Santo, para que den sus flores olor, y suavidad, 53 4.a.

Pidelo, no por el deleyte suyo, sia no por el que tiene su Esposo en esto, 534. b.

Dizese que pace el Esposo entre las flores del alma, en quanto la transforma en si, 535. a.

Son aqui dos naturalezas en vn espiritu, y amor de Dios, 5,6. b. Transformate el alma en su Dios,

537.a.

Nunca descansa el almahasta llegar à este estado, 53 8.a.

Es el Esposo para ella huerto donde goza de mayores suavidades, y henchimientos en Dios, que en el desposorio, 538.a.

Esle fortaleza, y dulçura, en que està guarecida de todos los males, y saboreada en todos los

bienes, 538 b.

En este estado, ni demonio, ni mundo, ni carne, ni apetitos molestan, 539. a.

Con gran facilidad, y frequencia descubre el Esposo al alma sus secretos maravillosos, 539. b.

Ponense en perfeccion, segun es possible en esta vida, las tres Potencias del alma, 541. a.

En las operaciones de sus afectos, sean al modo de los Angeles, 545.2.

Goza de todo deleyte, y gusta todasquavidad, 545. b.

Està libre de todos contrarios, y operaciones molestas, 546.b.

Vive vna vida bienaventurada, semejate à la del estado de la ino; cencia, 549. a. PiPide aqui el alma à Dios la comunicación essencial de la divinidad, 530.b.

Pidele, que enan.orado de las virtudes que le ha dado, se esconda, y detenga en ellas, 551.b.

Està can enamorado el Verbo de su Esposo, q por si solo le haze las mercedes en este estado, 554.a.

En la soledad se enamoran entra-

bos, 556.a.

Pidele à su Esposo que sean semejantes, y vnos en la hermosura,

Pidele tambien la transformacion en la sabidoria de Dios, 5,58.b.

Seriale gran alegria padecer muchos trabajos, por entrar en mayor conocimiento de Dios, 559. b.

No haze ya el alma obra sola sin

Dios, 562. b.

Desea la mayor transformacion para amar à Dios tan altamente como es amada del, 564.b.

Queda aqui la alma enfeñada à amar, y Maestra de amar, y vnida con el Maestro mismo, 565, b.

De este amor se le sigue sustancial jubilacion en Dios, 565. b.

Siente que bañada en gloria engrandece à Dios, 565.b.

Siente à manera de fruicion intima fuavidad, q le haze reverter en estimar, y alabar à Dios, 565. b.

Llega à tener en este estado la la limpieça, è inocencia baptismal, 566.a.

Aspira à Dios vna subidissima aspiracion semejante à la gel Padre Toma. aspira al Hijo, y el Hijo al Padre, que es el Espiritu Santo, 567.a.

Vnida, y transformada en Dios aspira en Dios, à Dios vna aspiracion semejante à la divina, 867 a.

Estando Dios en ella, aspira en si mismo, como exemplar de ella,

Llega à estar deiforme voida en la Santissima Trinidad, 567.a.

Por lo qual no ay q maravillar la haga Dios estas mercedes, 567.2

Embia Dios à su Esposa su voz, para que ella, junto-con èl, la dè à Dios, 569. b.

En este citado tiene el alma vencido al demonio perfectamente,

Tiene las passiones, y aprietos can mortificados, que ninguna molestia, ni guerra le hazen, 573 al

Estàn sus potencias sensitivas, tan espiritualizadas, que en cierta manera gozan de las grandezas espirituales, 573.a.

Los actos de este estado son todos divinos, 577.b.

Es movida en ellos con particularidad del Espiritu Santo, 578. a. Habla Dios aqui palabras encen-

didas, 578.a.

Nadie puede impedir las fiestas, que en lo interior haze à las almas el Espiritu Santo, 579.b.

Aud los movimieros deltas almas fon de Dios, tabien dellas, 580, 20. Pide aqui el alma con pena suave

la gloria a Dios, 184. a.

Tiene ya algunas premisas de ellas

teniendo por gloria se cumpla lo que Dios quiere, 584. a.

Llamala, y provocala el Espiritu Santo con afectos suaves à la inmensidad de su gloria, 184. b.

La muerte le es mas suave, y dulce que le fue toda la vida, 585.b.

Descubrele Dios su hermosura, 586. 2.

Fiale los dones, y virtudes que le ha dado, 586. a.

Està tan ilustrada, y espiritualizada, que en ella se trasluce la divinidad, 586. b.

Pide que se rompa la tela de la vida, y no que se acabe, ò corte, y

dafe la caufa, 587. a.

Suele Dios llevar à tales almas antes de tiempo para darles los bienes, y quitarles los males, 588, 2.

Todo lo que quieren alcançan,

601. 3.

Viven vida de Dios, teniendo todas sus operaciones, y potencias como divinas, 602.a.

'Andan siempre de fiesta, y con jubilo grande de Dios, y cantares

de alegria, 503 b.

'Anda Dios tan solicito en regalarles, que no parece tiene otra cofa en el mundo à quien regalar, - 604. b.

Ha menester el alma disposiciones possitivas, y dones grandes para

esta vnion, 615. a.

Tiene ya las potencias metidas en los resplandores de las lamparas divinas, 636. a.

Embia ella à Dies en D'os effe milmos resplandores, que rec. be con amorola gloria, 636.a.

Segun los primores de los atribu. tos divinos con que los recibe. los embia à Dios, 636 b.

Es ella por medio de esta transformacion, sombra de Dios, 617. a.

Haze ella en Dios por Dios, lo que el haze en ella por si mismo,637.a.

Dà à Dios el mismo Dies por amorosa complacencia, 637. a.

Esle de inestimable deleyre esta dadiva, por dar à Dios cofa que le quadre segun su ser infinito, 637.a.

Ay entre Dios, y el alma vn reciproco amor, y entriega matrimonial de los bienes de entram.

bos, 637.b.

Goza en esta vnion de cierta imagen de fruicion, de la vnion, y afecto en Dios, 638. a.

Haze à Dios la entrega de Dios, y de si misma en Dios con modos maravillosos, 638 b.

Tiene ei amor con estranos pri-

mores, 638.b.

Ama à Dios por el mismo Dios inflamada del Espiritu Santo, 638.b.

El fegundo primor es, que ama absorta en Dios, y Dios con gran vehemencia se entrega al alma,638.b.

El tercero es, amarle por quien èl

es,638. b.

Acerca de la fruicion tiene otros tres primores, 639. 2. GoGoza alli à Dios vnida con el mifmo Dios, 639 a.

fin mezcla de criatura, 639.a.

Gozale por ser el quien es, sin mezela de otro guzo,639. as

La alabança que à Dios dà, tiene otros tres primeros 639.a.

Alabale como de oficio, pues para esto fue criada, 639. a.

Alabale por los bienes que del recibe, y por el deleyte que en ello tiene, 639.a.

Alabale por quien el es, aunque no tuv esse deleyte en ello,

639.a.

De agradecimiento riene otros

tres primores, 639, b.

Agradece todos los bienes, y tiene deleyte en agradar à Dios por via de agradecimiento. 639. b.

La alabança de agradecimiento es por lo que Dios es, lo qual le es deleytable,639.a.

Vease la palabra, Lamparas.

### Medio.

Los medios han de tener proporcion con el fin à que se ordenan, 115. a.

No pueden ser las criaturas medio proporcionado para Dios, 115.6.

Ay de ellas à Dios infinica distan-Cla, II S. D.

El medio mas seguro para las necessidades, es la esperança en Dios, 173. b.

Tom.2,

Meditacion.

Deleytase ordenadaméte en Dios Sirven para ella la imaginacion, y fantasia, formando imagenes, y figuras, 129. a.

No se deven dexar en la medicacion antes de tiempo las que nos llevan à Dios, para no bolver atras, 132.b.

Danse señales para passar de la meditacion à la contemplacion

133.3.

Atienda, si no puede meditar, ni obrar con la imaginacion, ni gusta de ello, como antes solia, 133 2.

Quando pudiere discurrir en la meditacion, no la ha de dexar.

0133 a.

La legunda señal es, quando no le dà gana poner la imaginacion en cofa particular exterior, ne interior, 133.a.

La tercera, y mas cierra feñal, ess fi el alma gusta de estarse à solas con arencion amorosa à Dios-133. a.

Ha de estar rambien sin particular consideracion en paz interior, y quietud, con advertencia general, y amorosa à Dies,

Han de estar estas tres señales juntas para passar de la meditacion à la conremplacion,

133. b.

Hanse de aprovechar algunas vezes de la meditacion, los que aprovechan en la contempla-Gion, 133.b. Z2 QuanEstefe con sossiego de entendimiento, aunque le parezca no

haze nada, 143.b.

En la meditacion se enciende el fuego del amor, ò el gozo en

Dios, 543. b.

Fuera de la contemplacion passiva, se ha de valer el alma de fantas meditaciones, en particular de la vida de Christo, 220.3.

Devemosla medicar para conformar nuestra vida con la inva,

220. 2.

La vista, y meditacion amorosa de Christo, ayuda à codo lo bueno, 227. a:

Han de negar las cosas del siglo, para dexarla, y paffar à la con-

templacion, 617.b.

Hazele esto quando cellan los difcurfos, jugos, y fervores primeros fenfitivos, 617 b.

Mas en breve passa Dies à los Religiosos de meditacion à contemplacion, que à otros, 617. b.

En este estado se de materia al al-617.a.

Para el habito de meditacion proeure hazer actos interiores, 617. a.

Aprovechale del fuego, y fervor espiritual sensible, 617.a.

De distinto modo se ha de gonar vna alma en este estado, que en el de la confemplacione 618. a.

#### Memorta:

La del que se sujeta à sus apetitos, no es habil para informarle conserenidad de la imagen de Dios,

Conservar en ella las noticias increadas , haze gran efecto,

247. b.

Regla general para guiar la memoria à la vnion en Dios. 248. b.

Hase de vnir la memoria con Dios

en esperança, 248.a.

Quanto mas vacia estuviere de cofas-niemorables, tanto mas la pondrà en Dios, 248. b.

La memoria de la divinidad, ò Dios humanado, no estorva, siempre ayuda ai fin de la vnion;

248. b.

Es la razon, que Dios humanado es verdadero camino, y guia, y Autor de rodo bien, 248 b.

Siempre que ocurren imagenes distintas, buelva el alma a Dios en vacio de ellas, con afecto amorajo en Dios, 248.b.

ma para que discurra de suyo, Su vacio es desassimiento del alma por la possession de Dios,

613.6.

Vacia de todas figuras, se acerca mas à Dios, 625.b.

# Misterios.

Losde la Fe Christiana son los

mayores, yen que Dios mas reparava, 284.a.

Los de Christo son fignificados en La mortificacion de la carne he-

la granada, 563.a.

Son subidos, y profundos en sabiduria de Dios, 561.a.

Llamanse subidas cabernas, por fer can alcos, y profundos. 561. a.

Cada misterio de los que ay en Christo es profundissimo en sa-

biduria, 561.b.

Tiene muchos senos de juizios de senos ocultos de predettinació, y presencia en los hombres, 561. b.

Son muchos mas los misterios de Christo, que los que han descubierto los Doctores, 561.b.

Todas las mercedes sensitivas, è intelectuales fon baxas difpoficiones para conocer los de Christo, 561.b.

Las alabanças hechas fegun las inteligencias de los misterios de Christo, son perfectas, 570.a.

Monte Carmelo.

Solo se ordena la doctrina de estos libros à los Religiofos del monte Carmelo, 50.

Mortificacion.

La de los fentidos es noche para

el alma, 54. bs

Es ignorancia creer que sin ella aprovechá otros exercicios vo. luntarios para la vnion de la dis vina sabiduria,70. b.

Sin ella no se podran enten-Tom, 2.

der los engaños del demonio; 453.2.

cha con espiritu da vida espiritual, 453.b.

Por no abraçarla de veras llegan poces à la perfeccion, 598.b.

Es de grande provecho para alcaçar los altos bienes, 599.a.

Con la mortificació de los vicios. y apetitos le configue la vinon de Dios por amor, 601,b.

#### Muerte.

El que muere à si, y à to las las cosas, vive en Dios vna vida dulce, y fabrofa, 321.a.

Defea el alma perfecta mil muertes à heridas, y lançades de el

amor, 445. a.

Querer morir, es imperfeccion natural, 469.b.

No puede fer amarga la muerte al que ama à Dios, 470. b.

Defeala mas q los Reyes fus Reynos, y Principados, 470.b.

La de los Santos es precioía ante Dios, por participar en ella de fus grandezas, 471.a.

La de los malos es pessima, y assi la temen mucho, 471.a.

Tienen despues de ella los justos cierta la habitacion con Dies en los Cielos, 585.b.

Esles la muerte mas dulce, y fuave que lo fue la vida, 586.2.

Mueren con impetus, y encuentros sabrosos de amor como el Cifne, 586.a.

Quien

ve para Dios, 599.a.

Es la muerce privacion de todas. las cosas, y su sombra tinieblas, 610.b.

Devemonos aprovechar de la me. ditacion de la muerte de Chris to, para conformar nueftra vida con la fuya, 220.a.

Solos los que mueren al hombre viejo merecen renacer hijos de:

Dios, 103.b.

#### Mundo:

Huye el demonio de quien huye de sus bienes, y gustos, 53.b.

No halla paz del espiritu de Dios. en pura transformacion, quien no se desnuda de las cosas del mundo, 61.a.

Vino Christo à el para enseñar el desprecio de todas las cosas

criadas, 61.a.

Llamase el mundo fieras, 627. b. Representase haziendo fieras en tres maneras à los que empieçan el camino de Dios, 451.b.

Representales que les ha de faltar el favor del mundo, perder los amigos, el credito, y hazienda, 451. b.

Poneles que como han de sufrir no auer de tener ya jamas deleytes, ni contentos del mundo,

452. a. Representales que se han de levantar contra ellos las lenguas, y que han de hazer de ellos burla, y desprecio.

Quien muere à fi,y al mundo, vi- Notan los del mundo à los que de veras se dan à Dios de demasiados, y destrañez en su proceder.

> Tienenlos por inveiles, y perdidos en lo que el mundo estima,

515.6.

El mundo no puede recibir las altezas de Dios, 596. a.

Quien muere à el, y à si mismo, vive para Dios, 599. a.

El empleo en sus cosas, es muerte de la espiritual vida, 601.b.

Estas no son del coraçon de Dios, 629. a.

Tiene Dios en mucho despreciar vna alma el mundo, 629.a.

Para juntarfe la Esposa con su divino Esposo, ha de carecer de toda gloria mumlana, 553.a.

Iustamente se enoja Dios con los que faca del mundo, y se dexan vencer de imperfecciones, 83. a. yb.

Suele dexarlos caer en cofas ma-

vores, 83.b.

Son las cosas del mundo asco en comparacion de las de la vida eterna,421 b.

No se engolfa en ellas quien tiene firme esperança en Dius, 421.b.

## Noche escura.

Grande ventura es para el alma que Dios la meta en la Noche de la mortificacion, 52.b.

Llamase Noche escura el transito que haze el alma de los apeticos à Dios, 52. b. AviAvisos importantes para los que quieren entrar en la Noche activa del sentido, 87. a.

Traiga afecto, y cuidado de imitar à Christo en todas las cofas conformandole con su vida,

Qualquier gusto que le le ofreciere à los lentidos, que no sea para gleria de Dios, renuncie, y del fe quede vacio por amor de Christo, 87.b.

Entran en ella los principiantes, No es necessario se aya en ellas quando Dios los saca al estado de aprovechantes, 322 a.

En ella se forralece el alma en las virtudes, para los inestimebles deleites del amor de Dios, 322.a.

#### Noticias.

Muchas, y varias fon las que pueden caer en el entendimiento, 121. 2.

En la noticia amotofa de Dios fe ha de sossegar el alma, 134.a.y b. La qual causa en ella paz, descan-

fo, fabor, y deleite fin trabajo, 134. b.

En las almas mas puras, y fencillas, se comunican mas puras, y sencillas noticias de Dios, 138.2.

Estas por su pureza no se perciben algunas vezes, 138 a.

Las de los atributos de Dios caufan fumo gozo, y deleite en el alma,196.a.

En las altas noticias de Dios confifte la vnion del alma con el mismo Dios, 197. a, Tom.2.

Las de Dios humanado no estorvan, mas siempre ayudan à esta vnion,248.b.

Tener estas noticias altas de Dios confiste en cierto toque que le haze en el alma de la divinidad, 197. a.

Enriquecen estas al alma, y la llenan de virtudes, 197.b.

En las amorolas y confusas de Dios, se aya el alma humilde, y relignadamente, 198. b.

negativamente, por fer parte de la voion de Dios, y el alma, 198.5.

No assientan bien en el alma, si el fentido, y el espiritu bien purgados, y adelgazados, 598.a.

No es necessario en la alta contemplacion noticia distinta de Dios, 624. a.

Comunicale Dios entonces noticia amorofa, que es como luz caliente fin distincion, 624.a.

### Obediencia.

Devemosla teffer à otros homa bres para acertar en todas las cofas, 182. a.v b.

La que humildemente se dà à los hombres por Dios, nos dà gran fortaleza, 183.a.

El humilde no fabe governarfe, fino por ella, 183.b.

Es penitencia de la razon, y diserecion, 333.a.

Es à Dios mas acepto facrificio q la penitencia corporal, 333.a. Me-

Mejor es no hazer lo que no fe haze por obediencia, 333 b.

Los que no van en obediencia adquieren gula espiritual, y sober-

Quien no se rige por ella crece en VICIOS, 333.a.

#### Obras.

Las del amor fon fuertes como la muerte, y dura emulacion como el infierno,415.b.

Su valor no se funda en la cantidad, ò calidad, fino en el amor de Dios con que se hazen, 281. b.

Las que se hazen sin caridad, no fon de provecho alguno, 288.b.

Las criaturas fon las obras menores de Dios, las quales hizo co. mo de passo, 456. b.

Las mayores en que èl mas se mostrò, son la Encarnacion, y Mysterios de la Fè Christiana, 456.b.

Las hechas en sequedad de espiritu,y dificultad fon muy preciadas de Dios, 518.b.

En estas se adquieren grandemente las virtudes mas esperadas, y firmes, 519.a.

La obra del que ama, es llegar à la perfeccion del amor,465.a.

Estima Dios mucho las del amor fuerte, y ligero, 523.a.

some dies. Es odioso à los ojos divinos no andar en deinudez de espiritu, 157.2,

El ojo fignifica la Fè, 524 3. Solo ha de ser vno el ojo de Fè en que se llaga à Dios, 524 a.

Llagase Dios en vno de los ojos de - fu Elpola, 524.a.

Por los del Esposo se entiende su divinidad misericordiosa, - 525.b.

Mirando Dios al alma le da gracia para agradaríe de ella, 526 a.

Forma tambien con su mirar en caridad la Fè de su ojo, 526.a.

Los de Dios levanta el alma al amor con valor, y merecimien-10,926 2.

Los del alma, que està en gracia, meregen adorar à Dios, 526. ba Vèn en èl grandezas de virrudes,

abundancia de suavidad, amor, y misericordia, 526.b.

Despues que estàn graciolos adoran con merecimiento, 526. b.

#### Honra.

Remedios muy provechofos para mortificar el defeo vano de la honra, 89.a.

Ayuda procurar obrar en su delprecio, y procurar que otros la hagan, 88.b.

Tambien hablar en su desprecio. procurando que los ocros la hagan, \$8.b.

Ayuda tambien penfer baxamente de si en su desprecio, y desear que los demás lo hagan, 88.b.

Para las honras hemos de fer dez tenidos, y para la humildad psomptos,214.a. Son

Son aborrecidos de Dios los que Es cofa provechofa víar de ellos, las apetecen, 214 a.

Los que buscan grandezas, y gloria, se quedan miserables, baxos, è indignos de los bienes de Dios, 569.a.

Operaciones.

Las de los movimientos del alma han de estar dormidas para no impedir la vnion del amor de Dios, 399. b.

Quanto el alma và mas vacia de las fuyas naturales, và mas fegura,401.b.

En la subida contemplacion haze el alma juntamente con el Efpiritu Santo sus operaciones, 609. b.

#### Uracion.

Penetra los Cielos quando està vnida en inteligencia celestial, 139 b.

La que es con inteligencia pura, y fencilla en Dos, es muy breve para el alma, aunque dure mucho.139 b.

Es medio feguro para todas necesfidad, 173.a y b.

Para la oracion aprovecha la foledad, 300. b.

Aquel lugar es bueno donde me-- nos fe embaraça el fentido, y el espiritu vaya à Dios, 306.2.

Es acomodado el folitario, y aspero,306. b.

Ponenie tres diferencias de lugares, en los quales sueleDios mover à devocion, 308.b.

-quando luego se endereza à Dos la voluntad en olvido de los dichos lugares, 309.a.

La fuerça de huestra oracion se ha de poner en hazer aquello de que mas gusta Dios, 312.b.

Lo que principalmente hemos de pedir à Dios, es la salvacion, 312.0.

No se ha de hablar mucho en ellamas fea con perseverancia, 314. 2.

Siempre Christo orava co la oracion del Pater noster, 314.b.

En las oraciones no hemos de víar con otros modos de los que vía la Iglesia, 315.a.

El lugar acomodado para orar, es el retrete, ò deliertos folicatios, 314.b.

Devemos perseverar con paciencia, desconfiando de nosotros por agradar à Dios, 3;4 b.

No es de tanto valor delante de Dios la oració del que no ama, como la del que ama,443.a.

Van nuestras oraciones, y gemidos à Dios por medio de los Angeles, 447.a.

Aunque Dios no las ovga luego, no dexarà de acudir en el tiempo oportuno, 448.a.

Sin ella no se podra vencer la fortaleza del demonio,453.a.

Las armas de Dios son la oracion, 453. a.

Por ella se aumenta la devocion. v pone el alma las vitrudes en exercicio interior, 531.b.

No

No està el negocio de la oracion en el gusto sensible, 334.b.

Poca oracion tiene quien con propiedad tiene assimiento à las imagenes, 198 b.

Oratorios.

El assimiento demasiado en la curiofidad de ellos, estorva al amor de Dios, 303. b.

No por ello se haga poco caso del ornato de ellos, 303.a.

Es permitido à los principiantes tener algun gusto, y jugo en los Oratorios, è Imagenes, 307.b.

No fe ha de ocupar el alma en Oratorio visible, sino en el vivo, è invisible, y recogimiento del alma, 307. a.

Siguente muchos danos al e piritual por andarie al sabor sensitivo de ellos, 308.a.

Padecer.

Padecer el Caliz de Christo en esta vida, es mas seguro que el gozar, 111.b.

Anima mucho al padecer los toques divinos que Dios haze en el alma, 198. a.

Masseguro, y provechoso es que el gozar, y hazer, 404. a.

En el padecer se añaden fuerças de Dios, exercitanse las virtudes, y se haze el alma sabia, y cauta, 404. a.

El mas puro padecer trae configo

mas puro gozar, 559.b.

Ayuda para alcançar grandes bienes de Dios, 599.a.

Padece mucho el alma quando

Dios la quiere vnir consigo, 633. a.

Palabras, y locuciones sobrenaturales.

Son en tres maneras, successivas, formales, y fustanciales, 207. a.

Alumbrado el entendimiento por el Espiritu Santo, suele formar por si otras verdades en el recogimiento de la oracion, 208 a. 150 GOINVILL ST

En este mode de palabras, y locus ciones de algunas verdades, puede aver grandes yerros, 209. a.

No mortificar el defeo de ellas, es impedimento para la divina vnion,209.a.

Para que estas interiores aprovechen, no se han de querer, 210 2.

Apliquese la voluntad con amor en Dios, à lo que alli se entiende,210.a.

Ponense señales para conocer si son de Dios, o no, 296. b.

Para no errar en las que se hazen al espiritu, se han de negar, y governar por lo que nos enfeña la Iglesia, 215. b.

Es grande la diferencia que ay entre las fuccessivas, formales, y fustanciales, 215.b.

En las sustancias se ha de aver el alma, dando su libre consentimiento, 216.b.

Caufan en el alma lo que dizen,

Ayudan mucho para la vnion del alma con Dios,216,a.

En las successiones, è interiores en-

fe aficionan, 211.a.

Parsiones.

Para vencerlas devemos tracr cuidado de imitar à Christo, 87. a.

Tanco mas combaten à la voluntad, quando està menos fuerte en Dios, y pendiente de criaturas,zsr.a.

De las desenfrenadas nacen todos los vicios, y de ellas bien ordemadas las virtudes, 751.a.

Adonde, y como està vna de ellas, estan las demas, ò desordenadas,ò moderadas, 251.a.y b.

Quando reynan en el alma, no la dexan libre, ni con la paz que se requiere para la divina sabiduria,252.a.

Miserable es la servidumbre del que à ella le sujeta, 292.b.

No vencidas cercan, y combaten al alma, 573.a.

Adormecente en la contemplacion purificada, 321.b.

En la contemplación vnitiva fequiran abalma las passiones efpir tuales, 429 b.

Dirense ninfas de Iudea por su fiaqueza,547.b.

Procuran arraer à si la razon, y la voluntad, 547.b.

El alma que las ha vencido es copar la à la paloma, que con ramo verde bolviò al arca, 552.b. Paffor.

Los afestos, y deseos del alma se Lo excelente de ella consiste en le llaman paftores, 447.a.

gaña el demonio à los que a ella L'amanfe tambien Pastores los Angeles,447.b.

Apacientan nuettras almas de dulces inspiraciones, y comunicaciones de Dios,447. b.

Paz.

Per no perderla, nos devemos ales grar, y no turbar en los cafos adversos, 234,a.

Para la interior se dispone el alma por la noche contemplativa, 383. b.

Excede todo sentido, 383.b.

En el desposorio espiritual empieça el alma à tener vn estado de deleyte, y paz, 482. a.

En el sueño espiritual que tiene en el pecho de su amado, goza el descanso de la pacifica noche, 492.4.

Pecado.

Es venial por lo menos pretender revelaciones por buen fin, que ellasse tengan, 173.a.

Penitencia.

La obediencia es penitencia de la razon, y discrecion, 333 a.

La desordenada, y sin obediencia, es viciola, 332 b.

Mas valdria no hazerla, que hazerla contra obediencia, 332. a.

Incita el demonio à muchos la hagan indifereta, 333.a. y b.

Perfeccion.

vnion del alma con Dios,45.

alma primero, 51. b.

Para confeguirla no es bastante el el exercicio de las virtudes, si no fe acompaña con la mortificacion de los aperitos, 63,a.

Las obras que se hazen sin mortificacion de passiones, no aprovechan para ir adelante en la

perfeccion,72.a.

En el camino de la perfeccion no ir ganando, es ir perdiendo, 82 3.

Perficiona Dios al hombre, segun En la peticion de la gloria de la el estilo del hombre, 151.a.

El perfecto no haze caso del sen-

tido, 153. a.

La mayor del alma es estar con tranquilidad, quando le quican los motivos que le llevá à Dios, 298. a.

Dios, y desprecio de si mismo,

412.23

En el estado de perfeccion, tiene el alma conversacion en los

Cielos, 424. a.

Tiene la comunicacion de Dios, en suave paz, y amor de Dios, y cessan los arrobamientos, 479. a.

Teme mucho el demonio al alma

perfecta, 497.a.

La suavidad, y abundancia de caridad que Dios infunde à las almas, le haze caminar ligeramente à la perfeccion, 500.a.

Hasta que el alma llegue à ella, fiempre tiene vnos apetitos, ò gustillos que sigue, 510. a.

Para alcançarla le ha de purgar el Alcançanla pocos, porqué huyen de la mortificacion, 598.a.

Perfeccion, es negacion de la voluncad, y gusto por Dios, 335.

Servir à Dios fegun la perfeccion Evangelica, es la mayor honra que se le puede hazer, 249.a.

#### Petisiones.

Son quatro las que el alma pide en el matrimonio espiritual, 550.a.

divinidad se pide todo quanto

se puede pedir, 550.b.

La propia del amor, es querer recibir el gozo, y fabor del amor, 556.b.

Pide tambien la semejança del

amado, 557.a.

Consiste en el perfecto amor de Pide tambien escudrinar, y saber los fecretos del mismo amado, 557. a.

Pobreza.

Solamente es pobre el que de voluntad defnuda fus afectos de las riquezas temporales, 55.b.

No alcança la del espiritu quien anda à buscar consolaciones,

III. a.

Es contrario à ella el assimiento à la curiofidad de imagenes, y relicarios, 327. b.

### Potencias.

Las del alma se han de quietar, y estar sin obrar en la contemplas cion pura, 142 b. Las Las operaciones, y obras de las que estàn vnidas con Dios, son divinas, y del Espir tu Santo,

Conviene ponerlasen Glencio para que hable Dios, 229.b.

Negando, y cerrando las puertas de las potencias, entra Dios en el alma,230.a.

Las tres del alma se dizen rosales. que llevan rolas, y flores de conceptos divinos, 648.a.

Llevan actos de amor, y de virtudes,648 2.

Llamanfe montañas, 550. b. Llamanse cabernas, 612. a.

Son can capaces de bienes grandes, que no se llaman menos que con lo infinito, 612 a.

No estando purgada, y limpias de toda aficion de criatura, no sienten el profundo de su capacidad,612. b.

Qualquier cosilla que à cllasse le pegue, las embaraça para que no sientan sus inmensos bienes, v capacidad, 612. b.

Hasta que de todo punto esten vacias, no pueden perfectamente

recibirlos, 612.b.

Estando limpias, es intolerable la sed, hambre, y ansia del sentido espiritual 6126 b.

Es profunda su capacidad, por ser de Dios, que es infinito, 613, b.

Conforme à la hambre, y sed de ellas, ferà lu fatisfaccion hartura,y deleyte, 63 3.a.

Predicador.

El exercicio del predicadar es mas

espiritual, que vocal, 315, b. No haze orginariamente mas feuto fu doctrina, por elegante que fea, que lo que tuviere de e piri-

tu,315. b.

Tiene Dios ojeriza con los que predican buen elpiritu, y ellos no lo tienen, 316. b.

Comunmente el Predicador de mejor vida-fuele hazer mas fru-

to, 316.b.

La doctrina, palabras, retoricas, v buenas acciones acompañadas con el espiritu, hazen mas provecho, 317.a.

Mas fin el cipiritu no dan calor à la voluntad, aunque deleyten el sentido, y entedimiento, 317. a.

#### Prelados:

Si quiere que sus subditos tengan espiritu, procure tenerlo el. 315. b.

Quien se enamora de mayorias, ò de otros tales oficios, es tratado de Dios como esclavo, 59. a.

Aborrece Dios tanto à las almas inclinadas à mayorias, que aun quando el fe lo manda no quiere tengan promptitud, y gana de mandar, 214.a.

## Presencia de Dios:

Ni la presencia sensible de Dios es mas testimonio de presencia, ni la carencia de esso es menos restimonio de ella,442. a.

De tres maneras esta Dios presen-

te en las almas, por esfencia, gracia, y presencia espiritual de algun confuelo, 467.a.

Principiantes.

Esles necessario aprovecharse de meditaciones, de formas exteriores para caminar à Dios, 130.a.

Vn verro pequeño en los principios, es grade en el fin, 239.a.y b. Es permitido à los principiantes algun gusto, ò jugo en las Imagenes, y Oratorios, 303. a.

Entran en la Noche escura quando Dios los faca al estado de aprovechados, 322 a.

Muchas fon las imperfecciones que tienen en sus obras, 323.a.

Portafe Dios con ellos como la Madre con su pequenito, 322. b. Muchas fon lus imperfecciones acerca de la sobervia, 32 3. b.

Desean vanamente hablar de Dios haziendo muchas devociones, despreciando à los que no las tienen, 323. b.

Huyen de tratar con los Maestros que no aprueban su Espiritu, 324.a.

Huyen de confessar claramente ins falras, teniendolas en poco, 324. D.

Los que aprovechan tienen las condiciones contrarias à las dichas, 326. b.

Tienen tambien muchas imperfecciones acerca de la avaricia espiritual, 427. a.

Tienen grande assimiento à la

curiofidad de Relicarios, Imagenes, y otras cofas espirituales, 327. b.

Los que en estos principios van bien, solo ponen la mira, y saber en agradar à Dios, 328.a.

Conficilidad dan lo que tienen, v se desassen de estas cosas exteriores, 328. a.

Tienen algunos movimieros senfuales en las cofas de devocion, causados del demonio, o temor que han cobrado, 330.a.

Suelen tener algunas aficiones, que nacen de luxuria, y no de espiritu, 330.b.

Quando es la aficion espiritual, creciendo ella, crece la de Dios, 330. b.

Airanfe contra otros, y contra fi milmos, fi no fe ven pertectos muy perfectos muy presto, 332.2.

Enlas colas de devoción, y penitencia, mas se guian por el gusto, que por la razon, y obediencia, 332. b.

Huyen del camino de la Cruz, 335.a.

Necessitan entrar en la Noche escura, 335. a.

Purificalos Dios con tenraciones,

335.a. Al mejor tiempo se les esconde Dios para facarlos de sus imperfecciones, 338.b.

Su estado es, medicar, y hazer actos discursivos, 617. a.

Han de tener materia para que discurran de suyo, y hazer actos interiores, 617. a. Pa. Para defarraygar los fencidos del Haze esto Dios para que se fortasiglo, aprovechanse del sabor del fervor espiritual fensible, 617.2; y b.

Purgacion.

Es lo mismo que la Noche escura, FT. b. ah a more charles

Ay vna fensitiva, y otra espiritual, 52.3.

Vna es activa, y otra passiva, 86. b.

Purgacion activadel sentimiento. Es muy necessiria para caminar à

Dios, 56. a.

Ponente avisos importantes para entrar en ella, 87. a.

Hale de traer vn cuidado ordinario, y afecto de imirar à Christo en todas las cosas, 87.a.

Hase de negar qualquier gusto que se ofreciere à los sentidos, La causa de esta sequedad es, por como no fea puramente para gloria de Dios, 87. b.

Procure inclinarse, no à lo mas facil, fino à lo mas dificultofo, 88 a.

Desee entrar en toda desnudez, y pobreça por Christo de todo quanto ay en el mundo, 88. a.

Hale de purgar bien el sentido para recibir los deleytes, y noticias de Dios , 598.a.

l'urgacion passina del sentido. Quando Dios purga las almas fegun el sentido, no hallan el gusto que solian en las cosas de

Dios, 338. b.

Sienten gran sinsabor, y amargura en los exercicios dichos, 339. a. 150 Y . HALLAS THE

lezean, y anden por fi, 339.a.

A la gente recogida comunmente, y con mas brevedad pone Dios en esta purgacion, 339 a.

Ponense señales para conoper si el espiritual và por esta purga-

cion, 339.b.

Lo primero, si assi como no halla consuelo en las cosas de Dios, tampoco le halla en las demás cosas criadas,339. b.

Lo fegundo, si ordinariamente trae la memoria en Dios con folicitud, y cuydado penolo,

340.2. En esta purgacion, aunque la parce fensitiva està flaca para obrar, el espiritu està prompto, y fuerte,

340. b.

que muda Dios los bienes, y fuerças del sentido al espiritu, 340. b.

El gusto espiritual no està dispuesto para gustos mas delicados, sino paffando por la purgacion del fentido, 341 a.

Siente el alma en ella mucha fortaleza, y brio para obrar, 341.b.

Dexefe guiar de Dios, defecupandofe de orras cofas, fe este à to-

las con Dios, 341 b.

En este estado querer obrar por habilidad propria, estorva la obra que Dios haze en el alma, 342.3. 345 3.

Enronces entra en esta Noche, quando no se puede holgar có el entido de la imaginació, 342 b.

No à todos los que Dios pone en esta purgacion passan à con-

placion, 343.b.

Padecen aqui los espirituales grades penas, por temor de que Dios los dexa, 344. a.

an menester quien los guie en este tiempo, y entienda para que no dexen el camino, ò afloxen

en èl, 344.a.

En esta purgacion de el sentido no les de pena à los que obran, no poder discurrir, ni medicar, 344.6.

Contentense con sola vna advertencia amorofa, y fossegada en

Dios, 345.a.

En esta escura contemplacion se pega al alma incendio en el efpiritu del amor,345.b.

En esta purgacion del sentido, à mas no poder, se ha de dexar la medicacion, y discurso, 345.b.

Padece aqui el alma, y le cura de muchas imperfecciones, y exercitalas virtudes,347.a.

Es dichosa para el alma, por provechos grandes que en ella cau-

fa, 348.b.

Aqui conoce fu miferia,y baxeza, que en la prosperidad no cono-

Cia, 349.a.

Mas estima Dios la poca satisfacciou que el alma tiene de fi en esta seca purgacion, que otras obras grandes, 350. a.

Enseñante en esta purgacion las almas à tratar con Dios co mas comedimiento, y cortefia, 3 o.a. En su humillacion se comunica

Dios en mas abundancia, y fuavidad, 351. a.

Dà Dios en ella conocimiento de grandeza, instruvendo al alma en su divina sabiduria, 351. 2.

Agui se le comunica conocimiento alto de Dios, y de su virtud, 352. 4. 000 7 . 17

Saca humildad espiritual, y obce diencia, 352. b.

Libranse de las imperfecciones de los fiere vicios, 3 5 ;. b.

Aprovecha en la continua memoria de Dios, limpieça de conciencia, y exercicio en las virtudes, 354.b.

Grangea libertad de espiritu con los doze Frutos del Espiritu

Santo, 356. a.

Configue pureza en el amor de Dios, y ansias de servirle, 356.b. A los que ha de paffar de esta purgacion à la del espiritu, exercita Dios con muchos crabajos,

358. b. No luego en faliendo de ella pone Dios alas almas en la vnion del

amor, 360.a.

Es puerca, y principio de contemplacion para la del espiritu, 362 a.

Mas sirve de acomodar el sentido al espicitu, que de vnir el espiri-

tu con Dios, 362.a. Compadecente con elta purgació algunas imperfecciones, 363.a. Para valida purgacion del fentido es necessaria la del espiritu, 364.a.

Esta purgacion mas se llama reformacion y enfrenamiento

del apetito, que purgacion, Esle granpena ver la ha desecha-364.a. v b.

Purgacion delespiritu.

Hase de purgar, y adelgazar el espiritu para recibir las noticias, y deleytes de Dios, 598; a.

No se catra luego en la purgacion del espiritu en saliendo de la del

sentido, 360.a.

Es necessiria para purificar las ha- Sientese tambien desamparada de bituales imperfecciones q impiden la divina vnion, 363.b.

Hazefe esta purgacion en la contemplacion iufusa, con particulares efectos en el alma, 366 b.

Es para ella tiniebla, pena, y tor-

mento, 367.a.

Dase la causa de estos efectos, 367.a.y.b. 17 mps along 8

Es grande pena para el alma conocer aqui que no es digna de Dios, ni de criatura alguna, y

Padece el sentido el sentido, y espiritu, como si estuviera debaxo de alguna inmensa carga, 369.a.

Tanto pena, y agoniza en esta purgacion, que tomaria por partido el morir, 369. a.

Tanta es aqui la flaqueza del alma, que la mano blanda, y fuave de Dios se le haze grave, 339.b.

Deshaze, y desmenuça Dios al alma de modo, que se siente estar deshaziendo à vista de sus miferias con muerte de espirigu cruel, 369.b.

Tom.z.

do Dios, y arrojado en las tinieblas, 369.b.

Quando esta purgacion aprieta, siente el alma sombra de muerte, y dolores del infierno muy al vivo, 370.b.

Anadesele mayor pena, pareciendole es para siempre, 370.b.

fus amigos, y de codas las cria-

turas, 370.b.

La magestad, y grandeza de Dios la haze penar, dandole à entender su intima pooreça, y mileria,371,a. no alla inge m

Parecele alalma que està acaban-

do la vida, 372.b.

Humillala Dios para enfalçarla despues, 372.b.

Son tan grandes las penas, que si se continuaran quitarian la vida, 372.b.

temer que nunca lo serà, 368 b. Esta purgacion sirve de purgatorio, porque le parece al alma que ve abierto el infierno, 373. 2.

Menos es lo que aqui se puede dezir de lo que padece,373.b.

Purifica Dios al espiritu hasta que ofte can futil, y fencillo, que pueda hazerse vno con el espirica de Dios, 376.a.

Conforme al grado que ha de ser de la vnion del amor, es mas, è menos la purgacion, 376.a.

Quando Dios la suspende, siente el alma gran suavidad, y amie gabilidad con Dios, 376.a.

Aniquila esta purgacion todo le

alma, 377. b.

Las confolaciones que Dios suele interpolar, le parece por su suavidad que nunca se han de acabar, 376. b.

Lo que mas la aflige, es, no poder levantarlas potencias, y mente

à Dios, 369.b.

Convienele sufrir estas penas con

paciencia, 378.a.y b.

Tanto mas escura es al alma la luz sobrenatural, quanto ella en si es mas clara, y pura, 379.a.

En esta escuridad conoce lo que es mas perfecto, ò no con mas cla-

ridad que antes, 379.b.

En esta aniquilación lo possee todo, 380.a.y b.

Escurece Dios al espiritu para dar-

le mas luz, 380.b.

Vna fola aficion habitual, ò actual, impide el intimo fabor de espiritu, que se comunica en esta purgacion, 381.a.

Convienele al almala pobreça de espiritu para la dichosa bienave. turança que aqui se le comuni-

ca, 382 b.

Mediante esta purgacion , pare el alma espiritu de salud, 383.b.

Con ella se dispone para recibir la tranquilidad, y paz interior, 383.5.

Es encubridora de las esperanças de la luz del dia, 384 b.

Paragozar de los bienes, dones, y virtudes que se dan por esta purgacion, le ha de parecer que nunca llegarà à ellos, 385 ta.

que puede causar gozos en el Por su flaqueza le causa tales pernas esta purgativa contemplas cion, fiendo ella tan fuave. 385.b.

Hale con el alma como el fuego

con el madero, 386.a.

La misma luz, y sabiduria amorofa que ha de transformar al alma la purga, 386 b.

Purgadas todas las imperfecciones, se acaba la purgacion del

alma, 387.b.

De aqui se colige la manera de purgar los del Purgatorio, 387.a.

Quanto mas por el amor fe purga, en el se enciende mas, 387 b.

Causa ansias de amor inflamado. 388: b.

Sientese aqui el espiritu apassiona: do mucho en amor, 389.a.

Hazefe esta purgacion, para que al alma recogida en Dios por sus potencias, ame con todas susfuerças, 390.a..

· Padece fin confuelo, ni esperança cierta de alguna luz, y bien espi-

ritual 391.a.

Enmedio de estas penas escuras, y amorofas fiente cierra compania que la dà fuerça, 391.b.

Alsi como se purga el alma à escuras, à escuras se inflama,

392. a.

En el Purgatorio se purgan las almas con fuego tenebrofo,y mas terial, aqui con fuego amorolo, tenebroso, y espiritual, 392.a.

Purga Dios al espiritu al modo que à los Angeles, 393.b.

Esta alma no ve con esta luz pur- Aunque en lo subido de la congativa, fino fus pecados, y miferias, 397 b.

En los horrores, recelos, y anguilrias de esta noche estava el alma

muy fegura, 400.b.

Escurecela segun sus potencias, aun en las colas espirituales, 402.b.

Conforme a la purgacion tenebrofa, goza de la fabrofa con-.templacion, 428.a.

## Purgacion de la memoria.

Para que se vna con Dios se deve negar à todas las aprehensiones naturales de los fentidos, 223.a.

La que se forma en las formas, y noticias distintas, no se puede juntar con Dios, 223.b.

Quando està vnida con Dios se queda sin forma, y figura, porque Dios no la tiene, 223.b.

Al principio de la vnion con Dios tiene grande olvido de todas las colas exteriores,224.b.

Las operaciones del que la tiene effà habitualmente vnida con Dios, fon divinas, 224.b.

A este tal Dios se enseña lo que deve acordarie, o olvidarie,

225. 2.

Ha de quitar el espiritual de su memoria todas las noticias fenfibles, quedandole en fu fanto olvido,227 a.

En este olvido santo de las notie cias nunca se enciende de Chris ro,ni de su humanidad,227,a; Tom,2.

templacion, y vista sencilla de Divinidad no se acuerde de esta. fantissima Humanidad, no conviene hazer estudio de olvidar-10,227.3.

Su vista, y medicacion amorola ayudarà à todo lo bueno, y por ella se subirà mas facilmente à lo muy levantado de vnion,

227.a.

Conviene al espiritual sufrir con paciencia el vacio de la memoria, 227.b.

Aunque luego no siensa el provecho, à su tiempo acudirà Dios.

227.6.

Muchos fen los daños que se segnen de confervar en la memoria las cosas del mundo, y que en èl fuceden, 228 a.

Desnudandola de sus objetos naturales entra Dios en el alma,

230. 2.

Muchos son los daños que el demonio caula por cebar la memoria en las cofas naturales, 230. b.

Cierrale à ellos la puerta, efcures ciendola en todas las cofas,

231.2.

De sus aprehensiones naturales macen las turbaciones al alma, 231.6.

Sus nocieias impiden para el bien de los bienes morales, 232.2.

Impiden tambien à los bienes efpirituales, y para ir à Dios, 232. 2.

El alma que vacia la memoria de

las aprehenhones naturales, se dispone para ser movida, y enseñada por el Espiritu Santo, 233.a.

Ningunas noticias fobrenaturales que pueden caer en la memoria, fon Dios, nitienen proporcion con Dios, 235.a.

Devese vaciar la memoria de todas ellas para vnirse con Dios, Ha de negar todo gozo de los bie-

235.a.

Tanto mastiene de esperança en Dios el alma, quanto mas la desposseyere de estas noticias, 235.2.

Quanto mas tuviere de esta esperança, tanto mas tendrà de esta

divina vnion,235 a.

No goza de entera dulçura en Dios,quien no vacia su memoria del sabor de estas noticias, 235.b.

No vaciarla de las sobrenaturales, es causa de muchos enga-

ños, 236.b.

Suelen engendrar cierta y oculta, fobervia, y propia estimacion,

237.0.

Deve el alma renunciar toda posfession de la memoria, para vnirse en esperança con Dios, 239.b.

Retener todas estas noticias haze sentir de Dios baxamente,

240.3.

Mediante la esperança se vne la memoria con Dios, 241.b.

Las noticias espirituales buenas folo se han de renovar para avivar el amor, 247.b. Purgacion activa de la vo-

Guarda la volunted su fortaleza para Dios, quando emplea todas sus potencias en solo Dios, 250.a.y b.

No se deve gozar, sino de la honra, y gloria de Dios, 253.a.

Ha de negar todo gozo de los bienes temporales, si no es que en ellos sirva mas à Dios, 254.b.

Causa este gozo escuridad del jui-

zio,257 b.

Haze apartar el gusto de las cosas de Dios, y santos exercicios, 258 b.

La voluntad que se aficion a à las criaturas, se pierde à la justicia,

v virtudes, 259:a.

La que apetece las riquezas se entorpece para las cosas de su salvacion, y se aviva para las del mundo, 259. b.

Quie non egu el gozo de los bies nes temporales, viene à tenerlos por su Dios, 260, a.y b.

El que niega el gozo de ellos, adiquiere liberalidad, que es condicion de Dios, 262 a.

Alcança paz, libertad, y luz, con otros muchos provechos, 262.

a.yb.

Dexa el coraçon libre para Dios, y de lo contrario se enoja mucho, 263.b.

Quien niega el gozo de las criaturas, las possee todas, y el que no se sujeta à ellas, 262.b.

Deve el espiritual purgar la volun-

tales, 265. a.

Quien pone su gozo en ellos, facilmente se retrae del amor de Dios, y cae en vanidad, 264.b.

Hase de encaminar el coraçon à Dios, considerando que es en si todas las gracias con eminen-

Seis son los daños que se siguen de poner el gozo de la voluntad en

ellos, 266.a.

En acordandonos de ellos hemos de pentar quan vano es, y peligrofo gozarfe de lo que no fe firve mas Dios, 269 a.

Aprovecha el negar su gozo para la caridad del proximo, 269.b.

Tambien para guardar el consejo de Christo: Qui vult venire post me,abneget semevipsum,270 a.

Tambien para la paz, recogimiento de los sentidos, y libertad del

espiritu, 270. a &cc. 10 6 16 1

Puedese la voluntad aprovechar es causa de otros danos, 281 del gozo de los objetos sensibles quando causan oración, y
Quien niega el tal gozo, alcan
devoción, 272, b.

Esto sea con recato; mirando sus esectos, no seu darse recreacion a si, y no dar gusto à Dios,

Puedele aprovechar la voluntad da las colas fentibles quando de ellas luego fe va al Dios, 273. a.

Quado no tiene este esecto, se de. ve mortificar su gozo, por ser vano, y sin provecho, 174-2.

Poner el gozo en ellos cauta vanidad de animo, y diffracion de Tom.2,

nos, 274. b.

Quien lo riega, de fenfual fe haze espiritual, y de hombre camina à possion Angelical, 276.a.

Por vn gozo que se niega da Dios aun en esta vida ciento en lo es-

piritual, 277.a.

Los que niegan el gozo de las cofas sensibles, tienen aventajados los dotes de gloria, y aumento de la essencial, 278 b.

En los bienes morales se puede gozar la voluntad por lo que son

been fi, 279. b. bag sup of sup

Para que el gozo de ellos aproveol che, los hemos de mirar, en quato fon para adquirir la vida eterna, 280, b.

Hase de purgar el gozo, que estas obras morales consigo traen, y recogerlo todo en Dios, 281. b.

El gozo de estos bienes estorva para ir adelante en la perfeccion, y es causa de otros daños, 281. b.

Quien niega el tal gozo, alcança pobreça de espiritu, y prudenlucia, 286.b.

Alcança perseverancia, y agradar à Dios, y à los hombres, 286.b.

En los bienes sobrenaturales solo se ha de gozar la voluntad, si có cellos sirve à Dios, 288.b.

El gozo de eltos bienes causa engaños, detrimento en la Fe, y vanagloria, 289. b.

Quien el tal gozo niega, engrade:
ce à Dios, y à si mismo, 293, as
y ba Aa 3 Dea

# Purgacion passina de la voluntad.

Son grandes los aprietos que aqui tiene, confiderando los regalos que perdiò, y la incertidumbre del remedio, 373.a.

Menos es lo que le puede dezir, que lo que padece la voluntad, 373. b.

Es de tenerla gran lastima por lo. que aqui padece,375,a.101 03

Es traspassada con dolores, que en despedaçar al alma no cessanini duermen, 384.b. Linom ando

## recoperlo todo en Dios, 281 B. aga you de Rurgatorio. b oxog [3]

Ta ir adelante enla perfeccionav Su fuego no rienepoder en los que del todo estàn dispuestos para voirie con Dios por gloria, mo 387. at y bandle sh sosio

pas, è imperfecciones, 387.b.

En èl se purgan las almas con fuego tenebrofo, y material en esta vida con amorofo, espiritual, y remebrolo, 392. a.

Sirve à las almas de purgatorio la purgacion passiva del espiritu, 51 373 a no

# Quierud.

Hazen dano los que lacan al al-

E AA

ma de la quierud de la contema placion, 131.b.

No es estar ocioso estar en esta quietud, 131 b.

Aprendan los espirituales estar en ella con adverrencia amorofa, y confusa en Dios, 132. a.

Llenanse de sequedad, y trabajo los que en ella quieren discu-Selston los danos dud. 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1

#### poner of gozo do la voluncad en Raptos. asserto

accedandones de clies hemo No sabia San Pablo en su rapto si ol su alma estava en el cuerpo, ò fuera del, 478. b.

El espiritu del alma es arrebatado en el.478.b.

Destituye el cuerpo, y dexa de sentir en el, 478.b.

No desampara el cuerpo de la vida natural, mas no exercita fus operaciones en el, 478. b.

Por lo qual de queda fin fentido el cuerpo, y no siente, aunque le hagan colas de gran dolor, v .:479,a. mileso of neup sold

Tienen estos sentimientos en los La materia de su fuego son las cul- raptos los que no han llegado al estado de perfeccion, 479 a.

Los perfectos tienen esta comunicacion en paz, y suave amor, 479. aci tenuavorca sistesa 9

# Recuerdos dininos.

El recuerdo de Dios en el alma es de mansedumbre, y amor, 639.0.

Es de muchas maneras, 640,a. 1 Es yn movimiento del Verbo en el alma de feñorio, gloria, y de incima unvidad, 640.b.

Parecele q todas las perfetciones de las colas criadas relucen , y liazen vn milmo movimiento, 640.b.

Descubrenle en este recuerdo las bellezas de fu fer, virtud, y her molura, 641.2.

Conoce el alma que todas ellas tienen su duracion, y vida en Dios, como en caufa, 641.b.

Por este recuerdo se le trasluce, y divisa el rostro divino lleno de gracias con lo que està haziendo,642.3. 10 2731 3 paperil

Nueltro recuerdo es recuerdo de Dios, 642 a. ... 1 100 110 11

Totalmente es invisible lo que en èl sience el alma de la excelencia de Dios, 642.b.

Suena en ella vna potencia inmefa en voz de multitud de excelencias de millares de millares de virtudes, 642. b. 100 bus of

Deteniendose en ellas, queda terrible, y fuertemente ordenada como huestes de exercitos, 642.6.917010 06 70 001010402

Queda suavizada, y agraciada en el que encierra todas las fuavidades, y gracias, 643. a.

Puede fufrir estos divinos recuerdos por mostrarsele Dios manfo,y amorofo,643.b.

Muestrale su grandeza, y gloria para regalarla, y engrandecerla, 643.b. alloolel et de moup

Este recuerdo que aqui haze el Esposo en esta alma perfecta, es ZUM Tom.2,

todo perfecto, 646.b. En el recuerdo del alto conocimiento de la Doidad, la aspira el Espiritu Santo, llenandola de bondad, y gloria, 646.b. falta de lamadad lagger cafo

## Reyno de Dios

ya gultar Dios for las pidamos. Con dificultad entran en èl los - que se aficionan à los bienes réporales, 25 ; b. b.

El es lo que principalmente hemos de bulcar, 31 2.b. voll zallo od vos de los que podemos alcan-

## Religiofosa (61,15) Quice mirala correza de ellas, fat

Mas en breve que à otros los pafa fa Dios del estado de meditacion al de la contemplacion, 617.b. didigino ones

Niegan mas presto las cosas del siglo para acomodar à Dios el tentido, y el apetito, 617.b.

#### -Holas of Revelaciones. Design A der condicionalmenta, t 69.a.

En el alma inclinada à ellas tiene el demonio ocasion para ingerir errores, 127.b. d. ear .ogmbil

La inclinación à ellas deroga la pureza de la Fe, 127.b.

El hazer caso de ellos embaraça para el espirito, 148.b.

Embaraçan, aunque sean de Dios, como las cofas del mundo, fi fe aperecen, 149.b.

Para ir creciendo en el espiritu no se han de admitir, aunque Dios las ofrezea, 153.b.

En renunciarlas con humildad Aa 4

no ay imperfeccion alguna,

Quien no las admite se libra del peligro de aparcar las buenas de las malas, 154 b.

Es falta de humildad hazer caso de ellas, 157. a.

No gusta Dios se las pidamos,

Aunque sean de Dios, no son verdaderas à nuestro modo de entenderlas, 159 a.

En ellas lleva Dios otros conceptos de los que podemos alcancar, 189 a.

Quien mira la correza de ellas, facilmente le engañara, 161.b. M

Las que hablan de Christo se han de entender espiritualmente para no errar, 163 b.

Facilmente nos podemos engañar en los juizios, y revelaciones de Dios, porque son abismo de labiduria, 164, b.

Muchas de Dios se han de entender condicionalmente, 169.a.

El cumplimiento de las prometas de Dios se ha de esperar à su tiempo, 169.b.

Enojale D os le pidamos revelaciones, auno las conceda, 171.a. Suele Dios darlas à las almas por

fer flacas, 171.b.

Pretenderlas es por lo menos pecado venial, aunque se tengan buenos sines, 173, a.

Aunque sean ver laderas pueden es ser del demonio, por conocer las colas en su causa natural,

Muchos fon los males que se siguen à los que las aperceen,

El aperecerlas es caula de que Dios nos dexe errar, y engañar,

177.a. y b.

Eraticito en la ley antigua pedire las por no estar fundada tanto la Fè, ni establecido el Evange?

En la ley Evangelica no es licito pedirlas reniendo à Christo, en y quien està todo dicho, 179.b.

Es curiofidad de menos Fe pedirelas en estos tiempos, 181.a.y.b. Ninguno se deve en ellas assegurar sin consejo de la Iglesia, y sus Ministros, 184.a.

No revela Dios lo que podes mos saber por juizio humano, 184.b.

Para affegurarlas se han de tratar con los que están en lugar de Dios, 186 b.

No pueden ser medio para vnir el conalma con Dios, y also se ha de aver en ellas negacivamente,

Revelacion es de cubrimiento de nalguna verdad oculta, ò manifestacion de algun secreto, ò masterio, 1946 b.

No hemos de dar credito si à aceranea de la Fè se nos revelasse algo de nuevo, ò cosa diferente, 204 b.

Es casi impossible no ser engañado quien no las desecha, 205-b.

Para caminar por la noché de la Fe à la divina vnion, nos hea mos de guardar de ellas, 206.a. Todas ellas no valen tanto como el menor acto de humildad, 238.a.

En ellas, y los sentimientos de Dios solo se atienda al amor que causan en el alma, 245. a.

Veale Vision.

Recelos:

En las sequedades interiores padedecen las almas penas grandes, por el recelo de que van perdidas, 343 b.

Recelan que se les ha acabado el bien espiritual, y que las ha dexado Dios, 344.2

No es poco agradable à Dios el recelo del alma, de quo le sitve, 347.a. Veale Purgacion.

Riquezas.

Entorpecen al alma para las cosas de la salvacion, 259, b.

No harra à sus possedores, y los hazen caer en muchos males, 259.b. Hazenos que seamos todos de este-

figlo, y nada de Dios, 259.b.

Las riquezas son el Dios de sus senores, 260.a:

Estan guardadas para mal, y daño de su señor, 261.a.

Son espinas, 253.b. Vease la palabra Biene.

Vcase la palabra Bienes. Sabiduria.

Toda la del mundo ante Dios es vna

Aquel es sabio ante Dios, que deponiendo su saber como nico, andan

La de los Santos es en lerezar la voluntad à Dios, y guardar su ley, y consejos con perfeccion, 212.b. La divina sabidutia espara el alma Noche escura, pena, y tormento,

Nunca dà Dios sabiduria mistica sin amor, pues el mismo amor la insunde, 192 b.

La de Dios es plata examinada en fuego purgativo de amor, 392.b.

Reluce alcamente en la armonia de las criaturas, 483.b.

El que delea entrar en ella ha de entrar en la espesura de la Cruz, 560 a.

La mas alta vnion es con esta divina sabiduria, 600.a.

Es el deposito de los tesoros del Eterno Padre 612.a.

Es comparada à la rueda de Ezequiel llena de ojos, 611.b.

Es mas movible que todas las cofas movib es,641 b.

Mueve todas las cosas quedando inmoble, 541.b.

No hemos de querer faber otra cofa que à Christo Crucificado, 18: a.

La fabiduria de Dios toda es pura, y fencilla, fin limite, ni modo alguno, 146.a.

Sentido.

Perderse à los propios sentidos en la contemplacion, es irle ganando al espiritu, 136 a, y b.

El perfecto, y espiritual no haze caso del sentido, 153.a.

No serà muy espiritual quien se arrima al sentido corporal, 594 b.

Para defarraigarlos del figlo se han de hab tuar con les actos interiores, y servor espiritual sensible, 617,4.

M105

Vesse la palabra apetito, y purgacion. Sequedad.

En las interiores padecen los espirituales grandes penas, pareciendoles van perdidos, 343. b.

Convieneles se consuelen perseveran doen ellas co paciencia, 344.b.

Es caula de sequedad la afició, ò advertencia cuidadofa quando el alma està en paz interior, 345.a:

Por medio de las sequedades se purga el fencido de las fuerças, y aficiones naturales, 347. a.

No son restimonio de la ausencia de Dios, 442. a.

La interior es causa de apagar en la Esposa el jugo, y suavidad interior, 531.a.

Cierrale la puerta à la espiritual, no descuidandose en la devocion,

531.6. La Esposa invoca al Espiritu Santo en la oracion, por que no la ve, 531.6:

La espiritual se llama cierco, 531.b. Apaga, y mata la suavidad, y jugo espiritual, 531.b.

Impiden la tequedad el cuidado de obras, y guardar el alma en las ocasiones, 531.b.

Quedase el alma en seguedad del fentido quando palla à la contem-Soberuia: Solovi placion.

El querer conservar las noticias fobrenaturales, es causa de oculta fobervia vpropia estimació, 237 b. No lo es descellarlas, aunque lean buenas, 246 b.

Estan llenos de ella los principiana tes que no entran en la Noche efcura, 323.b.

Las obras con fobervia hechas, fe buelven en vicio, 3 24. a.

Veale la palabra Principiantes. Soledad.

Es acomodada para las romerias, y oracion, 300.b. 315 a.

No se halla Dios, sino en la soledad, 399.a. day out on olana i lo tog

Es disposicion para que el alma sea movida, y guiada por el Esposo, 554.a. all off y, labourg

Vive en soledad hafta hallar à Dios, 554 Bor Capidsbarga opod to ovi

Por ella se viene à la vnion del Verbo, y à todo refrigerio, y descan-10,554.b.

En ella levanta Dios al alma à las cosas divinas, 555.a.

Es herido Dios del amor de su Espofa en la soledad, 556.a.

Haze Dios gran merced à vna alma que la lleva por el estado de foledad, 631.b. Holdes and for all

Para oir lo que Dios habla en la foledad de la contemplacion, deve aniquilarfe el alma legun el fentido, v espiritu, 619.a.

Temor de Dios.

El que teme à Dios serà alabado, 3700 x 全市公司 20 6 16000 264.6.

Codicia siempre obrar mucho los Mandamientos de Dios, 414.b.

No fe compadece con la caridad el temor de las adversidades, 470 b.

El que tiene en perfeccion el espiritu de temor, tiene en perfecció el espiritu de amor, 505.b. Nuels Nueltra cloriofa Madre Santa Terefa de lesus

Dexò nuestra gloriosa Madre Sanra Terela de Jesus escritas las cofas de elpiritu admirablemente,

479.a.

Toques divinos.

Las noticias amorosas de Dios confiften en cierto toque, que se haze del alma en la divinidad, 197 a.

Los toques de Dios llenan al alma de virtudes, y la enriquecen, 197.a.

No flega el alma à los subidos de amor, sino passando muchos trabajos, y gran parte de la purgacion, 394.a. | | | | | | | | | | |

Las mercedes que Dios le haze por si mismo son vnus toques sustanciales de divina vnion, 428.b.

Mas estima el alma vo toque de la Divinidad, que quantas mercedes Dos le haze, 428 b.

A los sustanciales de Dios no se llega fino por la defnudez, y elcondrijo espiritual de todas las criaras,429.a.

Satisfacen, y regalan la sustancia del alma, cumpliendo fuavemente fu aperito de la vnion, 488 a.

El roque de centella es surilissimo, y enciende el coraçon en fuego de Por ellos se llega à los subidos toamor, y alabancas de Dios, 501.a. Es mas, o menos, segun el grado de perfeccion del alma, 501.b.

El cauterio, y llaga del amor es toque deDivinidad en el alma, 592.b.

Con èl absorve Dios al alma en divinos modos de suavidad nunca on oidos, 595 b.

Recibe los toques de Dios el alma

adelgaçada con la defnudez de todas las criaturas, 596.a.

Adjudican para fi el alma, comunicando grandes efectos, 196.a.

Saben à vida eterna, 596. b. Tocala sustancia de Dios en la sustancia del alma, 596. b.

Es impossible dezirse la delicadez del deleyte que en este toque se

fiente, 596.b. shows her on M. Gusta, y participa en el alma con eminencia todas las perfecciones de Dios, 597. a.

Es para ella mas curioso, y hermoso que todas las hermoluras con excesso infinito, 603. b.

Es la mas dulce, y sabrosa que la miel, por saberle à la vida eterna. 603 b.

Paga deudas, que con todo el resto no le pagan, 603.b.

Buelve la muerte en vida admirablemente, 603.b.

Trabajos.

Mas devemos escoger los de Christo, que otra qualquiera cofa,172 b. Quien no los padece no puede apréder la divina sabiduria, 358 b.

En ellos enseña Dios à los suyos, 358. b.

ques del amor divino, 394.a.

En ellos prueba Dios la fee de su Espola, 421.a.

El mas puro padecer trae configo mas puro, y subido gozar, 559. b.

No se puede llegar à la espesura, y riquezas de Dios, fino entrando en la espelura de padecer, 560.a.

Es de pocos delear entrar en la espe-

Adelgaçan, y disponen al espiritu, 598. a.

En ellos cobra el alma virtudes, fuerca, y perfeccion con amargura, 598.2.

Enfeñan, y hazen docto al hombre, el delegre que en che. 5.807 le

Mucho ha de padecer aquel à quien Dios haze especiales mercedes, em nencia rodas las peridicerios

Dexa Dios padecer mucho alos fuyos para endiolarlos despues, 199 b. Son suavidad para el alma, 600, a.

Ha de tener grande conftancia en ellos, recibiendolos de mano de mel por laberica, s. 500, 201 Qua,

Mucho fe han de estimar los inte, riores, por fer pocos los que merecen padecerlos, 600 B. 240 51 00

Tienen correspondencia de galardones, y blenes divinos, 600.b.

Verbo dining.

Por la foledad de rodas las cofas fe viene à la vnion del Verbo, 554.b. Hermoleo Dios las criaturas con sabiduria por el Verbo su Hijo, En ellos entena Dios a inappeos,

Las obras de la Encarnació del Verbo fueron las mayores que Dios hizo,456.b. vib 10mi 155 2500

Mirar Dios las criaturas yes hazerlas mucho buenas en el Verbo lu Hijo,457.a. 200 beg oung sem 14

102 Verdad Volus 2000

Dios la declara à quien la busca, dies is of the cult caldiss to

Conocele con dificultad en esta vida,409.b. 100 30000 tobod 35 24

Las divinas verdades se significan por los ojos, 474. b.

.ca Tere a de helys eldricas las co-

La del espiritu es verdadera libertad, y riqueza, 400. a. 4.874

Trae configo bienes inestimables; Las noticias amorolis de Le Goron

La nueftra es miferable, donde con tanta dificultad la verdad se co. 5b hoce, 407.b. I sold sh souped sold

El empleo en las cosas del siglo, es muerte de la vida espiritual, 602.a. amor, line ballande muchos tra-

bajos, y graibunge de la purga-

Para creer en ella se han de mortificarles afectos, recogiendolos en -n vno folo de Dos, 78.a.

Criz en el alma paz, y confuelo, luz. limpieça, y fortaleza, 85.b.

En la flaqueza le perficiona, y en el exercicio de passiones se labra, A los altanciales de Olos, 8.86210-

Con el exercicio de vaz vircud erecen las demas, 85.b.

Mediante las tres Teologales fe vne el alma con Dios legun las potenof total total out of the commit

Lo que no engendra virtudes, nada es.209. a.

Para las morales impide tener lasmo-Licios de colas naturales, 232.a.

No està la viraid en muchos fennimientos de Dios, fino en mucha -Chumidad, y deforecio de si, 238.a.

Lastres Teologales fon el distraz del amor con que el alma agrada nos mos de abda po conom com

Ninguna virtud es graciosa delante de Dies fin caridad, 422.b. 1097

TABLA:

Las tres Teologales apartan al alma de lo que es menos con Dios, y la juntan con èl, 423.b.

Para adquirir las virtudes, es necestaria la vida activa, y contemplativa,450.a.

No puede obrar las heroicas quien està flaco en el amor, 472.b.

Cada vna de las que estàn en perfeccion, es como vna cueva de Leones, en la qual assiste el Esposo fuerte como Leon, 496.b.

Todas las de la alma perfecta florecen en la caridad, y amor del Rey del Cielo, 498.b.

Estàn en ella como cenidas en amor de Dios, 498.b.

Sirven al que las gano de corona, premio, y defenía, 499.a.

Notan los del mundo à los & se dan à la virtud de demassados, y estranos en su proceder, 515.b.

Tienenlos por invtiles, y perdidos, 515.0.

Todas las virtudes del alma perfecta estan bañadas en amor, enamorado con amor à mas amor, 498.b.

Caufan en ella paz, manfedumbre, v fortaleza, 4991a.

Las que se adquieren en la juventud fon escogidas, y muy aceptas à Dios, 519.a.

Adquierense grandemente en lasobras liechas en lequedad de elpiritu, 519.a.

Son estas virtudes mas esmeradas, y firmes, 519.a.

En la dificultad, trabajo, y tentacion echa la virtud raizes, 519.a.

No obraDios las virtudes en el alma fin ella, 520.a.

Sin la gracia no estan florecidas, ano fecas, 521.b.

Para tenerlas no basta nos tegaDios amor, si no lo tenemos nosotros à Dios, 522.a.

Quando està el amor solido en Dios. estàn floridas en amor de Dios,

Para confervarlas ha de fer fuerte e amor, 522 b.

En faltando en vna, se falta en todas, 522.D.

No obran en el alma, aunque las aya, si no son movidas del Espiritu Santo, 523.3.

Las virtudes se obran con fortaleza, 538.a.

Consisten, y se grangean las virtudes con vn medio, 33 2.b.

Vision.

Quitar el afecto de ellas, aung sean de Dios, no es agravio suyo, 123.b. Sin cofentimiéto del alma hazen fu consentimieto en el espiritu,123.b. Las del demonio causan en el alma fequedad, vanidad, ò pre umpcion

en el e piritu, 124.a. Seis grandes inconvenientes se siguen de admirarlas, 124.b.

El que con los deleytes corporales las niega, alcançarà vitoria del demonio, 127.a.

Procura el con falías engañar los efpirituales, 145.a.

Para la sencilla y pura vnió de Dios fe han de negar todas las imaginarias verdades, ò fallas, 146 a.

Aviendose el alma passivamete, y sin cofentimiento en ellas, fe recipe el efecto que Dios en ellas pretende, 147.b. dies i nologia Da

las imaginarias para acomodarfe al estilo del hombre, 151.a.

Quié se aficion à lus del sentido, sie. te de Dios como pequeñuelo, 153.b Negarie à las imaginarias, es librarle del peligro de discernir las buenas

de las malas, 154.b.

No se ha de poner la afició en ellas, sino en el espiritu bueno que caufan, 155.b.

Es falta de humildad hazer caso de

ellas, 157.a.

Sonen dos maneras lasvisiones espirituales por via fobrenatural, 190.a. Caufan en el alma quierud, alegria à

manera de gloria, suavidad, y humildad, co otros admirables efec-

tos,192.a.

Suele el demonio remedar las de Dios, mas tienen efectos contras rios, 192 b.

Suele Dios dar licencia al demonio para q represente al alma visiones faitas entre las buenas, 427.a.

Veale la palabra Re elaciones.

Humildade

Ponense consejos muy cheaces para alcancarla, 89 a. imbe ab de

Quando fuere tal q vno quede en sì en nada aniquilada, ensoces fe haze la vnis del alma co Dios, 113 b.

Es contra ella hazer cato de vitio. 

El humideno fabe guiarfe, fino por la obediencia, 1831a.

Caufa la humilitad facisfaccion, luz, no folsiego, y legaridad, 186.b. a.v.A.

Ayuda à ella dar cuenta al Maestro de lo que Dios comunica en la oracion, 186.b.

Di Dios su sabiduria al hombre por Engaña el demonio al que no es hua milde, haziendole creer mil menras,202.a.

Para las cosas humildes hemos de fer promptos, 214 a.

En la humildad, y desprecio de fi, està la verdadera, y virtud, 2 38.a.

Todas las revelaciones, y fentimiencos del Cielo no valé tato como el menor acto de humildad, 258.a.

Es humildad prudente desechar todas las representaciones sobrenaturales para mas seguridad, 246.b.

En ella se comunica Dios con mas abundancia, y fuavidad, 351.a.

Humilla Diospara enfalçar mucho desoues, 372 b. 41 1.b.

En el amor se halla la verdadera humildad, 415.a.

Sin ella no se podran entender los engaños del demonio, 452.b.

Humildad de nuestro Beato Paare Fray Inan de la Cruz.

Humillafe el Beato Padre, reconociendo fu poco faber en materias can altas , y escuras de la contemplacion, que trata, 141.b.

Sujetale à la regla, y correccion de la Iglefia Romana, 574.1.

Guiafe por la Sagrada Escritura en roda fu doctrina, 574 a.

Vnion del alma con Dios.

Es lo alto de la perfeccion,45. Para ella fe ha de negar todas las afic ones de las criacuras, 58 a. Quien las defea fe ha de negar à to-

do faber criado, 58.b.

En el estado de la vnion es el alma altar donde Dios esadorado en alabança, y amor, 64.a. Im

Impide para ella qualquier apetico, aunque sea de la mas minima imperfeccion, 77.b.

Confiste en quitar de si todo velo, y mancha de criatura, 144.b.

Ha de estar la voluntad can conforme con la de Dios, que en nada repugne à ella, 102.b.

Todas las imagenes que fabrica la imaginacion, no pueden fer me-

dios para ella, 129.a.

Mas se ha de caminar à ella crevendo, que entendiendo, 199.a.

Para la vnion de Dios en esperanca se ha de desnudar la memoria de toda possession, 140.a.

No estorva, antes ayuda la memoria de Dios humanado, 248 b.

Es la razon, que es verdadero camino,y guia para ella,y Autor de todo bien, 227.a. 248.b.

No son medio para ella los bienes spbrenaturales sin caridad, 288.a.

No se haze sino en la soledad, 484 a. Requiere renunciacion de todas las colas del mundo, 585 b.

Hase de aver passado por tribulaciones, niebles, y aprietos de espiritu. 597.b.

El mas alto estado de vnion, es con La volunçad vnida con el divino la sabiduria divina, 599 b.

Alcançase por la mortificacion de todos los guftos, y apetitos, 601.b.

Vive aqui el alma vida de Dios, teniendo todas sus potencias, y operaciones divinas, 601.b.

En la perfecta le satisface el alma, 613. a.

Padece mucho la que Dios dispone para vnirla configo, 632,b.

La voluntad quanto mas voida efta en Dios, està mas libre, 626.b.

En ella se comunican recuerdo, y apiracion de comunicacion de gloria,639.b.

Pide total transformacion nueftra voluntaden la de Dios, 80.a.

Para la transformacion de la divina fabiduria ha de estar el alma en pura defnudez, y pobreça de espiritu,143 b.

Ha de estar sin forma alguna, ò limis te de imagen, como Dios lo esta,

146.2.

No se vne Dios con el alma por vifion imaginaria, vision, ò figura, 147.3.

En las noticias altas, y amorofas do Dios confiste la vnion del alma con Dios, 197, a. 120 (1 mg 1)

A quien lo està le enseña Dios lo que hade amar, y de lo que se ha de acordar, y olvidar, 22 5.2.

Los que estàn vnidos con Dios, son movidos del espiritu de Dios à obras divinas, 228.a.

En el que està perfecto de vinon no se compadecen habituales imperfecciones, 362.b.

amor, ya no ama fino con fuerca, y pureza del divino amor, 366.a.

Ha de estar para ella el alma dotada de cierta magnificécia gloriosa en la comunicación con Dios, 382.b.

Es necessario que este en pobreça de espiritu, 382.b.

La luz, y fabiduria divina, que la transforma, la purga, 386.b.

Estando sossegada, segun todas sus

pe-

potencias, la alcança 430 a.

Ha de tener quietas las potencias al modo del estado de la inociencia, 430.a.

No hazen para el caso las noticias de Dios, y contemplacion, y conocimiento de los misterios sin amor, 481.a.

Gulta el alma en esta divina vnion abundancia, y riquezas inestima-

bles,483.b.

Halla el descanso que desea, entiende secretas inteligencias de Dios co otros grandes bienes, 483.b.

Embissente aqui las virtudes, y gracias del amado, y amorosisimamente se le comunican, 487 a.

Le postee el gozo, y descanso de la pacifica noche, y divina inteligencia en Dios, 492.a.

Tiene sossiego, y quietud en conocimiento de Dios, 492 b.

Es suavissimamente levantada à la

luz divina,492.b.

Tiene aqui el espiritu las propieda des del pajaro solitario, que son cinco, 493.a.

Las alabanças que haze à Dios son de survissimo amor, sabrosisimas para si, y preciosissimas para Dios, 493 b.

Aqui vn mismo amor, vnas virtudes, y deleite, es Dios, y del alma,

496.a.

Estàn ya las virtudes perfectas, y puestas en exercicio de obras heroycas,496.a.

En cierta manera se iguala el alma con Dios, 497 b.

Ningun enemigo la puede enojar,

Goza de vna ordinaria suavidad, y tranquilidad, que casi nunca se le pierde, ni falta, 497.b.

Si se emplea en algo sucra de Dios, no que la libre para la divina trasformacion, 83.a. 7

Cobatenla las passiones quando està pendiente de las criaturas, 251.a.

Vnida con el divino amor, ya no ama fino con la fuerça, y pureza del divino espiritu, 366 a.

Inflamada con amor, no es menos que divina, 398 b.

Es impossible por via natural ame, sino lo que entiende, 507. a.

Por via sobrenatural puede Dios infundir, y aumentar el amor, sin infundir, ni aumentar distinta inteligencia, 507 a.

La voluntad covertida en la de Dios, es ya voluntad de Dios, 565.a.

Su vacio es hambre de Dios, que la haze desfallecer, 613 b.

Esta hambre es de la perfeccion de amor, 613.b.

Voz.

Es el Esposo para la Esposa vn sonido, y voz espiritual, y sobre todo sonido, y sobre toda voz, 486.a.

Dios es voz infinita, y la voz que dà en el alma, es el efecto que en ella haze, 486. b.

Zelo.

El zelo desafossegado es contra la mansedumbre espiritual, 332 a.

Algunos Maestros espirituales yerran con buen zelo, por su poco saber, 626.b.

FIN.

